
Miller - Gebet als Überzeugungsrede. Rhetorik und Intention des Gebets im Alten Testament

 1 20.11.2022 

Gebet als Überzeugungsrede. Rhetorik und Intention des Gebets im Alten 

Testament 

Von Patrick D. Miller 

Das Gebet um Hilfe, das gemeinhin als Klage bezeichnet wird, ist die vorherrschende Gebets-

form im Alten Testament, nicht nur in den Psalmen, sondern auch in den vielen Beispielen 

von Gebeten in Prosa und prophetischem Material. Eine sorgfältige Untersuchung dieser Ge-

bete ermöglicht es, wie ich es hier tun möchte, darauf hinzuweisen, dass solche Gebete in ver-

schiedener Hinsicht in erster Linie darauf abzielen, Gott zu überzeugen und zu motivieren, im 

Namen des Bittstellers zu handeln, der in Schwierigkeiten steckt und Gottes Hilfe braucht. 

Das zeigt sich in den Gebeten insgesamt, wird aber in bestimmten Aspekten ihrer Form und 

Rhetorik noch unterstrichen. 

I. Warum Gott handeln sollte 

Eines der hervorstechendsten Merkmale der biblischen Bittgebete um Hilfe ist das regelmä-

ßige Vorhandensein von Gründen, die vor Gott als Begründung für die Bitte um Hilfe vorge-

bracht werden, ein Merkmal des biblischen Gebets, das als Motiv oder Motivationsklausel be-

zeichnet wird. Ihnen wird oft ein syntaktischer Indikator vorangestellt, z. B. „für/weil“, „um 

dessentwillen“, „damit“ oder „damit nicht“. Unabhängig davon, ob solche Indikatoren vorhan-

den sind oder nicht, sind die Prosa und die Psalmgebete voll von beharrlichen und begründe-

ten Aufforderungen an Gott, zu handeln. Die Fragen, die ich stellen und versuchen möchte zu 

beantworten, lauten daher: Was sind die Gründe für die Erwartung von Gottes Hilfe, und was 

bedeutet es, Gott im Gebet zu drängen? Die Antworten auf diese Fragen führen uns, wie ich 

meine, direkt zur alttestamentlichen Form des Gebets um den Willen Gottes, einer Dimension 

des Gebets, die im Neuen Testament viel Aufmerksamkeit erhält, im Alten aber zu fehlen 

scheint. 

Im weitesten Sinne neigen diese Motivklauseln dazu, entweder die Aufmerksamkeit auf eine 

Eigenschaft von Gottes Wesen und Charakter zu lenken oder einen Aspekt der Situation des/ 

der Bittsteller(s) hervorzuheben. Oft verweisen sie auf die Beziehung zwischen Gott und dem/ 

den Bittsteller(n) als Grund für Gottes Antwort. Diese Kategorien helfen bei der Identifizie-

rung der wichtigsten Dinge, die in den Motivklauseln vorkommen, aber man muss sich immer 

bewusst sein, dass es sich in Wirklichkeit um verschiedene Aspekte einer einzigen Realität 

handelt. 

Um den Charakter Gottes zu veranschaulichen, würde man erwarten, dass ein Gebet, das um 

Hilfe bittet und diese begründet, ausdrücklich Gottes Gerechtigkeit und Rechtschaffenheit als 

ausreichenden Grund anführt. So bittet Jeremia in einem seiner Gebete: 

Der HERR der Heerscharen aber richtet gerecht, er prüft Nieren und Herz. Deine Ra-

che an ihnen werde ich sehen, denn dir habe ich meinen Rechtsstreit anvertraut. 

(Jer 11,20) 

Wenn Gott ein gerechter Richter ist (und Jeremia weiß, dass das auf Gott zutrifft), dann geht 

der Prophet davon aus, dass Gott handeln will, um denjenigen zu befreien, der treu geblieben 

ist, und um diejenigen zu richten oder zu bestrafen, die ihn verfolgt haben. All jene Klagen, 

die das Unrecht und die Ungerechtigkeit der Feinde und die Unschuld und Treue des Bittstel-

lers zu begründen suchen, geben implizit oder explizit einen Grund dafür, dass ein gerechter 

und gerechter Gott helfen soll. Sie hoffen, Gott dazu zu bewegen, zugunsten des gerechten 



Miller - Gebet als Überzeugungsrede. Rhetorik und Intention des Gebets im Alten Testament

 2 20.11.2022 

und unschuldigen Bittstellers einzugreifen.1 Hier sieht man deutlich die Überschneidung zwi-

schen der Situation des Bittstellers und dem Wesen Gottes. Es ist gerade die Ungerechtigkeit 

in der menschlichen Situation, die erhoben wird, indem implizit an die Gerechtigkeit Gottes 

appelliert wird. Oder umgekehrt wird ein gerechter Gott angerufen, um in einer Situation zu 

handeln, die offenkundig unterdrückend und ungerecht ist. 

In ähnlicher Weise kann man sich auf die Treue Gottes berufen, auf die Beständigkeit seines 

Handelns in der Welt, die sich in Gottes Verheißungen oder in seinem früheren Verhalten ge-

genüber einzelnen Menschen und dem Volk widerspiegelt. Als Gott droht, das Volk in der 

Wüste mit der Pest zu schlagen, weil es sich beschwert, sagt Mose: 

Nun aber möge die Kraft des Herrn sich als groß erweisen, wie du gesagt hast: ‚Der 

HERR ist langmütig und von großer Gnade, er vergibt Schuld und Vergehen, lässt 

aber nicht ungestraft, sondern sucht die Schuld der Vorfahren heim an den Söhnen bis 

zur dritten und vierten Generation. Vergib doch die Schuld dieses Volks, wie es deiner 

großen Gnade entspricht und so wie du diesem Volk vergeben hast von Ägypten bis 

hierher.‘ (Num 14,17-19) 

Der Appell besteht zum Teil darin, dass der Herr in mehrfacher Hinsicht treu sein wird: indem 

er die Verheißung einhält, indem er nach seinem Charakter handelt (Missetaten vergibt) und 

indem er konsequent ist, indem er dem Volk jetzt seine Sünden vergibt, wie er es durch alle 

Zeiten hindurch bis zur Gegenwart getan hat. Aber natürlich appelliert Mose nicht nur an die 

Treue Gottes. Mose fordert Gott auch auf, gemäß jener Barmherzigkeit oder unerschütterli-

chen Liebe zu handeln, die für den Herrn so charakteristisch ist und die in der von Mose zi-

tierten Bekenntnisformel ausdrücklich zum Wesensmerkmal des Herrn gemacht wird. Es liegt 

in der Natur Gottes, treu zu sein, und es liegt in der Natur Gottes, barmherzig zu sein, eine 

gnädige Liebe und Vergebung zu offenbaren, selbst gegen Gottes eigene Neigung, Treulosig-

keit mit Gerechtigkeit statt mit Barmherzigkeit zu belohnen. Die Berufung auf die Barmher-

zigkeit oder die unerschütterliche Liebe Gottes ist in den biblischen Gebeten als explizites 

Motiv noch häufiger anzutreffen als die Berufung auf die Gerechtigkeit, und das aus gutem 

Grund. Gottes Gerechtigkeit kann die Hoffnung des Bittstellers sein, aber sie kann auch sein 

Verhängnis werden. Im Gedenken an das barmherzige Wesen Gottes, wie es in der alten For-

mel und auf viele andere Weise bekundet wird, bittet der Betende Gott immer wieder darum, 

„nach deiner unerschütterlichen Liebe“ und „nach deinem Erbarmen“ zu handeln.2 

Die andere Art, Gott als Gott anzusprechen, besteht darin, mehr oder weniger direkt anzudeu-

ten, dass Gottes Ruf auf dem Spiel steht, wenn es um die Diener des Herrn geht, die in Be-

drängnis und Unterdrückung schreien. Dies geschieht unter anderem durch die häufige Auf-

forderung an Gott, „um deines Namens willen“ zu helfen. In gewisser Weise ist ein solcher 

Grund ein Aufruf an Gott, so zu handeln, wie es mit dem Namen des Herrn identifiziert wird, 

wie es seit der Offenbarung des Namens im Exodus bis heute gezeigt wurde. Aber noch mehr 

ist dies ein Aufruf an Gott, seinem Namen, d.h. seinem Ruf gerecht zu werden. 

Der Bittsteller behauptet damit, dass eine Befreiungstat im Namen eines Dieners des Herrn 

dem Ansehen Gottes als treuer und barmherziger Gott angemessen, wenn nicht sogar notwen-

dig ist. Der Anspruch Gottes, genau die Art von Gott zu sein, die in den anderen Motivklau-

seln angedeutet wird, steht in dieser Situation auf dem Spiel. Im Gemeinschaftsgebet des 

                                       
1 Für Psalmgebete, die ausdrücklich Gottes Gerechtigkeit oder Rechtschaffenheit als Grund für Gottes Hilfeleis-

tung nennen, siehe Ps 5,13; 31,2; 35,24; 71,2; 143,1.11. 
2 Z. B. Ps 6,5; 25,7; 31,17; 44,27; 51,3; 69,14.17; 86,5.15; 109,21.26; 143,12. 



Miller - Gebet als Überzeugungsrede. Rhetorik und Intention des Gebets im Alten Testament

 3 20.11.2022 

Psalms 79 schreit das Volk: 

Hilf uns, Gott unserer Hilfe, 

um der Ehre deines Namens willen, 

rette uns und vergib unsere Sünden 

um deines Namens willen. (v. 9) 

Dieser Bitte mit ihrem abschließenden Motivsatz folgt eine Frage, die sie ganz klar als Ange-

legenheit des Ansehens Gottes kennzeichnet: 

Warum sollen die Nationen sagen: 

Wo ist ihr Gott? (v. 10a) 

Die Frage der Völker ist eigentlich eine Herausforderung an die Macht des Gottes Israels. Ihre 

Notlage zeigt der Welt, so wird suggeriert, dass der Herr unwirksam oder gleichgültig gegen-

über denen ist, die in seiner Obhut stehen. Deshalb bittet das Volk am Ende des Gebetes: 

Und auf unsere Nachbarn lass siebenfach zurückfallen die Schmach, 

mit der sie dich schmähten, HERR. (v. 12) 

Gottes Ruf steht bei Israels Schicksal auf dem Spiel. Die Verspottung des Volkes durch die 

Nationen ist in Wirklichkeit eine Verspottung des Gottes, dessen Volk es ist. 

Während jede Motivationsklausel als Teil ihres Appells etwas über Gott aussagt, sind einige 

dieser Klauseln in erster Linie mit Bezug auf den Betenden formuliert. Am offensichtlichsten 

geschieht dies, indem kurz oder ausführlich auf die Not und das Elend des Bittenden hinge-

wiesen wird. So sagt Jakob über Esau: „Ich fürchte, dass er kommt und mich erschlägt, mich 

und die Mutter samt den Kindern.“ (Gen 32,11), und Jeremia betet, dass seine Feinde umkom-

men mögen, „denn sie haben eine Grube gegraben, um mich zu fangen“ (Jer 18,22). Immer 

wieder unterstreicht der Beter in den Psalmen seine Bitte, indem er sagt: „denn ich ver-

schmachte, … meine Gebeine sind erschrocken.“ (Ps 6,3), oder „denn die Not ist nahe; keiner 

ist da, der hilft“ (Ps 22,12), oder „denn mir ist bange“ (Ps 31,10; 69,18). Die Bitte kann durch 

die Bitte um Gottes Beistand verstärkt werden, damit dem Betenden nichts zustößt.3 Einige 

Male wird auf die Gefahr hingewiesen, die von den Feinden ausgeht.4 Es gibt sogar Fälle, in 

denen die Bitten damit begründet werden, dass die Notlage des Klagenden als Ergebnis göttli-

cher Bedrängnis dargestellt wird: 

HERR, strafe mich nicht in deinem Zorn, 

...  

Denn deine Pfeile haben mich getroffen, 

und deine Hand ist auf mich herabgefahren. 

(Ps 38,2f) 

In allen derartigen Motivklauseln wird der grundlegende Grund des Gebets, nämlich das Ein-

gehen Gottes auf den Schrei der menschlichen Not, hervorgehoben. Alle Beschreibungen der 

Not der Bedrängten, wo immer sie im Gebet vorkommen, gehen von Gottes Fürsorge und 

Mitgefühl aus, insbesondere für die Bedrängten. Auch hier wird implizit „der Herr, gnädig 

und barmherzig“ angerufen, der versprochen hat, den Schrei der Bedrängten zu erhören, 

                                       
3 Ps 7,3; 13,4b; 28,1; 143,7b. 
4 Ps 5,9-11; 27,11; 35,7.20; 54,5; 56,2f; 71,10; 109,2; 143,3. 



Miller - Gebet als Überzeugungsrede. Rhetorik und Intention des Gebets im Alten Testament

 4 20.11.2022 

„denn ich bin barmherzig“ (Ex 22,21-26). 

Diese spezifischen Motivklauseln bringen die Grundannahme des Gebets zum Ausdruck, dass 

das menschliche Leid etwas ist, dem Gott seine Aufmerksamkeit schenkt. Indem sie also die-

sen Fall darlegen, liefern sie die Gründe für die Bitte. In einem Fall kann der Bittsteller die 

Aufmerksamkeit auf das Wesen Gottes lenken, in einem anderen auf die Situation, die es Gott 

ermöglicht, wenn nicht sogar erzwingt, gemäß diesem Wesen zu handeln. 

Eine besondere Variante dieses Hinweises auf die Not des Bittstellers ist die Betonung der 

Schwäche und Niedrigkeit des Betenden. So sagt Jakob: „Ich bin zu unbedeutend“, und weist 

auf die Todesdrohung für „die Mütter mit den Kindern“ hin (Gen 32,10-11). Mose sagt über 

das Volk, „denn es ist mir zu schwer“ (Num 11,14). In einem Gebet um Hilfe, das nicht aus 

der Not heraus entstanden ist, bittet Salomo dennoch um „einen verständigen Verstand zum 

Regieren“ mit der Begründung, dass „ich nur ein kleines Kind bin“ und „wer kann dieses dein 

großes Volk regieren?“ (1.Kön 3.7,9). Seine Schwäche und Niedrigkeit für diese Aufgabe ist 

die Grundlage seines Hilferufs. All diesen Bitten liegt das Bewusstsein zugrunde, dass der 

Gott Israels von Natur aus den Schwachen, Kleinen und Ohnmächtigen zugeneigt ist. Wenn 

man sich selbst in diese Kategorie einordnen kann, dann hat man einen gewichtigen Grund 

vor Gott, der sicher eine positive Antwort hervorrufen wird. Wenn Amos also versucht, das 

von Gott angekündigte Gericht über das Nordreich aufzuhalten, sagt er, 

HERR, vergib doch. 

Wie könnte Jakob bestehen? 

Er ist doch so schwach! 

(Amos 7,2; vgl. v. 5) 

Wie der nächste Vers andeutet, war ein solcher Appell ein wirksames Mittel, um das Urteil 

gegen eine Nation abzuwenden, die sich für eine der mächtigsten in der Region hielt.  

II. Die Motivationsstruktur des Gebets 

Es würde den Rahmen dieses Aufsatzes bei weitem sprengen, all die verschiedenen Arten auf-

zuzählen oder zu katalogisieren, in denen Gott ausdrücklich um Hilfe gebeten wird und 

Gründe für eine Antwort genannt werden. Es muss jedoch anerkannt werden, dass die meisten 

Gebete in gewisser Weise auf diese Weise funktionieren. Sicherlich kann die Beschreibung 

der Notlage des Bittenden, die Klage über Not und Bedrängnis so verstanden werden, dass sie 

die mitfühlende Antwort Gottes hervorruft oder hervorruft. Auch die verschiedenen Ausdrü-

cke der Zuversicht oder des Vertrauens (z. B. „Du bist mein Gott“, „Gott ist mein Schild“, 

„Ich vertraue auf dich“) binden den Bittsteller an die Gottheit und stellen den Beter als jeman-

den dar, der auf Gott vertraut und so handelt, wie Gott es erwartet und wünscht. Wenn Gott in 

einem Gebet um Hilfe nicht nur angesprochen, sondern auch gepriesen wird, ist dieses Lob 

eine Möglichkeit, Gott zum Handeln zu ermutigen. Das Gebet von König Joschafat angesichts 

der Moabiter und Ammoniter (2.Chr 20,5-12) wird ausdrücklich in einer Haltung der Furcht 

gesprochen (v. 3). Der Anrede „Herr, Gott unserer Vorfahren“ lässt Joschafat diese Fragen 

folgen: 

Bist du nicht der Gott im Himmel und der, der über alle Königtümer der Nationen 

herrscht? Und in deiner Hand sind Kraft und Macht, und niemand kann dir standhal-

ten. Bist nicht du unser Gott, der die Bewohner dieses Landes vor deinem Volk Israel 

vertrieben und es der Nachkommenschaft Abrahams, deines Freundes, gegeben hat für 

immer? 

(2.Chr 20,6-7) 



Miller - Gebet als Überzeugungsrede. Rhetorik und Intention des Gebets im Alten Testament

 5 20.11.2022 

Seine Worte preisen Gott nicht nur als Gott im Himmel, als Herrscher über alle Völker, als 

Herrscher voller Kraft und Macht, als Befreier Israels usw., sondern sie dienen in gewisser 

Weise auch als Klage und als Motivation. Das Stellen von Fragen an Gott – wenn all diese 

Dinge wahr sind, warum geschieht dies – ist eine übliche Form der Klage. Ein solcher Lob-

preis dient auch dazu, Gott an seinen Charakter und seine Verheißungen zu erinnern, um so 

die Bitte um Befreiung zu begründen. 

Die Beteuerung der Unschuld des Bittstellers, die in den Psalmengebeten recht häufig vor-

kommt, dient eindeutig dazu, Gottes Hilfe zu rechtfertigen. Psalm 17 ist ein hervorragendes 

Beispiel. Das Gebet beginnt mit anfänglichen Bitten wie „Erhöre eine gerechte Sache, 

HERR“, „lass deine Augen das Recht sehen“ (v. 1-2) und kehrt in den v. 6ff. zur Bitte zurück. 

Zwischen diesen Bitten legt der Psalmist dar, dass seine oder ihre Sache gerecht ist: 

Du prüfst mein Herz, siehst nach bei Nacht, 

du erprobst mich und findest nichts Böses an mir, 

mein Mund vergeht sich nicht. 

Bei den Taten der Menschen achte ich auf das Wort deiner Lippen. 

Von den Wegen des Gewalttätigen bleiben meine Schritte fern, 

auf deinen Pfaden wanken meine Tritte nicht. 

(v. 3-5) 

Mit all diesen Worten rechtfertigt der Bittsteller in direkter Ansprache an Gott, warum der 

Herr in dieser Situation eingreifen sollte, um den Psalmisten zu schützen (v. 8-9) und die 

Feinde zu besiegen, die falsche Anschuldigungen erhoben haben (v. 13-15). 

Die Motivationsdimension dieser Gebete ist also umfassend und weitreichend. Sie durch-

dringt die Gebete und deutet darauf hin, dass eines der Hauptziele des Gebets um Hilfe darin 

besteht, Gott zu drängen und mit ihm zu argumentieren. Selten versucht ein Gebet nicht, Gott 

in irgendeiner Weise in Anspruch zu nehmen. Die Bitten werden nicht ohne implizite Rheto-

rik und explizite Gründe vorgebracht, um eine positive Antwort von Gott zu erhalten. Es gibt 

hier eine Art beunruhigende Andeutung, dass Gott nicht antworten wird, wenn man keine 

Gründe darlegt und keine Argumente vorbringt. Natürlich wird nicht davon ausgegangen, 

dass das Gebet eine mechanische Angelegenheit ist, bei der man einfach um Hilfe bittet und 

sie erhält. Im Gegenteil, wenn es beim Gebet, wie die hebräischen Wörter für „Gebet“ und 

„Bittgebet“ (tephillah und teḥinnah) nahelegen, darum geht, eine Sache vor Gott darzulegen 

(tephillah) oder an Gottes Gnade und Barmherzigkeit zu appellieren (teḥinnah), dann ist es 

genau das, was in den Motivationsklauseln und der Rhetorik des Gebets geschieht. Gott kann 

nicht gezwungen werden, aber er kann überzeugt werden. Die Gebete gehen nicht davon aus, 

dass die Dinge eindeutig sind, dass Gott das Gebet entweder erhört oder nicht. Sie versuchen, 

eine Antwort hervorzurufen, nicht nur durch die Bitten selbst, sondern durch alle Dimensio-

nen des Gebets und insbesondere durch jene Sätze und Klauseln, die Gründe für Gottes Han-

deln andeuten wie auch Ergebnisse, die durch Gottes Eingreifen erreicht oder verhindert 

werden können. Die Gefühllosigkeit Gottes gehört nicht zum Gebetsverständnis Israels. In 

Form und Inhalt geht das Gebet um Hilfe davon aus, dass Gott bewegt und überzeugt werden 

kann, in der Situation zu handeln, damit sie zum Guten verändert wird. Die verschiedenen 

Stellen in der Bibel, an denen Gott einlenkt und nicht das tut, was er geplant hatte, sind regel-

mäßig eine Reaktion auf das Gebet und das menschliche Beharren darauf, dass es Gründe 

gibt, warum Gott handeln sollte, um zu helfen. 

III. Der relationale Gott des Gebets 

Der Charakter des biblischen Gebets deutet also stark darauf hin, dass der Betende die Gott-



Miller - Gebet als Überzeugungsrede. Rhetorik und Intention des Gebets im Alten Testament

 6 20.11.2022 

heit wirklich ansprechen kann, dass er Gott dazu drängen kann, im Namen des Bedürftigen zu 

handeln, so wie Gott beim Erlass des Gesetzes das Volk dazu drängt, zu antworten und zu ge-

horchen. Das Gebet war der Punkt, an dem das menschliche Geschöpf es wagte, sich der 

transzendenten, heiligen Gottheit zu nähern, ohne Beschränkungen für das, was ausgedrückt 

werden konnte; der Mensch war frei, nicht nur in Wut, Zorn, Verzweiflung und Hass zu 

schreien, wie im klagenden Teil des Gebets, sondern auch zu bitten, zu drängen und zu über-

reden. Wir haben den Schwerpunkt auf die bittstellerische Dimension des Hilfegebets gelegt, 

aber diese Motivklauseln weisen darauf hin, dass die Überredung ebenso im Mittelpunkt des 

Gebets steht wie die Bitte. Der Geist und das Herz Gottes sind empfänglich für die Bitten und 

die Argumente der menschlichen Geschöpfe. 

Es ist jedoch wichtig, sich die Art der Argumente vor Augen zu halten. Sie appellieren an 

Gott, so zu sein und zu handeln, wie Gott sein und handeln würde. Hier ist das Gebet nicht 

einfach „dein Wille geschehe“. In der Tat bemüht sich der Bittsteller, der Gottheit seinen Wil-

len, d. h. sein Bedürfnis und seine Vorstellung davon, was Gott tun sollte, einzuprägen. Und 

doch ist das Gebet, Gott möge „nach deiner beständigen Liebe“ oder „um deines Namens wil-

len“ handeln, in einem anderen Sinn im tiefsten Sinne eine Aufforderung an Gott, zu helfen, 

denn das ist Gottes Wille. Die Motivklauseln weisen darauf hin, dass Gottes Antwort auf den 

Hilferuf eine Manifestation von Barmherzigkeit und Liebe sein sollte, eine Demonstration von 

Gottes gerechtem Handeln in der Welt, eine mitfühlende Antwort auf den Leidenden oder den 

Schwachen und Machtlosen in der Gemeinschaft, ein Akt der Gerechtigkeit, da Gottes Hilfe 

der zwischen Gott und den Menschen bestehenden Beziehung angemessen sein wird. Aber es 

hat sich gezeigt, dass diese Gründe, die der Bittsteller in seiner Not vorbringt, genau der Wille 

und der Weg Gottes sind, wie die lange Erfahrung mit Israel zeigt. Es liegt im Wesen und in 

der Struktur der Beziehung zwischen Gott und der menschlichen Kreatur, dass man mit der 

Befreiung von Schmerz und Leid, mit der Überwindung von Bedrängnis, Schuld und Unter-

drückung durch andere rechnen kann. Deshalb sind die Psalmgebete über Schmerz und Leid 

so regelmäßig voller Zuversicht und Vertrauen. 

Es besteht die implizite Annahme, dass der Hilferuf angemessen ist und an Gott gerichtet wer-

den kann, weil es a priori Gottes Wille ist, die Unschuldigen und Gerechten zu retten. Das 

heißt, das Gebet steht im Einklang mit dem Willen Gottes, da es etwas sucht, das mit der gött-

lichen Natur übereinstimmt. Wenn also, wie wir an anderer Stelle dargelegt haben, der Lob-

preis Gottes ein Akt ist, der als ein begründeter, vernünftiger Akt verstanden wird (wie seine 

Form zeigt, in der der Aufruf zum Lobpreis in einem Grund dafür wurzelt), dann gilt das Glei-

che auch für die in der Heiligen Schrift so allgegenwärtigen Klagen oder Gebete um Hilfe.5 In 

diesem Fall jedoch werden die Gründe vor Gott in einem Gebet dargelegt, das in all seinen 

Zügen (einige deutlicher als andere) versucht, Gott davon zu überzeugen, dass göttliche Hilfe 

die richtige Sache ist.6 

Patrick D. Miller (1935-2020) war Charles T. Haley Professor für alttestamentliche Theolo-

gie am Princeton Theological Seminary, Princeton, New Jersey. 

Quelle: Patrick D. Miller, Prayer as Persuasion: The Rhetoric and Intention of Prayer, Word 

& World 13/4 (1993), S. 356-362. 

                                       
5 Patrick D. Miller, Interpreting the Psalms (Philadelphia: Fortress, 1986), S. 64-78. 
6 Es ist anzumerken, dass die Argumente und die Überzeugungsarbeit in Gottes Gesetzgebung in umgekehrter 

Weise ablaufen, denn auch hier werden Motive und Gründe genannt. Aber im Gesetz ist es Gott oder sein Ver-

treter, Mose, der die Argumente vorbringt und versucht, das Volk davon zu überzeugen, dass es angemessen und 

vernünftig ist, dem Gesetz zu gehorchen. 


