Kleine Apologie des Erzahlens
VVon Johann Baptist Metz

Zeitgendossische theologische Lexika sind verraterisch — vor allem durch das, was sie auslas-
sen. So habe ich in keinem der neueren theologischen und philosophischen Lexika auf dem
deutschen Markt das Stichwort «Erzahlung» gefunden. Dal diese Fehlanzeige mancherlei ver-
rat Gber Situation und Selbstverstandnis der zeitgendssischen Theologie, macht meines Erach-
tens der Aufsatz des Sprachwissenschaftlers Harald Weinrich ber «narrative Theologie» (in
diesem Heft) sehr deutlich. Unter Verweis auf diese Uberlegungen méchte ich im folgenden
eine theologische Option und eine kleine theologische Apologie des Erzahlens vortragen, zu-
mal die Kategorie der «geféhrlichen Erinnerung», mit der ich selbst verschiedentlich das Ver-
stéandnis christlichen Glaubens im Kontext unserer gesellschaftlich-geschichtlichen Situation
zu erlautern suchte,* offensichtlich erzahlende Tiefenstrukturen hat.2 Was ich hier zum Thema
«Erzéhlen» sagen kann, ist sehr sporadisch, erschopft sich in der Nennung und anfanglichen
Entfaltung von (in sich sehr unterschiedlichen) Gesichtspunkten und Signalpunkten fur die
Bedeutung dieses Themas; es geschieht ohne Ehrgeiz auf Vollstandigkeit und ohne «Sys-
tem».3 In keinem Fall handelt es sich hier um den Versuch einer analytischen linguistischen
Behandlung des Erzéhlthemas. Und dies nicht nur aus offensichtlichem Mangel an Kompe-
tenz, sondern schlieBlich auch aus dem Eindruck heraus, dai es in der Theologie letztlich
nicht darum gehen kann, die Erzéhlpotentiale des Christentums analytisch zu sortieren und
kritisch in eine Sprachtheorie einzuarbeiten (um sie so schlief3lich als vorwissenschaftliche
Mitteilungsformen stillzulegen), sondern vielmehr darum, Erzahl VVorgange zu schitzen, sie
allenfalls um ihrer kritischen Verantwortung willen zu unterbrechen und selbst zu einem kom-
petenten Erzéhlen anzuleiten, ohne das die Erfahrung des Glaubens wie jede urspringliche Er-
fahrung sprachlos bliebe.

1. Erzéhlung und Erfahrung

«Der Erzéhler — so vertraut uns der Name klingt — ist uns in seiner lebendigen Wirksamkeit
keineswegs durchaus gegenwartig. Er ist uns etwas bereits Entferntes und weiter noch sich
Entfernendes. ... Es ist, als wenn ein Vermdgen, das uns unverduerlich schien, das Gesi-
chertste unter den Sicheren, von uns genommen wiirde. Namlich das Vermdgen, Erfahrungen
auszutauschen.»* Die Gefahr der Atrophie des Erzahlens betrifft in besonderer Weise Theolo-
gie und Christentum. Eine Theologie, der die Kategorie des Erzahlens abhanden gekommen
ist oder die das Erzahlen als vorkritische Ausdrucksform theoretisch &chtet, kann die «eigent-
lichen» und «ursprunglichen» Erfahrungen des Glaubens nur abdréngen in die Ungegenstand-
lichkeit und Sprachlosigkeit und kann dementsprechend alle sprachlichen Ausdrucksformen
des Glaubens ausschlieRRlich als kategoriale Objektivationen, als wechselnde Chiffren und
Symbole flr ein Unsagbares werten. Dadurch aber wird die Erfahrung des Glaubens selbst un-
bestimmt und ihr Inhalt wird dann ausschlief3lich in der Sprache der Riten und der Dogmen
festgehalten, ohne dal? die darin zur Formel gewordene Erzéhlgestalt selbst noch die Kraft des
Austausches von Erfahrung zeigte.

Angefangen bei der Rede der Propheten im AT, die einen Gott verkiindeten, der das Alte

1 So zuletzt in dem Aufsatz « Zukunft aus dem Gedéchtnis des Leidens», in dieser Zeitschrift 8 (1972) Heft 6.
2 Das habe ich ausfhrlicher begriindet in meinem Artikel «Erinnerung»; Handbuch Philosophischer Grundbe-
griffe I (hrsg. von H. Krings, H. M. Baumgartner, Ch. Wild) (Minchen 1973).

% Die Bedeutung einer erinnernd-erzahlenden Erlosungslehre, einer memorativ-narrativen Soteriologie fiir das
zentrale Thema von Erlésungsgeschichte und Freiheitsgeschichte habe ich ausfuhrlicher behandelt in meinem
Beitrag «Erlésung und Emanzipation»; Stimmen der Zeit 98 (Méarz 1973) 171-184.

4 W. Benjamin, Der Erzahler: Illuminationen (Frankfurt 1961) 409.

Metz - Kleine Apologie des Erzéhlens (Conc) 1 25.11.2022



sturzt und alles neu macht, der das Neue schmerzhaft gegen das Selbstverstandliche und Be-
kannte durchsetzt, bis hin zur unerfindbar neuen Erfahrung der Auferweckung des gekreuzig-
ten Jesus hat Theologie es mit unableitbaren Erfahrungen zu tun, deren sprachliche Artikula-
tion deutlich Erzahlmerkmale aufweist. Auch die Schépfungsthematik wird, wo sie Anfange
darlegt, ebenso wie dort, wo sie Ausblicke auf den Neuen Himmel und die Neue Erde eroff-
net, erzéhlend in Geschichten entfaltet. Die Welt, die aus dem Nichts entstand, der Mensch,
der aus Staub gebacken wurde, das neue Reich, dessen Nahe Jesus verkiindet, der neue
Mensch, die Auferstehung als Durchgang durch den Tod ins Leben, das Ende als Neubeginn,
das Leben zukinftiger Herrlichkeit — sie alle sprengen das argumentative Raisonnement und
widersetzen sich einer perfekten Auflésung oder Umsetzung ihrer Erzéhlgestalt. Sie bringen
den Logos der Theologie, sofern er sich sein erzahlendes Wesen verbirgt, in jene Verlegen-
heit, vor der die Vernunft steht, wenn sie sich etwa den Fragen nach Anfang und Ende und
nach der Bestimmung des Neuen, noch nie Gewesenen stellt. Denn die Frage etwa nach dem
Anfang (nach der arche), mit der der Logos der Griechen den Bann des reinen Erzédhlens im
Mythos durchbrach, wirft das Denken gleichwohl immer wieder auf das Erzahlen zur(ck.
«Anfang» und «Ende» kdnnen nur erzahlend bzw. vorauserzahlend besprochen werden. Hell-
sichtig spricht Kant in diesem Zusammenhang vom «rhapsodischen Anfang des Denkens»,
der keiner argumentativen Rekonstruktion zuganglich ist. Vor allem aber das Neue und noch
nie Dagewesene kann nur erzéhlend eingefiihrt und identifiziert werden. Eine Vernunft, die
sich dem erzéhlenden Austausch solcher Erfahrungen des Neuen verschlie3t oder ihn im Na-
men ihres kritischen Wesens und ihrer Autonomie total abbricht, erschopft sich in der Nach-
konstruktion und bleibt schlieRlich ein Stiick Technik, wie Th.W. Adorno in den Schluf3passa-
gen seiner Minima Moralia bemerkt. Ausfuhrlicher wird hiervon noch unter den folgenden
Abschnitten 4 und 5 die Rede sein.

2. Vom praktischen und performativen Sinn der Erzahlung

Es gibt Beispiele einer Erzahltradition, die sich dem Bann unserer vermeintlich postnarrativen
Zeit widersetzt. Die «Chassidischen Geschichten» etwa, die «Kalendergeschichtenx» eines Jo-
hann Peter Hebel und eines Bertold Brecht neben den «Spuren» von Ernst Bloch, dessen
Hauptwerk «Prinzip Hoffnung» tibrigens wie eine groRe Enzyklopéadie von Hoffnungsge-
schichten anmutet, und viele andere kdnnen hier meines Erachtens beispielhaft genannt wer-
den. Sie zeigen in besonderer Weise den praktisch-befreienden Charakter solcher Erzahlun-
gen. In ihnen wird sichtbar, wie Erzahlung auf praktische Mitteilung der in ihr angesammelten
Erfahrung dréangt und wie der Erzdhler und die Zuhorenden in die erzdhlte Erfahrung einbezo-
gen werden. In seinem Essay uber den «Erzdhler» hat W.Benjamin diese Eigenart so festge-
halten: «Die Ausrichtung auf das praktische Interesse ist ein charakteristischer Zug bei vielen
geborenen Erzahlern ... Das alles deutet auf die Bewandtnis, die es mit jeder wahren Erzéh-
lung hat. Sie fuhrt, offen oder versteckt, ihren Nutzen mit sich. Dieser Nutzen mag einmal in
einer Moral bestehen, ein ander Mal in einer praktischen Anweisung, ein drittes Mal in einem
Sprichwort oder in einer Lebensregel — in jedem Falle ist der Erzéhler ein Mann, der dem Ho-
rer Rat weil3 ... Der Erzéhler nimmt, was er erzéhlt, aus der Erfahrung; aus der eigenen oder
berichteten. Und er macht es wiederum zur Erfahrung derer, die seiner Geschichte zuhdren.»®

Martin Buber hat in seiner Einleitung zu den «Chassidischen Geschichten» dieses Charakte-
ristikum bestétigt und zugleich auf weitere entscheidende Gesichtspunkte der Erzéhlung auf-
merksam gemacht. «Das Erzéhlen ist selber Geschehen, es hat die Weihe einer heiligen Hand-
lung ... Die Erzahlung ist mehr als eine Spiegelung: die heilige Essenz, die in ihr bezeugt
wird, lebt in ihr fort. Wunder, das man erzéhlt, wird von neuem méchtig ... Man bat einen
Rabbi, dessen GroRvater ein Schiiler des Baalschem gewesen war, eine Geschichte zu erzéh-

> W. Benjamin aa0. 412f.
Metz - Kleine Apologie des Erzéhlens (Conc) 2 25.11.2022



len. <Eine Geschichte», sagte er, «soll man so erzéhlen, daB sie selber Hilfe sei.» Und er er-
zdhlte: «(Mein GroRvater war lahm. Einmal bat man ihn, eine Geschichte von seinem Lehrer zu
erzahlen. Da erzéhlte er, wie der heilige Baalschem beim Beten zu hupfen und zu tanzen
pflegte. Mein GroRvater stand und erzéhlte, und die Erzéhlung ri3 ihn so hin, dal3 er hiipfend
und tanzend zeigen mufite, wie der Meister es gemacht hatte. VVon der Stunde an war er ge-
heilt. So soll man Geschichten erzahlen.»»® Dieser Text scheint mir in unserem Zusammen-
hang vor allem in zweifacher Hinsicht bemerkenswert. Einmal bietet er, fir die kritischen Oh-
ren einer postnarrativen Zeit, ein gelungenes Beispiel dafir, wie narrative Didaktik verbunden
sein kann mit der erzdhlenden Selbstaufklarung Uber jenes Interesse, das dem Erzahlvorgang
zugrunde liegt? Hier ist die Erzdhlung nicht in ideologieverdachtiger Weise bewuf3tlos gegen-
uber dem sie leitenden Interesse. Sie stellt dieses Interesse selbst vor und « erprobt» es im Er-
zahlvorgang. Sie verifiziert bzw. falsifiziert sich selbst und tberlait dies nicht einem dem Er-
zahlvorgang externen Diskurs Uber sie. Dieser Gesichtspunkt scheint mir fur eine erkenntnis-
theoretische Behandlung der Erzahlung sehr wichtig zu sein; er kann hier gleichwohl nicht
weiter verfolgt werden.

Der von Buber angeflihrte Text weist aber, zum anderen, auch noch auf den inneren Zusam-
menhang von Erzahlung und Sakrament hin, auf die Erzahlung gewissermafen als signum
efficax und umgekehrt auf den narrativen Grundzug der Sakramente als heilswirkender Zei-
chen. Unschwer I43t sich das sakramentale Zeichen als eine «Sprachhandlung» charakterisie-
ren, in der die Einheit von Erzahlung als wirkendem Wort und praktischer Wirkung im selben
Sprechvorgang ausgedrickt wird. Vielleicht wird durch den zeremoniell-ritualistischen As-
pekt am sakramentalen Geschehen nicht sofort deutlich, da Sakramente auch Makrozeichen
fiir Heilserzahlungen sind. Bei ndherer Betrachtung zeigt sich jedoch, dal die Sprachformeln
in der Sakramentenspendung nicht nur Muster dessen sind, was in der Linguistik als «perfor-
mative» AuRerung gilt,” sondern daB sie selbst etwas erzahlen — wie z. B. im Kanon; «In jener
Nacht, da er verraten wurde ...» — oder doch in den gréReren Rahmen einer Erzahlhandlung
eingebaut sind — wie z. B. im BulRsakrament. Es scheint mir von entscheidender Bedeutung zu
sein, die narrative Grundverfassung des sakramentalen Geschehens deutlicher herauszuarbei-
ten. Das hatte seine Konsequenzen — nicht nur fr die theologische Erérterung des Verhaltnis-
ses von Wort und Sakrament, sondern vor allem auch fur die christliche Praxis selbst; das sak-
ramentale Geschehen koénnte so viel mehr in die Lebens- und Leidensgeschichten einbezogen
und in ihnen als Heilserzéhlung verdeutlicht werden.

3. Vom pastoralen und sozialkritischen Sinn des Erzéahlens

Immer wieder wirken Randgruppen, marginale «Bewegungen» und «Sekten» im Kirchlichen
und gesellschaftlichen Leben wie ein heilsamer Kulturschock, und es ware, wie die Ge-
schichte zeigt, hochst bedenklich, wenn z. B. die Grof3kirchen solche Subkulturen und ihre
Botschaften von vornherein neutralisieren oder abstoRen wirden. Dies gilt z. B. selbst im Ver-
héltnis zu den sogenannten Jesus-people, obwohl ich weit davon entfernt bin, die tiefe Zwei-
deutigkeit dieser Bewegung zu verkennen, die es jedenfalls verbietet, sie unkritisch zu verein-
nahmen oder leichtsinnig als Erneuerungschance des christlichen Lebens zu feiern. Immerhin
mdchte ich in diesem Zusammenhang auf eines aufmerksam machen: Diese Randgruppen und
«Bewegungen» argumentieren zumeist nicht. Sie erzéhlen vielmehr, oder besser: sie versu-
chen zu erzéhlen. Sie erzahlen ihre Bekehrungsgeschichte, erzéhlen biblische Geschichten
nach, oft in hilfloser und sehr leicht durchschaubarer und manipulierbarer Weise. Ist dies aber
nur Ausdruck einer psychischen Regression, eine peinliche Demonstration fur die Gefahr des

6 M. Buber, Werke 111 (Mlnchen 1963) 71.
7 Zur Theorie der performativen AuBerungen vgl. vor allem J.L. Austin, How to do things with words (Cam-
bridge/Mass. 1962).

Metz - Kleine Apologie des Erzéhlens (Conc) 3 25.11.2022



Infantilismus und Archaismus im religidsen Leben; ist dies nur eine immer wiederkehrende
Version einer begriffslos schwarmerischen Pseudoreligiositat, nur geistloswillkirliche Ver-
achtung des Ernstes theologischer Rationalitat und Argumentation? Oder schlégt hier nicht
etwas durch, was im 6ffentlichen und offiziellen Leben des Christentums allzu sehr verdrangt
erscheint? Rufen nicht gerade auch diese Randgruppen das verdrangte und versteckte, weithin
ausgetrocknete Erzéhlpotential des Christentums an? Erinnern sie nicht auf ihre Art an das er-
zahlende Wesen des Christentums? Daran, dal3 das Christentum nicht primér eine Argumenta-
tions- und Interpretationsgemeinschaft, sondern eben eine Erzéhlgemeinschaft ist? Daran, dal
der Austausch von Glaubenserfahrung wie von jeder urspriinglichen «neuen» Erfahrung nicht
die Gestalt des Arguments, sondern der Erzahlung hat? Und gilt dies nicht besonders ein-
drucksvoll von jenen religiosen Randgruppen, die in ihrer Weigerung, die tbliche Riten- und
Theologensprache zu sprechen, lieber verstummen, in nahezu sprachlose Ausdrucksformen
aus weichen?

\on hier aus, so scheint mir, ergibt sich ein wichtiger Hinweis und Impuls zunéchst innerhalb
der pastoralen und kerygmatischen Situation des Christentums. Es scheint mir, als wére un-
sere Verkiindigung und unsere Pastoral nicht eigentlich deswegen in der Krise, weil wir etwa
zuviel erzahlen, sondern weil wir kaum mehr richtig, mit praktisch-kritischem Effekt, mit ge-
fahrlich-befreiender Intention erzdhlen kénnen. Denn schon lange suchen wir unser christli-
ches Erzahlpotential verschamt zu verstecken und es allenfalls fur gutglaubige Kinder und
Greise hervorzuholen, obwohl vielleicht nirgendwo so empfindlich und auch so folgenreich
auf falsches Erzéhlen, auf reine Erzahlsurrogate, auf einen nur vorgetauschten Austausch von
Erfahrungen reagiert wird wie in der Schule und im Altenheim. Deshalb mul} die hier ange-
zielte Herausstellung der Erzéhlung vor allem vor dem MifR3verstandnis geschutzt werden, als
solle den Ublichen «Geschichtenerzahlern» auf der Kanzel und in der Katechese eine neue Le-
gitimation geliefert werden, wenn sie beliebige Anekdoten erzahlen, wo von ihnen Argumente
verlangt werden. Es gibt naturlich eine Zeit des Erzahlens und eine Zeit des Argumentierens!
Auch dieser Unterschied will gelernt sein.

Die Betonung der Erzahlung in Verkiindigung und Pastoral muf3 vor einem weiteren MiRver-
stdndnis geschiitzt werden: so, als handelte es sich hier erneut um den Ruckzug in das rein
Private, Beliebige oder ins Geschmacklerisch-Asthetische. Wenn unsere Geschichten diesen
Eindruck erwecken, zeigen sie nur, wie sehr wir verlernt haben, wirklich zu erz&hlen und
nachzuerzahlen! Gewil, es gibt solche und solche Geschichten: Geschichten zur Beschwichti-
gung, zur Entlastung (wie auch etwa das Erzahlen von politischen Witzen in einer Diktatur),
aber auch Geschichten, die «einem Rat wissen», die einen Freiheitssinn bergen und zur
«Nachfolge» bewegen. Es erzéhlen die Unmiindigen, aber auch die Weisen, die «ein zweites
Mal vom Baum der Erkenntnis gegessen haben» (Kleist). Es erzéhlen die «Kleinen» und die
Unterdrickten; aber sie erzahlen nicht nur Geschichten, die sie immer wieder dazu verfihren,
ihre eigene Unterdruckung und ihre eigene Unmdindigkeit zu feiern, sondern auch geféhrliche,
freiheitssuchende Geschichten. Denn Freiheit und Aufklarung, der Ubergang von der Unmiin-
digkeit zur Miindigkeit hangt nicht einfach daran, dal? man die Erzéhlsprache vollig aufgibt
zugunsten einer rein argumentativen Elitesprache der Aufklarer und derer, die sich selbst dazu
privilegiert haben. (Das alte Problem, demzufolge Arbeiter und Intellektuelle so schwer zuei-
nander kommen, hangt meines Erachtens nicht zuletzt an einem Mif3verstandnis bei den Intel-
lektuellen Giber den emanzipatorischen Charakter der Erzé&hlsprache, so wie auch die Theolo-
gen h&ufig die Erzahlsprache, die «an der Basis» des Christentums gesprochen wird, unter-
schatzen.) Nattrlich, die kritisch-befreiende Kraft solcher Geschichten I&R3t sich nicht a priori
beweisen noch rekonstruieren. Man muf3 auf sie treffen, sie horen und sie womdglich weiter-
erzéhlen. Aber gibt es nicht auch in unserer sogenannten postnarrativen Zeit mannigfache
«Geschichtenerzéhler», die erkennen lassen, was «Geschichten» heute sein kdnnen, sein
konnten: eben nicht nur kiinstliche Gebilde, beliebig, privatistisch, sondern Erzahlungen mit

Metz - Kleine Apologie des Erzéhlens (Conc) 4 25.11.2022



offentlicher, gewissermafen gesellschaftskritischer Reizwirkung, «gefahrliche Geschichtenx»
also -? Konnen wir die Jesusgeschichten heute noch so nacherzahlen und («apokryph») wei-
tererzéhlen?

4. Der theologische Sinn der Erzahlung: Erzéhlung als Medium von Heil und Geschichte

Der im vorigen Abschnitt hervorgehobene pastorale Sinn der Erzdhlung kénnte den Eindruck
nahelegen, als wirde hier nur ein neues Mal auf die paddagogisch-katechetische Bedeutung der
Erz&hlung hingewiesen, auf die Erzahlung als « Beispiel» und damit als ein unverzichtbares
Behelfsmittel der «angewandten Theologie», ohne daR sie die Verfassung der Theologie
selbst betrafe. Doch eben diese Vorstellung soll hier gerade abgewiesen werden! Die Unter-
scheidung etwa; Verkiindigung erzéhlt, Theologie argumentiert, scheint uns zu rasch und zu
problemlos zu sein und die narrative Tiefenstruktur der Theologie zu unterschlagen. Deshalb
_soll hier grundsatzlich vom theologischen Sinn des Erzéhlens gesprochen und der (tatsach-
lich unlosliche) Zusammenhang von Erzahlung und Argument (Erklarung, Analyse ...) eror-
tert werden. Naturlich ist dabei der Einstieg in diese Frage nicht ohne eine gewisse Willkdir.
Die im folgenden verwendeten Kategorien, vor allem diejenige einer narrativen Leidensge-
schichte, sollen im Abschnitt 5 noch ausfihrlicher dargelegt und begriindet werden.

Die Frage, wie Heil und geschichtliches Leben ohne willkurliche gegenseitige Verkirzung
miteinander in Beziehung gebracht werden kénnen, kann getrost als ein Zentralthema unserer
gegenwartigen systematischen Theologie angesprochen werden. Geschichte ist die Erfahrung
der Wirklichkeit in Widerspriichen und Konflikten, Heil in einem theologischen Sinn besagt
die Versohnung dieser Widerspriiche und Konflikte durch die Tat Gottes in Jesus Christus.
Zum geschichtlichen Leben gehort unabweislich die Erfahrung der Nicht-ldentitat, die Erfah-
rung der Entzweiung, die Erfahrung, dal} eben nicht alles gut ist, wie es ist und sich zeigt. Es
gehort zum geschichtlichen Leben die schmerzlich-leidvolle Erfahrung der Nicht-ldentitat
durch Gewalt und Unterdriickung, durch Ungerechtigkeit und Ungleichheit, aber auch die Er-
fahrung der Nicht-1dentitét in der Schuld, im Geschick der Endlichkeit und des Todes. Ge-
schichte ist in diesem Sinne immer auch Leidensgeschichte in einem umfassenden Sinn. (Und
es scheint nicht schwer, die menschliche Geschichte in einer Zeit universeller Chancengleich-
heit, in einer «klassenlosen Zeit», in einer Zeit der sozialen und 6konomischen Schicksalslo-
sigkeit, auch nochmals als Leidensgeschichte zu imaginieren; denn es bleibt dann, ja tritt wo-
maoglich erst so recht hervor, jener inwendig fressende Nihilismus der Kreatur, die Verzweif-
lung, die Langeweile, die «Melancholie der Erflllung», wie das E. Bloch genannt hat.)

Kann nun die theologische Rede vom Heil und von der Erlésung wirklich dieser Leidensge-
schichte und der darin sich manifestierenden schmerzlichen Nicht-Identitat geschichtlichen
Lebens unverstellt und redlich standhalten? Entzieht die Theologie durch ihre Rede von dem
in Jesus Christus besiegelten Heil und von der in ihm unwiderruflich geschehenen Erlésung
und Versohnung den Menschen nicht von vornherein dem Leid der Nicht-ldentitat geschicht-
licher Existenz? Treibt sie nicht ein geschichtsloses und deshalb immer auch mythologiever-
dachtiges Wesen uber den Kopfen der durch ihre Leidensgeschichte gebeugten, gedemditigten,
zerstorten Menschen? Miindet sie angesichts des geschichtlich akkumulierten Leidens schlie3-
lich nicht in einen objektiven Geschichtszynismus? Gibt es eine theologische «Vermittlung»
zwischen Heil und Geschichte, die als Leidensgeschichte tiberhaupt erst in ihrer Geschicht-
lichkeit ernst genommen ist? Gibt es diese theologische «Vermittlung», ohne dal3 sie zu einer
steilen, hochfliegenden und am Ende sich selbst betriigenden spekulativen VVershnung mit
dieser Leidensgeschichte geréat oder aber Heilsgeschichte selbst wieder angesichts dieser Lei-
densgeschichte suspendiert? An dieser Fragestellung, die sich beliebig als Zentralproblem
systematischer Theologie variieren liel3e, scheitert meines Erachtens jede rein argumentative
Theologie, Ich mochte das kurz verdeutlichen durch die Anfuhrung jener Losungsrichtungen,

Metz - Kleine Apologie des Erzéhlens (Conc) 5 25.11.2022



die in der gegenwirtigen Theologie fiir diese Fragestellung représentativ sind.®

Die eine Losungsrichtung kann gekennzeichnet werden durch die existentiale und transzen-
dentale Interpretation des Verhéltnisses von Heil und Geschichte. Hier bleibt indes die inzwi-
schen ja oft angemeldete Frage, ob die Verséhnung von Heil und Geschichte nicht dadurch
gesucht wird, dall Geschichte transzendental oder existential verkdirzt wird zur «Geschicht-
lichkeit», oder anders ausgedriickt, daR man sich aus der Nicht-ldentitat geschichtlichen Le-
bens zurtickzieht auf einen geheimen unverfigbar-unsagbaren Identitatspunkt der Existenz
bzw. des Subjektes.

Ein anderer Ansatz tendiert auf eine Konditionierung des Heils angesichts der Leidensge-
schichte. Heil und Erlésung werden extrem futurisiert, sie bleiben — im durchgehaltenen Res-
pekt vor der Nicht-ldentitdt der Geschichte als Leidensgeschichte — «auf dem Spiele». Dieser
Ansatz muf3 sich indes immer wieder fragen, was ein auf dem Spiele stehendes Heil anderes
ist als eben eine Heilsutopie, von der man allenfalls einen heuristischen Gebrauch im Gang
menschlicher Freiheitsgeschichte machen kann.

Eine dritte Losungsrichtung schliel3lich, die gegenwartig, vor allem im deutschen Sprach-
raum, viel Aufmerksamkeit beansprucht und die ich deshalb etwas ausfihrlicher erwahne,
sucht eine Verbindung von Heilsgeschichte und Leidensgeschichte dadurch zu gewinnen, da
sie diese Frage zuriuickbindet an die zentrale Frage nach dem spezifischen Gottesverstandnis
im Christentum, d.h. schlie3lich, dal sie sie behandelt als Thema der Trinitatstheologie und
der trinitarischen Gottesgeschichte. Die Nicht-1dentitdat menschlicher Leidensgeschichte wird,
im Blick auf Gottes Kenose im Kreuz Jesu, hineingenommen in die trinitarische Gottesge-
schichte." Leid wird nun zum « Leid zwischen Gott und Gott» (J. Moltmann). Solche Versu-
che finden sich gegenwartig im Bereich evangelischer Theologie im Anschlul? an Karl Barth
z. B. bei E. Jungel und vor allem in J. Moltmanns jlingstem Buch Uber den «gekreuzigten
Gott», Im katholischen Raum kénnen solche Uberlegungen ankniipfen an Karl Rahners Vor-
schlage zur Einheit von immanenter und 6konomischer Trinitat; sie finden sich ansatzweise z.
B. in H. Kiings Rede von der Geschichtlichkeit Gottes im Zusammenhang seiner Interpreta-
tion der Hegelschen Christologie, am eindringlichsten meines Wissens bei H. U. von Baltha-
sar und seiner Interpretation des Mysterium paschale im Horizont der trinitarisch verstande-
nen Kenosis-Geschichte Gottes. Gegentiber diesen Ansatzen mdchte ich hier, im Sinne unse-
res Themas, nur ein zentrales Bedenken formulieren, abgekirzt und in extrem formalisierter
Gestalt. Die Nicht-ldentitat menschlicher Leidensgeschichte kann auch in einer theologischen
Dialektik trinitarischer Heilsgeschichte nicht so «aufgehoben» werden, daf? sie ihren Ge-
schichtscharakter wahrt. Denn diese schmerzlich erfahrene Nicht-ldentitat des Leidens ist ge-
rade nicht identisch mit jener Negativitat, die zu einem dialektisch verstandenen Geschichts-
prozel gehdrt, und sei es jener der trinitarischen Gottesgeschichte. Wo immer der Versuch ge-
macht wird, die Entzweiung menschlicher Leidensgeschichte selbst noch einmal in der Dia-
lektik der trinitarischen Gottesgeschichte zu deuten und zu begreifen, liegt meines Erachtens
die genannte Verwechslung zwischen der Negativitét des Leidens und der Negativitét des dia-
lektischen Begriffs des Leidens vor. Eine begrifflich-argumentative Verséhnung zwischen
universaler Heilsgeschichte (als Ausdruck der in Jesus Christus vollbrachten Geschichte der
Erlosung) einerseits und menschlicher Leidensgeschichte anderseits scheint mir ausgeschlos-
sen; sie fuhrt entweder zur dualistisch gnostischen Verewigung des Leidens in Gott oder zur
Herabdeutung des Leidens auf dessen Begriff; tertium non datur. Das Dilemma kann meines
Erachtens nicht durch eine noch subtilere spekulative Argumentation gelst werden, sondern
allein durch eine andere Art, Heil und geschehene Erlosung in der Nicht-1dentitéat der Leidens-

8 Ausfuhrlich dargestellt habe ich das Verhaltnis von Heil und Geschichte im Medium menschlicher Leidensge-
schichte in meinem in Anmerkung 3 genannten Beitrag.

Metz - Kleine Apologie des Erzéhlens (Conc) 6 25.11.2022



zeit zur Sprache zu bringen.

Dementsprechend machte ich hier die These formulieren: Eine Theologie des Heils, die weder
die Heilsgeschichte konditioniert oder suspendiert noch die Nicht-ldentitat der Leidensge-
schichte ignoriert bzw. dialektisch tberféhrt, kann nicht rein argumentativ, sie mu immer
auch narrativ expliziert werden; sie ist in fundamentaler Weise memorativ-narrative Theolo-
gie. Die Einflihrung der erzéhlenden Erinnerung des Heils scheint mir so wenig ein Anzeichen
fiir regressive Entdifferenzierung der geschilderten Problematik zu sein, daR sie allererst die
Maglichkeit bietet, Heil in Geschichte, die allemal Leidensgeschichte ist, ohne gegenseitige
Verkirzung auszusagen. Die Kategorie der erzéhlenden Erinnerung l1aRt meines Erachtens
Heil und Erlésung weder in die Geschichtslosigkeit der reinen Paradoxie zurlckfallen, noch
unterstellt sie Heil und Geschichte dem logischen Identitdtszwang einer dialektischen Ver-
mittlung. Dieser gegeniiber wirkt Erzahlung «klein» und unpréatentios. Sie hat nicht den dia-
lektischen Schliissel, auch nicht aus der Hand Gottes, mit dem alle dunklen Génge der Ge-
schichte ins Licht hinein zu 6ffnen sind, ehe man sie tberhaupt betreten und durchschritten
hat. Doch auch sie ist nicht ohne Licht. Pascal (darauf weist auch Weinrich hin) wollte wohl
auf dieses Licht aufmerksam machen, wenn er sich in seinem «Memorial» die Unterscheidung
zwischen dem erzahlten «Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs» und dem Gott der rein argu-
mentierenden Vernunft, «<dem Gott der Philosophen» einpragte.

Diese Einfiihrung der erz&hlenden Erinnerung und die Betonung ihres kognitiven Primats in
der Theologie ist keine ad-hoc-Konstruktion zur Lésung des geschilderten Dilemmas. Sie ak-
tualisiert meines Erachtens vielmehr jene Vermittlung von Heilsgeschichte und menschlicher
Leidensgeschichte, wie sie uns in den Testamenten unseres Glaubens begegnet. Wo Theologie
diese erzdhlende Erinnerung zu einer mythologischen Vorstufe des christlichen Logos herab-
deutet, erweist sie sich nicht als besonders kritisch, sondern in einem spezifischen Sinn als un-
kritisch-bewuRtlos gegenuiber den Mdoglichkeiten und Grenzen, christliche Heilsbotschaft in
der Erfahrung der Nicht- Identitéat geschichtlichen Lebens affirmativ zur Sprache zu bringen.
Die Kritik an Mythen hatte allen Grund; aber sie vergif3t leicht, daR Erzahlung aller kritischen
Argumentation der Theologie innewohnt als vermittelndes Moment ihrer Inhalte. Dies gilt es
auch gegeniber der historischen Kritik in der Theologie festzuhalten! Ohne dem, was im
néchsten Abschnitt zu sagen ist, vorzugreifen, mochte ich namlich dies betonen: Es ist etwas
anderes, ob man die historische Frage und die ihr zugeordnete «historische Wahrheit» als eine
dem Christentum neuzeitlich aufgedrangte, in diesem Sinn unausweichliche Problemgestalt
ansieht oder als das Medium, in dem sich die Wahrheit des Christentums und seiner Heilsbot-
schaft urspriinglich ausdriickt und identifiziert. Eine rein argumentative Theologie, die sich
ihren Ursprung in erzahlender Erinnerung verbirgt und ihn nicht standig neu aktualisiert, fihrt
angesichts der menschlichen Leidensgeschichte zu jenen tausend Modifikationen in ihrer Ar-
gumentation, unter denen unversehens jeder identifizierbare Inhalt christlichen Heils erlischt.
Dies ist keineswegs gegen das Argumentieren in der Theologie gesagt. Der Standpunkt« Erin-
nern-Erzahlen versus Argumentieren » ware in der Tat rein regressiv-entdifferenzierend. Es
geht vielmehr um die entsprechende Relativierung der argumentativen Theologie. Sie hat pri-
mar die Funktion, die erzahlende Erinnerung des Heils in unserer wissenschaftlichen Welt zu
schiitzen, sie kritisch in der argumentativen Unterbrechung aufs Spiel zu setzen und doch im-
mer wieder neu zu einem Erzéhlen anzuleiten, ohne das die Erfahrung des Heils sprachlos
bliebe.

5. Von der erzahlenden Tiefenstruktur der kritischen Vernunft

Geht die bisher entfaltete Uberlegung am Ende nicht doch in unkritischer Entdifferenzierung
zurlick hinter die Pramissen des Zeitalters der Kritik und der kritischen Vernunft? Wirkt z.B.
der Gebrauch von Leidensgeschichte nicht willkirlich und unangemessen angesichts des Be-

Metz - Kleine Apologie des Erzéhlens (Conc) 7 25.11.2022



wuRtseinsstandes historischer Kritik? Wie lassen sich Narrativitat und Kritik Gberhaupt mitei-
nander in Beziehung bringen?

Durch den Sieg des Historismus wurde alle (immer auch erinnernd-erzahlend tradierte) Uber-
lieferung in Historie, d. h. in den Gegenstand der kritischen Rekonstruktion historischer Ver-
nunft verwandelt. Denn das rein historisch-kritische Verhaltnis «zur Vergangenheit setzt nicht
nur voraus, dal diese Vergangenheit vergangen ist, es wirkt offensichtlich auch dahin, diese
Inaktualitat des Gewesenen zu befestigen und zu besiegeln. Die Historie ist an die Stelle der
Tradition getreten, und das heil3t: sie besetzt diese Stelle».® Inzwischen hat sich freilich auch
eine Kritik dieser historischen Vernunft entfaltet, welche die im Historismus manifest gewor-
dene Erinnerungslosigkeit und Uberlieferungslosigkeit unserer wissenschaftlichen Lebenswelt
nicht als selbstverstandlich und universal hinnimmt. Diese Kritik der historischen Vernunft ist
vor allem im Umkreis der neueren Hermeneutik und einer praktisch-kritischen Philosophie
der Geschichte und der Gesellschaft ausgebildet worden, die sich besonders den Traditionen
der praktischen Philosophie Kants und der Ideologiekritik (nicht zuletzt marxistischer und
psychoanalytischer Pragung) verdankt.'® Geleitet von der Unterscheidung von «Erkenntnis
und Interesse» fragt sie nach den Motiven und Interessen historischer Kritik; sie stellt die
Frage nach der «Kritik der Kritik» und entlarvt den abstrakten Willen zur Kritik selbst noch
einmal als jene Ideologie, die sich allzu fraglos einem vermeintlichen Stufengang im Fort-
schritt kritischen Bewul3tseins tberldRt. Dabei wird diese «Kritik der Kritik» nicht etwa als
eine formale Metakritik verstanden, die das Problem auf rein theoretischer Ebene weiterbe-
handelt und (tendenziell unbegrenzt) weiterdelegiert, sondern als Problem der praktischen
Verkunft, die ihrerseits in bestimmten geschichtlichen Erinnerungs- und Erzéhltraditionen
steht. In diesem potenzierten Sinn ist und bleibt daher Geschichte — nicht als rekonstruierte
Historie, sondern als erinnernd-erzahlte Uberlieferung — jeder Vernunft immanent, die in be-
freiender Kritik praktisch wird. Das Thema des Erzéhlens und der Erinnerung taucht in die-
sem Zusammenhang unabweislich wieder auf — und zwar als kritische Instanz gegentber einer
historischen Vernunft, die selbst immer mehr zu einer nach riickwarts gewandten Technologie
wird und die schlie3lich auf eine in der Datenbank sortierte «Geschichte» hinauslauft und auf
ein Computer-Gedéchtnis, das ohne jede Narrativitat ist und das weder ein Erinnern noch ein
Vergessen kennt. «Inhuman aber ist das Vergessen, weil das akkumulierte Leiden vergessen
wird; denn die geschichtliche Spur an den Dingen, Worten, Farben, Tonen ist immer die
(Spur) vergangenen Leidens. Darum stellt Tradition heute vor einen unaufléslichen Wider-
spruch. Keine ist gegenwaértig und zu beschworen; ist aber eine jegliche ausgeldscht, so be-
ginnt der Einmarsch in die Inhumanitat.»'* Wer sich dieser Aporie nicht beugt, wird auf einen
neuen Respekt vor der Geschichte des Leidens in unserem kritischen Bewultsein drangen.
Obsolet erscheint diese Absicht nur fir eine kritische Vernunft, die aus lauter Angst vor Hete-
ronomie sich diesen Respekt vor der Leidensgeschichte versagt und deshalb sogar die Autori-
tat der Leidenden im Interesse einer abstrakten Autonomie der Vernunft zerstort. Wo Ver-
nunft sich indes diesen Respekt bewahrt, da macht er sie in einer Weise «vernehmend», die in
der Uiblichen Entgegensetzung von «Autoritat und Erkenntnis», in der das Autonomieproblem
der Vernunft zumeist diskutiert wird, gar nicht ausgedriickt werden kann. In diesem «Verneh-
men» gewinnt Geschichte — als erinnerte Leidensgeschichte — fiir Vernunft allemal die Gestalt
einer «gefahrlichen Uberlieferung»; deren Weitergabe geschieht nie rein argumentativ, son-
dern anfénglicher narrativ, in «geféhrlichen Geschichten». Sie durchstoRen den Bann einer to-
talen Rekonstruktion der Geschichte durch abstrakte Vernunft. Sie desavouieren den Versuch,
das BewuBtsein aus der abstrakten Einheit des «Ich denke» zu rekonstruieren und zeigen, daf}
unser Bewul3tsein vielmehr ein «in Geschichten verstricktes» Bewultsein ist, das auf eine

% G. Kruger, Die Bedeutung der Tradition fiir die philosophische Forschung: Studium Generale 4 (1951) 322f.
10 Eine ausfiihrliche Begriindung der Uberlegung dieses ganzen Abschnitts findet sich in meinem Artikel «Erin-
nerung», vgl. oben Anmerkung 2.

1 Th.W. Adorno, Thesen iiber Tradition: Ohne Leit-bild (Frankfurt 1967) 34f.

Metz - Kleine Apologie des Erzéhlens (Conc) 8 25.11.2022



narrative Identifizierung verwiesen bleibt und das nach der Auflésung der Argumentationsfi-
gur Historia magistra vitae, nach der Entthronung des «Lehramts» der Geschichte gleichwohl
auf das « Lehramt »der Geschichten nicht verzichten kann. F. Truffault hat in seinem Film
«Fahrenheit 451» eindringlich dieses « BewuRtsein in Geschichtenx, das sich aus dem (in Bu-
chern) akkumulierten Erz&hlpotential nahrt, als Asyl des Widerstands, als einzige Alternative
gegen eine Welt der totalen Manipulation und Unfreiheit geschildert.

6. Fragen und nochmals Fragen

Natiirlich wirft diese «Apologie des Erzahlens» eine Fille von Fragen auf, von denen ab-
schlieRend wenigstens noch einige genannt seien.

Wie z. B. ist die Kategorie « Erzdhlung » néher zu bestimmen — angesichts der Tatsache, dal3
sie ja nicht einfach synonym mit der Kategorie des (historischen) «Berichts» gebraucht wer-
den kann, weil gerade auch nichthistorische Formen des Wissens und der Mitteilung funda-
mental Erz&hlstrukturen haben, wie etwa das Marchen, die Sage, die Legende? Wie verhalten
sich Fiktionalitat und Authentizitat von Erzéhltexten zueinander? Was heil3t: eine Geschichte
ist «wahr», und in welchem Sinn kann man von narrativer ErschlieBung von Wahrheit spre-
chen? Wie ist das Verhaltnis von erzahlter Zeit und physikalischer Zeit? Wie verhalten sich
Erzdhlung und Erzéhler n&dherhin zueinander, und in welchem Sinne verbietet die Unterschei-
dung von Erzéhler und Erzéhlung, das Erzahlen als ein reines Textproblem zu sehen?

Gibt es nicht auch Erzahlmomente in den einzelnen Wissenschaften? Und sind diese nur ne-
benséchlich und allenfalls von heuristischem Wert? Muf3 nicht z.B. eine «Logik der For-
schung» den Wandel, die Kontinuitat und Diskontinuitét in den Wissenschaften auch in narra-
tiven Mustern explizieren? Wirft nicht die Betonung der Erzahlstruktur der Theologie auch in
neuer Weise die Frage nach deren Wissenschaftscharakter und nach der kognitiven Eigenart,
Verbindlichkeit und Kompetenz theologischer Satze auf?

Was bedeutet die Einflihrung der Narrativitét fir die Frage nach dem «historischen Jesus»?
Wie verhalten sich Jesusgeschichte und Jesusgeschichten? Ist durch den Kanon des AT und
NT nicht ein «Erz&hlverbot» aufgerichtet, das ein situationsgerechtes Weitererzéhlen von Ge-
schichten und damit auch ein wirksames Nacherzahlen zu verhindern droht? MiRte der Sinn
der Unterscheidung zwischen kanonischen und apokryphen Erz&hlungen nicht erneut unter-
sucht werden? Usw., usw.

Concilium 9 (1973), 334-341.

Metz - Kleine Apologie des Erzéhlens (Conc) 9 25.11.2022



