
Metz - Kleine Apologie des Erzählens (Conc) 1 25.11.2022 

Kleine Apologie des Erzählens 

Von Johann Baptist Metz 

Zeitgenössische theologische Lexika sind verräterisch – vor allem durch das, was sie auslas-

sen. So habe ich in keinem der neueren theologischen und philosophischen Lexika auf dem 

deutschen Markt das Stichwort «Erzählung» gefunden. Daß diese Fehlanzeige mancherlei ver-

rät über Situation und Selbstverständnis der zeitgenössischen Theologie, macht meines Erach-

tens der Aufsatz des Sprachwissenschaftlers Harald Weinrich über «narrative Theologie» (in 

diesem Heft) sehr deutlich. Unter Verweis auf diese Überlegungen möchte ich im folgenden 

eine theologische Option und eine kleine theologische Apologie des Erzählens vortragen, zu-

mal die Kategorie der «gefährlichen Erinnerung», mit der ich selbst verschiedentlich das Ver-

ständnis christlichen Glaubens im Kontext unserer gesellschaftlich-geschichtlichen Situation 

zu erläutern suchte,1 offensichtlich erzählende Tiefenstrukturen hat.2 Was ich hier zum Thema 

«Erzählen» sagen kann, ist sehr sporadisch, erschöpft sich in der Nennung und anfänglichen 

Entfaltung von (in sich sehr unterschiedlichen) Gesichtspunkten und Signalpunkten für die 

Bedeutung dieses Themas; es geschieht ohne Ehrgeiz auf Vollständigkeit und ohne «Sys-

tem».3 In keinem Fall handelt es sich hier um den Versuch einer analytischen linguistischen 

Behandlung des Erzählthemas. Und dies nicht nur aus offensichtlichem Mangel an Kompe-

tenz, sondern schließlich auch aus dem Eindruck heraus, daß es in der Theologie letztlich 

nicht darum gehen kann, die Erzählpotentiale des Christentums analytisch zu sortieren und 

kritisch in eine Sprachtheorie einzuarbeiten (um sie so schließlich als vorwissenschaftliche 

Mitteilungsformen stillzulegen), sondern vielmehr darum, Erzähl Vorgänge zu schützen, sie 

allenfalls um ihrer kritischen Verantwortung willen zu unterbrechen und selbst zu einem kom-

petenten Erzählen anzuleiten, ohne das die Erfahrung des Glaubens wie jede ursprüngliche Er-

fahrung sprachlos bliebe. 

1. Erzählung und Erfahrung 

«Der Erzähler – so vertraut uns der Name klingt – ist uns in seiner lebendigen Wirksamkeit 

keineswegs durchaus gegenwärtig. Er ist uns etwas bereits Entferntes und weiter noch sich 

Entfernendes. ... Es ist, als wenn ein Vermögen, das uns unveräußerlich schien, das Gesi-

chertste unter den Sicheren, von uns genommen würde. Nämlich das Vermögen, Erfahrungen 

auszutauschen.»4 Die Gefahr der Atrophie des Erzählens betrifft in besonderer Weise Theolo-

gie und Christentum. Eine Theologie, der die Kategorie des Erzählens abhanden gekommen 

ist oder die das Erzählen als vorkritische Ausdrucksform theoretisch ächtet, kann die «eigent-

lichen» und «ursprünglichen» Erfahrungen des Glaubens nur abdrängen in die Ungegenständ-

lichkeit und Sprachlosigkeit und kann dementsprechend alle sprachlichen Ausdrucksformen 

des Glaubens ausschließlich als kategoriale Objektivationen, als wechselnde Chiffren und 

Symbole für ein Unsagbares werten. Dadurch aber wird die Erfahrung des Glaubens selbst un-

bestimmt und ihr Inhalt wird dann ausschließlich in der Sprache der Riten und der Dogmen 

festgehalten, ohne daß die darin zur Formel gewordene Erzählgestalt selbst noch die Kraft des 

Austausches von Erfahrung zeigte. 

Angefangen bei der Rede der Propheten im AT, die einen Gott verkündeten, der das Alte 

                                                 
1 So zuletzt in dem Aufsatz « Zukunft aus dem Gedächtnis des Leidens», in dieser Zeitschrift 8 (1972) Heft 6. 
2 Das habe ich ausführlicher begründet in meinem Artikel «Erinnerung»; Handbuch Philosophischer Grundbe-

griffe I (hrsg. von H. Krings, H. M. Baumgartner, Ch. Wild) (München 1973). 
3 Die Bedeutung einer erinnernd-erzählenden Erlösungslehre, einer memorativ-narrativen Soteriologie für das 

zentrale Thema von Erlösungsgeschichte und Freiheitsgeschichte habe ich ausführlicher behandelt in meinem 

Beitrag «Erlösung und Emanzipation»; Stimmen der Zeit 98 (März 1973) 171-184. 
4 W. Benjamin, Der Erzähler: Illuminationen (Frankfurt 1961) 409. 



Metz - Kleine Apologie des Erzählens (Conc) 2 25.11.2022 

stürzt und alles neu macht, der das Neue schmerzhaft gegen das Selbstverständliche und Be-

kannte durchsetzt, bis hin zur unerfindbar neuen Erfahrung der Auferweckung des gekreuzig-

ten Jesus hat Theologie es mit unableitbaren Erfahrungen zu tun, deren sprachliche Artikula-

tion deutlich Erzählmerkmale aufweist. Auch die Schöpfungsthematik wird, wo sie Anfänge 

darlegt, ebenso wie dort, wo sie Ausblicke auf den Neuen Himmel und die Neue Erde eröff-

net, erzählend in Geschichten entfaltet. Die Welt, die aus dem Nichts entstand, der Mensch, 

der aus Staub gebacken wurde, das neue Reich, dessen Nähe Jesus verkündet, der neue 

Mensch, die Auferstehung als Durchgang durch den Tod ins Leben, das Ende als Neubeginn, 

das Leben zukünftiger Herrlichkeit – sie alle sprengen das argumentative Raisonnement und 

widersetzen sich einer perfekten Auflösung oder Umsetzung ihrer Erzählgestalt. Sie bringen 

den Logos der Theologie, sofern er sich sein erzählendes Wesen verbirgt, in jene Verlegen-

heit, vor der die Vernunft steht, wenn sie sich etwa den Fragen nach Anfang und Ende und 

nach der Bestimmung des Neuen, noch nie Gewesenen stellt. Denn die Frage etwa nach dem 

Anfang (nach der arche), mit der der Logos der Griechen den Bann des reinen Erzählens im 

Mythos durchbrach, wirft das Denken gleichwohl immer wieder auf das Erzählen zurück. 

«Anfang» und «Ende» können nur erzählend bzw. vorauserzählend besprochen werden. Hell-

sichtig spricht Kant in diesem Zusammenhang vom «rhapsodischen Anfang des Denkens», 

der keiner argumentativen Rekonstruktion zugänglich ist. Vor allem aber das Neue und noch 

nie Dagewesene kann nur erzählend eingeführt und identifiziert werden. Eine Vernunft, die 

sich dem erzählenden Austausch solcher Erfahrungen des Neuen verschließt oder ihn im Na-

men ihres kritischen Wesens und ihrer Autonomie total abbricht, erschöpft sich in der Nach-

konstruktion und bleibt schließlich ein Stück Technik, wie Th.W. Adorno in den Schlußpassa-

gen seiner Minima Moralia bemerkt. Ausführlicher wird hiervon noch unter den folgenden 

Abschnitten 4 und 5 die Rede sein. 

2. Vom praktischen und performativen Sinn der Erzählung 

Es gibt Beispiele einer Erzähltradition, die sich dem Bann unserer vermeintlich postnarrativen 

Zeit widersetzt. Die «Chassidischen Geschichten» etwa, die «Kalendergeschichten» eines Jo-

hann Peter Hebel und eines Bertold Brecht neben den «Spuren» von Ernst Bloch, dessen 

Hauptwerk «Prinzip Hoffnung» übrigens wie eine große Enzyklopädie von Hoffnungsge-

schichten anmutet, und viele andere können hier meines Erachtens beispielhaft genannt wer-

den. Sie zeigen in besonderer Weise den praktisch-befreienden Charakter solcher Erzählun-

gen. In ihnen wird sichtbar, wie Erzählung auf praktische Mitteilung der in ihr angesammelten 

Erfahrung drängt und wie der Erzähler und die Zuhörenden in die erzählte Erfahrung einbezo-

gen werden. In seinem Essay über den «Erzähler» hat W.Benjamin diese Eigenart so festge-

halten: «Die Ausrichtung auf das praktische Interesse ist ein charakteristischer Zug bei vielen 

geborenen Erzählern ... Das alles deutet auf die Bewandtnis, die es mit jeder wahren Erzäh-

lung hat. Sie führt, offen oder versteckt, ihren Nutzen mit sich. Dieser Nutzen mag einmal in 

einer Moral bestehen, ein ander Mal in einer praktischen Anweisung, ein drittes Mal in einem 

Sprichwort oder in einer Lebensregel – in jedem Falle ist der Erzähler ein Mann, der dem Hö-

rer Rat weiß ... Der Erzähler nimmt, was er erzählt, aus der Erfahrung; aus der eigenen oder 

berichteten. Und er macht es wiederum zur Erfahrung derer, die seiner Geschichte zuhören.»5 

Martin Buber hat in seiner Einleitung zu den «Chassidischen Geschichten» dieses Charakte-

ristikum bestätigt und zugleich auf weitere entscheidende Gesichtspunkte der Erzählung auf-

merksam gemacht. «Das Erzählen ist selber Geschehen, es hat die Weihe einer heiligen Hand-

lung ... Die Erzählung ist mehr als eine Spiegelung: die heilige Essenz, die in ihr bezeugt 

wird, lebt in ihr fort. Wunder, das man erzählt, wird von neuem mächtig ... Man bat einen 

Rabbi, dessen Großvater ein Schüler des Baalschem gewesen war, eine Geschichte zu erzäh-

                                                 
5 W. Benjamin aaO. 412f. 



Metz - Kleine Apologie des Erzählens (Conc) 3 25.11.2022 

len. ‹Eine Geschichte›, sagte er, ‹soll man so erzählen, daß sie selber Hilfe sei.› Und er er-

zählte: ‹Mein Großvater war lahm. Einmal bat man ihn, eine Geschichte von seinem Lehrer zu 

erzählen. Da erzählte er, wie der heilige Baalschem beim Beten zu hüpfen und zu tanzen 

pflegte. Mein Großvater stand und erzählte, und die Erzählung riß ihn so hin, daß er hüpfend 

und tanzend zeigen mußte, wie der Meister es gemacht hatte. Von der Stunde an war er ge-

heilt. So soll man Geschichten erzählen.›»6 Dieser Text scheint mir in unserem Zusammen-

hang vor allem in zweifacher Hinsicht bemerkenswert. Einmal bietet er, für die kritischen Oh-

ren einer postnarrativen Zeit, ein gelungenes Beispiel dafür, wie narrative Didaktik verbunden 

sein kann mit der erzählenden Selbstaufklärung über jenes Interesse, das dem Erzählvorgang 

zugrunde liegt? Hier ist die Erzählung nicht in ideologieverdächtiger Weise bewußtlos gegen-

über dem sie leitenden Interesse. Sie stellt dieses Interesse selbst vor und « erprobt» es im Er-

zählvorgang. Sie verifiziert bzw. falsifiziert sich selbst und überläßt dies nicht einem dem Er-

zählvorgang externen Diskurs über sie. Dieser Gesichtspunkt scheint mir für eine erkenntnis-

theoretische Behandlung der Erzählung sehr wichtig zu sein; er kann hier gleichwohl nicht 

weiter verfolgt werden. 

Der von Buber angeführte Text weist aber, zum anderen, auch noch auf den inneren Zusam-

menhang von Erzählung und Sakrament hin, auf die Erzählung gewissermaßen als signum 

efficax und umgekehrt auf den narrativen Grundzug der Sakramente als heilswirkender Zei-

chen. Unschwer läßt sich das sakramentale Zeichen als eine «Sprachhandlung» charakterisie-

ren, in der die Einheit von Erzählung als wirkendem Wort und praktischer Wirkung im selben 

Sprechvorgang ausgedrückt wird. Vielleicht wird durch den zeremoniell-ritualistischen As-

pekt am sakramentalen Geschehen nicht sofort deutlich, daß Sakramente auch Makrozeichen 

für Heilserzählungen sind. Bei näherer Betrachtung zeigt sich jedoch, daß die Sprachformeln 

in der Sakramentenspendung nicht nur Muster dessen sind, was in der Linguistik als «perfor-

mative» Äußerung gilt,7 sondern daß sie selbst etwas erzählen – wie z. B. im Kanon; «In jener 

Nacht, da er verraten wurde ...» – oder doch in den größeren Rahmen einer Erzählhandlung 

eingebaut sind – wie z. B. im Bußsakrament. Es scheint mir von entscheidender Bedeutung zu 

sein, die narrative Grundverfassung des sakramentalen Geschehens deutlicher herauszuarbei-

ten. Das hätte seine Konsequenzen – nicht nur für die theologische Erörterung des Verhältnis-

ses von Wort und Sakrament, sondern vor allem auch für die christliche Praxis selbst; das sak-

ramentale Geschehen könnte so viel mehr in die Lebens- und Leidensgeschichten einbezogen 

und in ihnen als Heilserzählung verdeutlicht werden. 

3. Vom pastoralen und sozialkritischen Sinn des Erzählens 

Immer wieder wirken Randgruppen, marginale «Bewegungen» und «Sekten» im kirchlichen 

und gesellschaftlichen Leben wie ein heilsamer Kulturschock, und es wäre, wie die Ge-

schichte zeigt, höchst bedenklich, wenn z. B. die Großkirchen solche Subkulturen und ihre 

Botschaften von vornherein neutralisieren oder abstoßen würden. Dies gilt z. B. selbst im Ver-

hältnis zu den sogenannten Jesus-people, obwohl ich weit davon entfernt bin, die tiefe Zwei-

deutigkeit dieser Bewegung zu verkennen, die es jedenfalls verbietet, sie unkritisch zu verein-

nahmen oder leichtsinnig als Erneuerungschance des christlichen Lebens zu feiern. Immerhin 

möchte ich in diesem Zusammenhang auf eines aufmerksam machen: Diese Randgruppen und 

«Bewegungen» argumentieren zumeist nicht. Sie erzählen vielmehr, oder besser: sie versu-

chen zu erzählen. Sie erzählen ihre Bekehrungsgeschichte, erzählen biblische Geschichten 

nach, oft in hilfloser und sehr leicht durchschaubarer und manipulierbarer Weise. Ist dies aber 

nur Ausdruck einer psychischen Regression, eine peinliche Demonstration für die Gefahr des 

                                                 
6 M. Buber, Werke III (München 1963) 71. 
7 Zur Theorie der performativen Äußerungen vgl. vor allem J.L. Austin, How to do things with words (Cam-

bridge/Mass. 1962). 



Metz - Kleine Apologie des Erzählens (Conc) 4 25.11.2022 

Infantilismus und Archaismus im religiösen Leben; ist dies nur eine immer wiederkehrende 

Version einer begriffslos schwärmerischen Pseudoreligiosität, nur geistloswillkürliche Ver-

achtung des Ernstes theologischer Rationalität und Argumentation? Oder schlägt hier nicht 

etwas durch, was im öffentlichen und offiziellen Leben des Christentums allzu sehr verdrängt 

erscheint? Rufen nicht gerade auch diese Randgruppen das verdrängte und versteckte, weithin 

ausgetrocknete Erzählpotential des Christentums an? Erinnern sie nicht auf ihre Art an das er-

zählende Wesen des Christentums? Daran, daß das Christentum nicht primär eine Argumenta-

tions- und Interpretationsgemeinschaft, sondern eben eine Erzählgemeinschaft ist? Daran, daß 

der Austausch von Glaubenserfahrung wie von jeder ursprünglichen «neuen» Erfahrung nicht 

die Gestalt des Arguments, sondern der Erzählung hat? Und gilt dies nicht besonders ein-

drucksvoll von jenen religiösen Randgruppen, die in ihrer Weigerung, die übliche Riten- und 

Theologensprache zu sprechen, lieber verstummen, in nahezu sprachlose Ausdrucksformen 

aus weichen? 

Von hier aus, so scheint mir, ergibt sich ein wichtiger Hinweis und Impuls zunächst innerhalb 

der pastoralen und kerygmatischen Situation des Christentums. Es scheint mir, als wäre un-

sere Verkündigung und unsere Pastoral nicht eigentlich deswegen in der Krise, weil wir etwa 

zuviel erzählen, sondern weil wir kaum mehr richtig, mit praktisch-kritischem Effekt, mit ge-

fährlich-befreiender Intention erzählen können. Denn schon lange suchen wir unser christli-

ches Erzählpotential verschämt zu verstecken und es allenfalls für gutgläubige Kinder und 

Greise hervorzuholen, obwohl vielleicht nirgendwo so empfindlich und auch so folgenreich 

auf falsches Erzählen, auf reine Erzählsurrogate, auf einen nur vorgetäuschten Austausch von 

Erfahrungen reagiert wird wie in der Schule und im Altenheim. Deshalb muß die hier ange-

zielte Herausstellung der Erzählung vor allem vor dem Mißverständnis geschützt werden, als 

solle den üblichen «Geschichtenerzählern» auf der Kanzel und in der Katechese eine neue Le-

gitimation geliefert werden, wenn sie beliebige Anekdoten erzählen, wo von ihnen Argumente 

verlangt werden. Es gibt natürlich eine Zeit des Erzählens und eine Zeit des Argumentierens! 

Auch dieser Unterschied will gelernt sein. 

Die Betonung der Erzählung in Verkündigung und Pastoral muß vor einem weiteren Mißver-

ständnis geschützt werden: so, als handelte es sich hier erneut um den Rückzug in das rein 

Private, Beliebige oder ins Geschmäcklerisch-Ästhetische. Wenn unsere Geschichten diesen 

Eindruck erwecken, zeigen sie nur, wie sehr wir verlernt haben, wirklich zu erzählen und 

nachzuerzählen! Gewiß, es gibt solche und solche Geschichten: Geschichten zur Beschwichti-

gung, zur Entlastung (wie auch etwa das Erzählen von politischen Witzen in einer Diktatur), 

aber auch Geschichten, die «einem Rat wissen», die einen Freiheitssinn bergen und zur 

«Nachfolge» bewegen. Es erzählen die Unmündigen, aber auch die Weisen, die «ein zweites 

Mal vom Baum der Erkenntnis gegessen haben» (Kleist). Es erzählen die «Kleinen» und die 

Unterdrückten; aber sie erzählen nicht nur Geschichten, die sie immer wieder dazu verführen, 

ihre eigene Unterdrückung und ihre eigene Unmündigkeit zu feiern, sondern auch gefährliche, 

freiheitssuchende Geschichten. Denn Freiheit und Aufklärung, der Übergang von der Unmün-

digkeit zur Mündigkeit hängt nicht einfach daran, daß man die Erzählsprache völlig aufgibt 

zugunsten einer rein argumentativen Elitesprache der Aufklärer und derer, die sich selbst dazu 

privilegiert haben. (Das alte Problem, demzufolge Arbeiter und Intellektuelle so schwer zuei-

nander kommen, hängt meines Erachtens nicht zuletzt an einem Mißverständnis bei den Intel-

lektuellen über den emanzipatorischen Charakter der Erzählsprache, so wie auch die Theolo-

gen häufig die Erzählsprache, die «an der Basis» des Christentums gesprochen wird, unter-

schätzen.) Natürlich, die kritisch-befreiende Kraft solcher Geschichten läßt sich nicht a priori 

beweisen noch rekonstruieren. Man muß auf sie treffen, sie hören und sie womöglich weiter-

erzählen. Aber gibt es nicht auch in unserer sogenannten postnarrativen Zeit mannigfache 

«Geschichtenerzähler», die erkennen lassen, was «Geschichten» heute sein können, sein 

könnten: eben nicht nur künstliche Gebilde, beliebig, privatistisch, sondern Erzählungen mit 



Metz - Kleine Apologie des Erzählens (Conc) 5 25.11.2022 

öffentlicher, gewissermaßen gesellschaftskritischer Reizwirkung, «gefährliche Geschichten» 

also -? Können wir die Jesusgeschichten heute noch so nacherzählen und («apokryph») wei-

tererzählen? 

4. Der theologische Sinn der Erzählung: Erzählung als Medium von Heil und Geschichte 

Der im vorigen Abschnitt hervorgehobene pastorale Sinn der Erzählung könnte den Eindruck 

nahelegen, als würde hier nur ein neues Mal auf die pädagogisch-katechetische Bedeutung der 

Erzählung hingewiesen, auf die Erzählung als « Beispiel» und damit als ein unverzichtbares 

Behelfsmittel der «angewandten Theologie», ohne daß sie die Verfassung der Theologie 

selbst beträfe. Doch eben diese Vorstellung soll hier gerade abgewiesen werden! Die Unter-

scheidung etwa; Verkündigung erzählt, Theologie argumentiert, scheint uns zu rasch und zu 

problemlos zu sein und die narrative Tiefenstruktur der Theologie zu unterschlagen. Deshalb 

_ soll hier grundsätzlich vom theologischen Sinn des Erzählens gesprochen und der (tatsäch-

lich unlösliche) Zusammenhang von Erzählung und Argument (Erklärung, Analyse ...) erör-

tert werden. Natürlich ist dabei der Einstieg in diese Frage nicht ohne eine gewisse Willkür. 

Die im folgenden verwendeten Kategorien, vor allem diejenige einer narrativen Leidensge-

schichte, sollen im Abschnitt 5 noch ausführlicher dargelegt und begründet werden. 

Die Frage, wie Heil und geschichtliches Leben ohne willkürliche gegenseitige Verkürzung 

miteinander in Beziehung gebracht werden können, kann getrost als ein Zentralthema unserer 

gegenwärtigen systematischen Theologie angesprochen werden. Geschichte ist die Erfahrung 

der Wirklichkeit in Widersprüchen und Konflikten, Heil in einem theologischen Sinn besagt 

die Versöhnung dieser Widersprüche und Konflikte durch die Tat Gottes in Jesus Christus. 

Zum geschichtlichen Leben gehört unabweislich die Erfahrung der Nicht-Identität, die Erfah-

rung der Entzweiung, die Erfahrung, daß eben nicht alles gut ist, wie es ist und sich zeigt. Es 

gehört zum geschichtlichen Leben die schmerzlich-leidvolle Erfahrung der Nicht-Identität 

durch Gewalt und Unterdrückung, durch Ungerechtigkeit und Ungleichheit, aber auch die Er-

fahrung der Nicht-Identität in der Schuld, im Geschick der Endlichkeit und des Todes. Ge-

schichte ist in diesem Sinne immer auch Leidensgeschichte in einem umfassenden Sinn. (Und 

es scheint nicht schwer, die menschliche Geschichte in einer Zeit universeller Chancengleich-

heit, in einer «klassenlosen Zeit», in einer Zeit der sozialen und ökonomischen Schicksalslo-

sigkeit, auch nochmals als Leidensgeschichte zu imaginieren; denn es bleibt dann, ja tritt wo-

möglich erst so recht hervor, jener inwendig fressende Nihilismus der Kreatur, die Verzweif-

lung, die Langeweile, die «Melancholie der Erfüllung», wie das E. Bloch genannt hat.) 

Kann nun die theologische Rede vom Heil und von der Erlösung wirklich dieser Leidensge-

schichte und der darin sich manifestierenden schmerzlichen Nicht-Identität geschichtlichen 

Lebens unverstellt und redlich standhalten? Entzieht die Theologie durch ihre Rede von dem 

in Jesus Christus besiegelten Heil und von der in ihm unwiderruflich geschehenen Erlösung 

und Versöhnung den Menschen nicht von vornherein dem Leid der Nicht-Identität geschicht-

licher Existenz? Treibt sie nicht ein geschichtsloses und deshalb immer auch mythologiever-

dächtiges Wesen über den Köpfen der durch ihre Leidensgeschichte gebeugten, gedemütigten, 

zerstörten Menschen? Mündet sie angesichts des geschichtlich akkumulierten Leidens schließ-

lich nicht in einen objektiven Geschichtszynismus? Gibt es eine theologische «Vermittlung» 

zwischen Heil und Geschichte, die als Leidensgeschichte überhaupt erst in ihrer Geschicht-

lichkeit ernst genommen ist? Gibt es diese theologische «Vermittlung», ohne daß sie zu einer 

steilen, hochfliegenden und am Ende sich selbst betrügenden spekulativen Versöhnung mit 

dieser Leidensgeschichte gerät oder aber Heilsgeschichte selbst wieder angesichts dieser Lei-

densgeschichte suspendiert? An dieser Fragestellung, die sich beliebig als Zentralproblem 

systematischer Theologie variieren ließe, scheitert meines Erachtens jede rein argumentative 

Theologie, Ich möchte das kurz verdeutlichen durch die Anführung jener Lösungsrichtungen, 



Metz - Kleine Apologie des Erzählens (Conc) 6 25.11.2022 

die in der gegenwärtigen Theologie für diese Fragestellung repräsentativ sind.8 

Die eine Lösungsrichtung kann gekennzeichnet werden durch die existentiale und transzen-

dentale Interpretation des Verhältnisses von Heil und Geschichte. Hier bleibt indes die inzwi-

schen ja oft angemeldete Frage, ob die Versöhnung von Heil und Geschichte nicht dadurch 

gesucht wird, daß Geschichte transzendental oder existential verkürzt wird zur «Geschicht-

lichkeit», oder anders ausgedrückt, daß man sich aus der Nicht-Identität geschichtlichen Le-

bens zurückzieht auf einen geheimen unverfügbar-unsagbaren Identitätspunkt der Existenz 

bzw. des Subjektes. 

Ein anderer Ansatz tendiert auf eine Konditionierung des Heils angesichts der Leidensge-

schichte. Heil und Erlösung werden extrem futurisiert, sie bleiben – im durchgehaltenen Res-

pekt vor der Nicht-Identität der Geschichte als Leidensgeschichte – «auf dem Spiele». Dieser 

Ansatz muß sich indes immer wieder fragen, was ein auf dem Spiele stehendes Heil anderes 

ist als eben eine Heilsutopie, von der man allenfalls einen heuristischen Gebrauch im Gang 

menschlicher Freiheitsgeschichte machen kann. 

Eine dritte Lösungsrichtung schließlich, die gegenwärtig, vor allem im deutschen Sprach-

raum, viel Aufmerksamkeit beansprucht und die ich deshalb etwas ausführlicher erwähne, 

sucht eine Verbindung von Heilsgeschichte und Leidensgeschichte dadurch zu gewinnen, daß 

sie diese Frage zurückbindet an die zentrale Frage nach dem spezifischen Gottesverständnis 

im Christentum, d.h. schließlich, daß sie sie behandelt als Thema der Trinitätstheologie und 

der trinitarischen Gottesgeschichte. Die Nicht-Identität menschlicher Leidensgeschichte wird, 

im Blick auf Gottes Kenose im Kreuz Jesu, hineingenommen in die trinitarische Gottesge-

schichte.' Leid wird nun zum « Leid zwischen Gott und Gott» (J. Moltmann). Solche Versu-

che finden sich gegenwärtig im Bereich evangelischer Theologie im Anschluß an Karl Barth 

z. B. bei E. Jüngel und vor allem in J. Moltmanns jüngstem Buch über den «gekreuzigten 

Gott», Im katholischen Raum können solche Überlegungen anknüpfen an Karl Rahners Vor-

schläge zur Einheit von immanenter und ökonomischer Trinität; sie finden sich ansatzweise z. 

B. in H. Küngs Rede von der Geschichtlichkeit Gottes im Zusammenhang seiner Interpreta-

tion der Hegelschen Christologie, am eindringlichsten meines Wissens bei H. U. von Baltha-

sar und seiner Interpretation des Mysterium paschale im Horizont der trinitarisch verstande-

nen Kenosis-Geschichte Gottes. Gegenüber diesen Ansätzen möchte ich hier, im Sinne unse-

res Themas, nur ein zentrales Bedenken formulieren, abgekürzt und in extrem formalisierter 

Gestalt. Die Nicht-Identität menschlicher Leidensgeschichte kann auch in einer theologischen 

Dialektik trinitarischer Heilsgeschichte nicht so «aufgehoben» werden, daß sie ihren Ge-

schichtscharakter wahrt. Denn diese schmerzlich erfahrene Nicht-Identität des Leidens ist ge-

rade nicht identisch mit jener Negativität, die zu einem dialektisch verstandenen Geschichts-

prozeß gehört, und sei es jener der trinitarischen Gottesgeschichte. Wo immer der Versuch ge-

macht wird, die Entzweiung menschlicher Leidensgeschichte selbst noch einmal in der Dia-

lektik der trinitarischen Gottesgeschichte zu deuten und zu begreifen, liegt meines Erachtens 

die genannte Verwechslung zwischen der Negativität des Leidens und der Negativität des dia-

lektischen Begriffs des Leidens vor. Eine begrifflich-argumentative Versöhnung zwischen 

universaler Heilsgeschichte (als Ausdruck der in Jesus Christus vollbrachten Geschichte der 

Erlösung) einerseits und menschlicher Leidensgeschichte anderseits scheint mir ausgeschlos-

sen; sie führt entweder zur dualistisch gnostischen Verewigung des Leidens in Gott oder zur 

Herabdeutung des Leidens auf dessen Begriff; tertium non datur. Das Dilemma kann meines 

Erachtens nicht durch eine noch subtilere spekulative Argumentation gelöst werden, sondern 

allein durch eine andere Art, Heil und geschehene Erlösung in der Nicht-Identität der Leidens-

                                                 
8 Ausführlich dargestellt habe ich das Verhältnis von Heil und Geschichte im Medium menschlicher Leidensge-

schichte in meinem in Anmerkung 3 genannten Beitrag. 



Metz - Kleine Apologie des Erzählens (Conc) 7 25.11.2022 

zeit zur Sprache zu bringen. 

Dementsprechend möchte ich hier die These formulieren: Eine Theologie des Heils, die weder 

die Heilsgeschichte konditioniert oder suspendiert noch die Nicht-Identität der Leidensge-

schichte ignoriert bzw. dialektisch überfährt, kann nicht rein argumentativ, sie muß immer 

auch narrativ expliziert werden; sie ist in fundamentaler Weise memorativ-narrative Theolo-

gie. Die Einführung der erzählenden Erinnerung des Heils scheint mir so wenig ein Anzeichen 

für regressive Entdifferenzierung der geschilderten Problematik zu sein, daß sie allererst die 

Möglichkeit bietet, Heil in Geschichte, die allemal Leidensgeschichte ist, ohne gegenseitige 

Verkürzung auszusagen. Die Kategorie der erzählenden Erinnerung läßt meines Erachtens 

Heil und Erlösung weder in die Geschichtslosigkeit der reinen Paradoxie zurückfallen, noch 

unterstellt sie Heil und Geschichte dem logischen Identitätszwang einer dialektischen Ver-

mittlung. Dieser gegenüber wirkt Erzählung «klein» und unprätentiös. Sie hat nicht den dia-

lektischen Schlüssel, auch nicht aus der Hand Gottes, mit dem alle dunklen Gänge der Ge-

schichte ins Licht hinein zu öffnen sind, ehe man sie überhaupt betreten und durchschritten 

hat. Doch auch sie ist nicht ohne Licht. Pascal (darauf weist auch Weinrich hin) wollte wohl 

auf dieses Licht aufmerksam machen, wenn er sich in seinem «Memorial» die Unterscheidung 

zwischen dem erzählten «Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs» und dem Gott der rein argu-

mentierenden Vernunft, «dem Gott der Philosophen» einprägte. 

Diese Einführung der erzählenden Erinnerung und die Betonung ihres kognitiven Primats in 

der Theologie ist keine ad-hoc-Konstruktion zur Lösung des geschilderten Dilemmas. Sie ak-

tualisiert meines Erachtens vielmehr jene Vermittlung von Heilsgeschichte und menschlicher 

Leidensgeschichte, wie sie uns in den Testamenten unseres Glaubens begegnet. Wo Theologie 

diese erzählende Erinnerung zu einer mythologischen Vorstufe des christlichen Logos herab-

deutet, erweist sie sich nicht als besonders kritisch, sondern in einem spezifischen Sinn als un-

kritisch-bewußtlos gegenüber den Möglichkeiten und Grenzen, christliche Heilsbotschaft in 

der Erfahrung der Nicht- Identität geschichtlichen Lebens affirmativ zur Sprache zu bringen. 

Die Kritik an Mythen hatte allen Grund; aber sie vergißt leicht, daß Erzählung aller kritischen 

Argumentation der Theologie innewohnt als vermittelndes Moment ihrer Inhalte. Dies gilt es 

auch gegenüber der historischen Kritik in der Theologie festzuhalten! Ohne dem, was im 

nächsten Abschnitt zu sagen ist, vorzugreifen, möchte ich nämlich dies betonen: Es ist etwas 

anderes, ob man die historische Frage und die ihr zugeordnete «historische Wahrheit» als eine 

dem Christentum neuzeitlich aufgedrängte, in diesem Sinn unausweichliche Problemgestalt 

ansieht oder als das Medium, in dem sich die Wahrheit des Christentums und seiner Heilsbot-

schaft ursprünglich ausdrückt und identifiziert. Eine rein argumentative Theologie, die sich 

ihren Ursprung in erzählender Erinnerung verbirgt und ihn nicht ständig neu aktualisiert, führt 

angesichts der menschlichen Leidensgeschichte zu jenen tausend Modifikationen in ihrer Ar-

gumentation, unter denen unversehens jeder identifizierbare Inhalt christlichen Heils erlischt. 

Dies ist keineswegs gegen das Argumentieren in der Theologie gesagt. Der Standpunkt« Erin-

nern-Erzählen versus Argumentieren » wäre in der Tat rein regressiv-entdifferenzierend. Es 

geht vielmehr um die entsprechende Relativierung der argumentativen Theologie. Sie hat pri-

mär die Funktion, die erzählende Erinnerung des Heils in unserer wissenschaftlichen Welt zu 

schützen, sie kritisch in der argumentativen Unterbrechung aufs Spiel zu setzen und doch im-

mer wieder neu zu einem Erzählen anzuleiten, ohne das die Erfahrung des Heils sprachlos 

bliebe. 

5. Von der erzählenden Tiefenstruktur der kritischen Vernunft 

Geht die bisher entfaltete Überlegung am Ende nicht doch in unkritischer Entdifferenzierung 

zurück hinter die Prämissen des Zeitalters der Kritik und der kritischen Vernunft? Wirkt z.B. 

der Gebrauch von Leidensgeschichte nicht willkürlich und unangemessen angesichts des Be-



Metz - Kleine Apologie des Erzählens (Conc) 8 25.11.2022 

wußtseinsstandes historischer Kritik? Wie lassen sich Narrativität und Kritik überhaupt mitei-

nander in Beziehung bringen? 

Durch den Sieg des Historismus wurde alle (immer auch erinnernd-erzählend tradierte) Über-

lieferung in Historie, d. h. in den Gegenstand der kritischen Rekonstruktion historischer Ver-

nunft verwandelt. Denn das rein historisch-kritische Verhältnis «zur Vergangenheit setzt nicht 

nur voraus, daß diese Vergangenheit vergangen ist, es wirkt offensichtlich auch dahin, diese 

Inaktualität des Gewesenen zu befestigen und zu besiegeln. Die Historie ist an die Stelle der 

Tradition getreten, und das heißt: sie besetzt diese Stelle».9 Inzwischen hat sich freilich auch 

eine Kritik dieser historischen Vernunft entfaltet, welche die im Historismus manifest gewor-

dene Erinnerungslosigkeit und Überlieferungslosigkeit unserer wissenschaftlichen Lebenswelt 

nicht als selbstverständlich und universal hinnimmt. Diese Kritik der historischen Vernunft ist 

vor allem im Umkreis der neueren Hermeneutik und einer praktisch-kritischen Philosophie 

der Geschichte und der Gesellschaft ausgebildet worden, die sich besonders den Traditionen 

der praktischen Philosophie Kants und der Ideologiekritik (nicht zuletzt marxistischer und 

psychoanalytischer Prägung) verdankt.10 Geleitet von der Unterscheidung von «Erkenntnis 

und Interesse» fragt sie nach den Motiven und Interessen historischer Kritik; sie stellt die 

Frage nach der «Kritik der Kritik» und entlarvt den abstrakten Willen zur Kritik selbst noch 

einmal als jene Ideologie, die sich allzu fraglos einem vermeintlichen Stufengang im Fort-

schritt kritischen Bewußtseins überläßt. Dabei wird diese «Kritik der Kritik» nicht etwa als 

eine formale Metakritik verstanden, die das Problem auf rein theoretischer Ebene weiterbe-

handelt und (tendenziell unbegrenzt) weiterdelegiert, sondern als Problem der praktischen 

Verkunft, die ihrerseits in bestimmten geschichtlichen Erinnerungs- und Erzähltraditionen 

steht. In diesem potenzierten Sinn ist und bleibt daher Geschichte – nicht als rekonstruierte 

Historie, sondern als erinnernd-erzählte Überlieferung – jeder Vernunft immanent, die in be-

freiender Kritik praktisch wird. Das Thema des Erzählens und der Erinnerung taucht in die-

sem Zusammenhang unabweislich wieder auf – und zwar als kritische Instanz gegenüber einer 

historischen Vernunft, die selbst immer mehr zu einer nach rückwärts gewandten Technologie 

wird und die schließlich auf eine in der Datenbank sortierte «Geschichte» hinausläuft und auf 

ein Computer-Gedächtnis, das ohne jede Narrativität ist und das weder ein Erinnern noch ein 

Vergessen kennt. «Inhuman aber ist das Vergessen, weil das akkumulierte Leiden vergessen 

wird; denn die geschichtliche Spur an den Dingen, Worten, Farben, Tönen ist immer die 

(Spur) vergangenen Leidens. Darum stellt Tradition heute vor einen unauflöslichen Wider-

spruch. Keine ist gegenwärtig und zu beschwören; ist aber eine jegliche ausgelöscht, so be-

ginnt der Einmarsch in die Inhumanität.»11 Wer sich dieser Aporie nicht beugt, wird auf einen 

neuen Respekt vor der Geschichte des Leidens in unserem kritischen Bewußtsein drängen. 

Obsolet erscheint diese Absicht nur für eine kritische Vernunft, die aus lauter Angst vor Hete-

ronomie sich diesen Respekt vor der Leidensgeschichte versagt und deshalb sogar die Autori-

tät der Leidenden im Interesse einer abstrakten Autonomie der Vernunft zerstört. Wo Ver-

nunft sich indes diesen Respekt bewahrt, da macht er sie in einer Weise «vernehmend», die in 

der üblichen Entgegensetzung von «Autorität und Erkenntnis», in der das Autonomieproblem 

der Vernunft zumeist diskutiert wird, gar nicht ausgedrückt werden kann. In diesem «Verneh-

men» gewinnt Geschichte – als erinnerte Leidensgeschichte – für Vernunft allemal die Gestalt 

einer «gefährlichen Überlieferung»; deren Weitergabe geschieht nie rein argumentativ, son-

dern anfänglicher narrativ, in «gefährlichen Geschichten». Sie durchstoßen den Bann einer to-

talen Rekonstruktion der Geschichte durch abstrakte Vernunft. Sie desavouieren den Versuch, 

das Bewußtsein aus der abstrakten Einheit des «Ich denke» zu rekonstruieren und zeigen, daß 

unser Bewußtsein vielmehr ein «in Geschichten verstricktes» Bewußtsein ist, das auf eine 

                                                 
9 G. Krüger, Die Bedeutung der Tradition für die philosophische Forschung: Studium Generale 4 (1951) 322f. 
10 Eine ausführliche Begründung der Überlegung dieses ganzen Abschnitts findet sich in meinem Artikel «Erin-

nerung», vgl. oben Anmerkung 2. 
11 Th.W. Adorno, Thesen über Tradition: Ohne Leit¬bild (Frankfurt 1967) 34f. 



Metz - Kleine Apologie des Erzählens (Conc) 9 25.11.2022 

narrative Identifizierung verwiesen bleibt und das nach der Auflösung der Argumentationsfi-

gur Historia magistra vitae, nach der Entthronung des «Lehramts» der Geschichte gleichwohl 

auf das « Lehramt »der Geschichten nicht verzichten kann. F. Truffault hat in seinem Film 

«Fahrenheit 451» eindringlich dieses « Bewußtsein in Geschichten», das sich aus dem (in Bü-

chern) akkumulierten Erzählpotential nährt, als Asyl des Widerstands, als einzige Alternative 

gegen eine Welt der totalen Manipulation und Unfreiheit geschildert. 

6. Fragen und nochmals Fragen 

Natürlich wirft diese «Apologie des Erzählens» eine Fülle von Fragen auf, von denen ab-

schließend wenigstens noch einige genannt seien. 

Wie z. B. ist die Kategorie « Erzählung » näher zu bestimmen – angesichts der Tatsache, daß 

sie ja nicht einfach synonym mit der Kategorie des (historischen) «Berichts» gebraucht wer-

den kann, weil gerade auch nichthistorische Formen des Wissens und der Mitteilung funda-

mental Erzählstrukturen haben, wie etwa das Märchen, die Sage, die Legende? Wie verhalten 

sich Fiktionalität und Authentizität von Erzähltexten zueinander? Was heißt: eine Geschichte 

ist «wahr», und in welchem Sinn kann man von narrativer Erschließung von Wahrheit spre-

chen? Wie ist das Verhältnis von erzählter Zeit und physikalischer Zeit? Wie verhalten sich 

Erzählung und Erzähler näherhin zueinander, und in welchem Sinne verbietet die Unterschei-

dung von Erzähler und Erzählung, das Erzählen als ein reines Textproblem zu sehen? 

Gibt es nicht auch Erzählmomente in den einzelnen Wissenschaften? Und sind diese nur ne-

bensächlich und allenfalls von heuristischem Wert? Muß nicht z.B. eine «Logik der For-

schung» den Wandel, die Kontinuität und Diskontinuität in den Wissenschaften auch in narra-

tiven Mustern explizieren? Wirft nicht die Betonung der Erzählstruktur der Theologie auch in 

neuer Weise die Frage nach deren Wissenschaftscharakter und nach der kognitiven Eigenart, 

Verbindlichkeit und Kompetenz theologischer Sätze auf? 

Was bedeutet die Einführung der Narrativität für die Frage nach dem «historischen Jesus»? 

Wie verhalten sich Jesusgeschichte und Jesusgeschichten? Ist durch den Kanon des AT und 

NT nicht ein «Erzählverbot» aufgerichtet, das ein situationsgerechtes Weitererzählen von Ge-

schichten und damit auch ein wirksames Nacherzählen zu verhindern droht? Müßte der Sinn 

der Unterscheidung zwischen kanonischen und apokryphen Erzählungen nicht erneut unter-

sucht werden? Usw., usw. 

Concilium 9 (1973), 334-341. 


