Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung
\on James Fowler

In diesem Heft, welches der Herausforderung des Glaubens durch die Psychologie gewidmet
ist, liegt es in meiner Verantwortung, kurz uber die Forschungsarbeit und Theoriebildung zu
berichten, die mich und meine Kollegen seit 1972 beschaftigt. Diese Arbeit, die wir Theorie
der Glaubensentwicklung nennen, konzentriert sich auf einen Schnittpunkt von Theologie und
Psychologie in dem Bemihen, unser Verstandnis der Bildung und Umformung von gelebtem
Glauben zu erhellen. Die Ansétze der Entwicklungspsychologie, auf die wir uns beziehen, ge-
horen zu zwei Hauptrichtungen von Theorien. Einerseits beziehen wir uns auf die psychosozi-
alen Ansétze von Erik Erikson, Daniel Levinson und anderen. Hinter diesen Anhdngern der
Theorie von Lebenszyklen stehen die psychosexuellen Konstruktionen von Freud. Unsere Ar-
beit h&ngt ebenso wie die von Levinson zu einem gewissen Grad von C. G. Jungs Reflexionen
uber den Individuationsprozel ab. Andererseits wurden wir grundlegend beeinfluBt von Jean
Piagets Entwicklungsstrukturalismus im kognitiven Bereich und von Lawrence Kohlberg im
Gebiet der Entwicklung eines Moralbewuf3tseins. Hinter diesen Persdnlichkeiten stehen John
Dewey und J. Mark Baldwin und letzten Endes naturlich Immanuel Kant.

Sowohl bei den Anhéngern der Theorie von Lebenszyklen als auch bei den Entwicklungs-
strukturalisten handelt es sich um Ansétze einer philosophischen Psychologie. Besonders im
Hinblick auf Piaget und Kohlberg kann man sich fragen, ob ihre Arbeiten iberhaupt zur Dis-
ziplin der Psychologie gehoren. Piaget beschreibt seine eigene Disziplin als genetische Episte-
mologie, Kohlbergs Disziplin kénnte man ohne weiteres als genetische Ethik klassifizieren. In
beiden Fallen handelt es sich um das Bestreben, durch empirische Forschung und philosophi-
sche Deutung sich herausbildende Denkmuster zu identifizieren, welche das Resultat der Ent-
wicklung und Integration kognitiver Operationen in einer Abfolge von stadienartigen Syste-
men sind. Unsere Arbeit konnte als genetische Theologie bezeichnet werden oder vielleicht
als genetische Pisteologie (griechisch pisteuo, «ich glaube» oder besser «ich vertraue mit mei-
nem ganzen Herzen, ich gebe mich ganz hin»). Unsere Studie konzentriert sich auf Menschen,
die mit Gemeinschaften, die sich an einem gemeinsamen Sinn, ausrichten, und in den Kraft-
feldern unseres Lebens in Interaktion stehen, wahrend wir Leitbilder der letzten Existenzbe-
dingungen bilden und unser Leben in Beziehung zum Wesen von Wert und Macht im Letzten
gestalten sowie in Beziehung zum Néchsten und der weltlichen Welt im Lichte dessen, was
fiir uns Letztgltigkeit hat oder ist. So verstandener Glaube ist normalerweise religioser
Glaube, aber das muR} nicht immer so sein. Vorstellungen der Letztgiltigkeit in unserem Le-
ben kénnen sich auf Ursachen, Personen oder Ziele konzentrieren, die versprechen, unserem
Leben Sinn, Sicherheit oder Wirde zu verleihen. Diese Wert- und Machtzentren kénnen einen
«Gott-Wert» fur uns annehmen, indem sie zu Achsen werden, um die sich unser Leben und
sein Sinn drehen, aber sie (und unsere Beziehungen zu ihnen) sind nicht notwendigerweise re-
ligits.

Unser Projekt umfat dann das Bemiihen, eine Folge von entwicklungsmaRig miteinander
verbundenen stadienartigen «Stilen» von Glaubensbefindlichkeiten zu verstehen und zu kla-
ren. Wir wenden das oben im letzten Abschnitt skizzierte Verstandnis von Glauben an und
fragen, ob es, in Parallele zu qualitativen Stadien von kognitiven und moralischen Denkpro-
zessen, nicht auch Glaubensstadien gibt — integrierte Handlungen des Wissens und Wertens,
durch welche die Menschen sich ihre Vorstellung einer letzten Umgebung bilden und sich die-
ser verpflichten, ihr Alltagsleben in Beziehung dazu fiihren, zu dem Wesen von Wert und
Macht, das sie enthillt. Von Piaget und Kohlberg ibernehmen wir die Verpflichtung zum
Formalismus - zur Beschreibung der Glaubensstadien durch Bezugnahme auf die Handlungen

Fowler - Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung (Conc)
1 28.11.2022



oder Wege, wie Sinn gewonnen und erhalten wird, eher als im Hinblick auf Inhalte und Sub-
stanz des Glaubens. Unsere Interviews ermdglichen es den Menschen, ihre Theologie oder
Weltanschauung aufzudecken. Unser Interesse richtet sich jedoch auBerdem auf die Identifi-
kation der Operationen von Wissen und Bewerten, durch welche diese Theologie oder Weit-
sicht entsteht. Wir wollen die Strukturierung der Wechselbeziehung zwischen den Bezugsgro-
Ren Selbst-Letztglltiges- Anderer erkennen, aus der der Glaube der Menschen herrihrt.

VVon den Anhangern der Theorie von Lebenszyklen (Erikson, Levinson und anderen) tiberneh-
men wir das Interesse an der Lebensgeschichte der Menschen und an einer systematischen Re-
flexion der vorhersagbaren Herausforderungen und Wendepunkte des psychosozialen Rei-
fungsprozesses. Wir wollen verstehen, wie Erfahrungen und Beziehungen zu irgendeinem
Zeitpunkt des Lebens sowohl den Inhalt als auch die Strukturierung des Glaubens eines Men-
schen beeinflussen kdnnen. Wir haben ein kritisches Interesse daran zu erkennen, wie und wa-
rum Ubergange von einem strukturellen Stadium zu einem anderen im Laufe des Lebens ge-
schehen. Der Umfang dieses Aufsatzes gestattet es uns nicht, zu erforschen, welche Implikati-
onen sich ergeben, wenn man ein Verstandnis struktureller Stadien zu den Phasen oder Ab-
schnitten der Lebenslauf-Perspektiven in Beziehung setzt. Vielleicht reicht es aus vorzuschla-
gen, daRk ein sogenannter «Midlife-Ubergang» von Menschen, die sich im «synthetisch-kon-
ventionalen» Glaubensstadium befinden, auf ganz andere Art und Weise gedeutet und bewél-
tigt werden kann als von Menschen, die im «individuativ-reflektiven» Stadium (um sie mit
struktureller Terminologie zu beschreiben) sind.

In theologischer Hinsicht bt H. Richard Niebuhr den entscheidendsten EinfluB auf die Erfor-
schung der Glaubensentwicklung aus. Im Kontext seiner zentralen Uberzeugung von Gottes
Prioritat in Dasein, Wert und Macht, welche er mit Begriffen von Gottes Souveranitat zum
Ausdruck bringt, unternimmt Niebuhrs Theologie die weitreichende Beschreibung des
menschlichen Glaubenslebens. Mit einer Methode, die ich anderswo «konfessionelle Phéno-
menologie» genannt habe, l&dt uns Niebuhr ein, an der Dynamik des menschlichen Glaubens
teilzunehmen, der in triadischen Beziehungen geformt und aufrecht erhalten wird, in denen
unser menschliches Vertrauen und unsere Zuverlassigkeit vertieft werden und in geteilten
Verpflichtungen gegentiber den Wert- und Machtzentren, die uns transzendieren, begriindet
werden. Durch eine Folge von Revolutionen in unserem Glaubensleben schildert Niebuhrs
transformationistische Theologie den Ubergang vom Polytheismus mit vielen Wertzentren
und einem diffusen Glauben iber den Henotheismus der Abgotterei bis hin zum radikal mo-
notheistischen Glauben an einen Gott, in Beziehung zu dem alles seinen angemessenen, relati-
ven Wert findet. Die Parallelen zwischen dieser Bewegung in Niebuhrs Theologie und &hnli-
chen Bewegungen in Richtung auf eine universalisierende Gerechtigkeit bei Kohlberg und hin
zur inklusiven Artidentitét bei Erikson sollten vermerkt werden. Zusammen bilden diese eine
Parallele zur Entwicklungsbewegung, die man in den Stadien des Glaubens verfolgen kann.

Seit 1972 haben haben wir 359 Personen im Alter zwischen vier und neunzig Jahren befragt.
In dieser Gruppe ist das Verhaltnis zwischen mannlichen und weiblichen Befragten ausgegli-
chen, sie schliel3t Protestanten, Katholiken und Juden ebenso ein wie einige Agnostiker und
Atheisten. Von wenigen Ausnahmen abgesehen sind alle interviewten Personen Nordamerika-
ner. In diesem gruppenibergreifenden Datenmaterial, das wir in «halb-klinischen» Interviews
sammelten, fanden wir folgend auf ein friihkindliches Anfangsstadium sechs distinktive stadi-
enartige Stile der Sinngewinnung und -erhaltung; Stadien der Bildung und Artikulation von
Glauben.

Diese Stadien werden in anderen Veroffentlichungen ausfihrlicher beschrieben und kénnen
hier nur kurz und stichwortartig skizziert werden:

Fowler - Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung (Conc)
2 28.11.2022



Der undifferenzierte Glaube: die vorlinguistische, weitgehend vorkonzeptuelle Bildung der
kindlichen Neigung hin zu einer Umgebung, die allméhlich als vom eigenen Selbst unter-
schieden erkannt wird. Das Vertrauen auf die Umwelt und auf die in der elterlichen Sorge ver-
korperten Bedeutungen fordern die Wahrnehmung des Selbst als wertvoll, umhegt und gebor-
gen; dies geschieht in Pra-Vorstellungen, die sich aus der Qualitat der kindlichen Interaktion
mit seinen ersten Bezugspersonen und seinen organismischen Hoffnungen niederschlagen.

Der intuitiv-projektive Glaube: Dieser bildet sich typischerweise im Alter zwischen zwei und
sechs Jahren; dieses Stadium beinhaltet den Spracherwerb und die Entstehung des Vorstel-
lungsvermogens. In Ermangelung von kognitiven Operationen, die die Umkehrbarkeit der Ge-
danken und die Uberpriifung der Wahrnehmungen erlauben, begreift das Kind Erfahrungen in
starken, phantasievollen Vorstellungen. Das Kind ist empféanglich fur die Gesten, Rituale und
Worter, die Erwachsene in ihrer Glaubenssprache benutzen, und seine Féhigkeit, die Auf-
merksamkeit auf Geheimnisvolles und Gottliches zu richten, kann durch seine Wahrnehmun-
gen der Glaubensuberzeugungen der Erwachsenen wie in einem Brennpunkt gefaf3t und ge-
formt werden.

Der mythisch-literale Glaube: Dieser bildet sich gewohnlich im Alter zwischen sieben und
zwolf Jahren; dieses Stadium kennzeichnet die Fahigkeit der Kinder, ihre Glaubensvorstellun-
gen in Frage zu stellen, sie zu testen in Ubereinstimmung mit den Lehren der geschatzten Er-
wachsenen und mit ihren eigenen, starker entwickelten Fahigkeiten, ihre Gedanken umzukeh-
ren und ihre Wahrnehmungen zu tberprifen. Mit der neu gewonnenen Fahigkeit, Perspekti-
ven zu sehen, wird die Egozentrik des vorangehenden Stadiums tiberwunden, und mit dem si-
cheren Erfassen von Ursache-Wirkung- Zusammenhéngen beginnen die Kinder in diesem Sta-
dium ihre Bedeutungen durch das Narrative oder die «Story» zu bilden und zu erfassen.

Der synthetisch-konventionale Glaube: Ungeféahr mit dem zwolften Lebensjahr kommt es bei
den meisten Jugendlichen zu einer weiteren Revolution bei der Sinngewinnung. Neue kogni-
tive Fahigkeiten (friihe formale Operationen) ermdglichen es dem jungen Menschen, mit der
Konstruktion der Vorstellung des Selbst zu beginnen, von der er glaubt, dal} bedeutende an-
dere Menschen sie haben. («Ich sehe, wie du mich siehst; ich sehe das Ich, von dem ich
glaube, dal du es siehst»). Diese Befreiung von der Einbettung in die eigene Erfahrung des
Selbst verursacht einen Kampf um die Synthese einer Identitét - eine lebbare Einheit der ver-
schiedenen Ichs, von denen ich glaube, daf? sie sie sehen. Sie flihrt ebenfalls zu der Mdglich-
keit und Notwendigkeit der Reflexion tber die Bedeutung der eigenen Geschichten. Im voran-
gehenden Stadium ist das Kind seine Geschichten; in diesem Stadium wird deutlich, dal3 der
junge Mensch Geschichten hat. Geschichten zu haben heift, danach zu fragen, was sie bedeu-
ten. Mit der Synthese der Identitdt kommt es zu einer korrespondierenden Bereitschaft zur
Synthese von Bedeutungen, um das neue, selbstbewulte Selbst zu unterstiitzen und zu leiten.
Dies ist ein konformendes Stadium (indem es das Selbst im Vertrauen mit anderen und auf
andere formt.) Es siedelt Autoritat zwischen den «anderen» und dem sich bildenden Selbst an.
Viele Erwachsene verbleiben in diesem Glaubensstadium bis weit Uber die Zeit der Pubertat
oder des jungen Erwachsenseins hinaus.

Der individuativ-reflektive Glaube: Bei einigen Menschen beginnt um das Alter von zwanzig
Jahren — nicht viel jiinger — ein Ubergang vom vorangehenden Stadium zu einem anderen,
in dem die Selbstreflexion nicht mehr so sehr von anderen abhé&ngt, sondern von der Heraus-
bildung einer Fahigkeit zum Dialog mit den Vorstellungen des Selbst, die die anderen haben
und dem Selbst, «das nur mir zuganglich ist». Fragen nach dem wahren Selbst treten in den
Vordergrund und mit ihnen auch Fragen, die sich auf die Wahrheit der Wertvorstellungen und
Ansichten, welche man vertritt, beziehen. Indem das vollstandige formal-operationale Denken

eingesetzt wird, tragt dieses Stadium die Birde der Wahl und des Ausschlusses von

Fowler - Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung (Conc)
3 28.11.2022



Glaubensoptionen. Autoritét, die vorher aulRerhalb angesiedelt war, muf3 nun im eigenen
Selbst lokalisiert werden. In diesem Stadium wird die Zugehérigkeit zu einer Gemeinschaft,
hier nicht als individualistische verstanden, eher gewahlt oder wiederbestétigt als nur einfach
ubernommen.

Der konjunktive Glaube: Bei einigen Erwachsenen, normalerweise im Alter ber fiinfunddrei-
Rig, beginnen sich die klaren Grenzen des Selbst und der Ansicht, die im vorangehenden Sta-
dium aufgebaut worden sind, zu verwischen. Es ist erforderlich, Vorstellungen des Selbst, die
im frihen Erwachsenenalter gebildet worden sind, zu revidieren. Ein neues Bewultsein fir
Polaritaten und Doppeldeutigkeiten im Selbst und im Leben verlangt Beachtung. Paradoxien
und die Einheit von Gegensatzen bei Bestrebungen, die Wahrheit zu begreifen, beginnen at-
traktiv zu werden. Gewohnlich muf3 ein erneutes Erarbeiten und Abrufen der friiheren Wahr-
heiten der Kindheit unternommen werden, und es besteht sowohl Interesse an als auch Bereit-
schaft zum Lernen von traditionellen Wahrheiten, die friher als fremd gegentiber den eigenen
erfahren worden sind. Dieses Stadium représentiert einen kritischen Schritt bei der Relativie-
rung des Selbst als zentralen Ortes der Sinngebung auf die Erganzung mit dem Sein zu, in
welcher die radikalere Sorge fur andere maoglich ist.

Der universalisierende Glaube: ein seltenes Stadium; die Menschen in diesem Stadium kon-
nen am besten wie folgt beschrieben werden: Sie haben das Selbst als Achse fiir das Wissen
des Glaubens aufgegeben und haben es starker als Teil der Seinsgemeinschaft gefunden, der-
gegeniiber sie in Loyalitét verpflichtet sind. Aufgrund ihrer Liebe zum Sein und ihrer wahren,
ungezwungenen Selbsttranszendenz erfahren wir sie als revolutionér im Hinblick auf ihre Per-
spektiven und ihre Zuwendung zu anderen. Umfassende Visionen, die Unterordnung von
tiefsitzenden, eingeburgerten Interessen unter die Erfiillung des Seins ermdglichen es ihnen,
unsere beschrénkten Idole zu demaskieren und uns zur Gerechtigkeit und zu einem weiteren,
weniger selbst- oder gruppenzentrierten Glauben aufzurufen, indem sie uns lehren oder ein
stilles Beispiel sind.

Der Umfang dieses Aufsatzes gestattet uns keine richtige Diskussion der Dynamik der Stadi-
enlibergange oder der Umwandlung. Die Umwandlung, eine graduelle oder plotzliche Ande-
rung der Glaubensinhalte (der Wertzentren, Machtvorstellungen und beherrschenden Ge-
schichten eines Menschen) kann oder kann auch nicht Stadientbergange einbeziehen.

SchluRbemerkung

Bei der Theorie der Glaubensentwicklung werden Theologie und Psychologie aufgefordert,
bei der Erforschung und Erhellung der Glaubensdynamik zusammenzuarbeiten. Empirische
Untersuchungen spielen die kritische Rolle des Uberpriifens, Verfeinerns oder Ersetzens von
theologischen und/oder psycho-philosophischen Konstruktionen. SchlieBlich werden in dieser
Arbeit die psychologischen Konstruktionen einer theologischen Kontrolle unterworfen, aber
dies geschieht in der Absicht, sowohl eine Reduktion ihrer konstruktiven und kritischen Bei-
trage zur Theologie als auch ihre Unterordnung unter doktrinare Kritik zu vermeiden. In der
Uberzeugung von der Souveranitit Gottes wendet die Theorie der Glaubensentwicklung The-
ologie, empirische Untersuchungen und psychologische Theorien mit dem Ziel an, es ihnen zu
ermaoglichen, in Partnerschaft zum Verstehen und Erhellen der den Menschen betreffenden
Seite der Glaubensdynamik beizutragen.

Aus dem Englischen Ubersetzt von Susanne Walker

Fowler - Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung (Conc)
4 28.11.2022



JAMES FOWLER

1940 geboren. Professor der Theologie und fir Fragen der menschlichen Entwicklung und Di-
rektor des Center for Faith Development an der Candler School of Theology der Emory Uni-
versity in Atlanta. Ordinierter Pfarrer der United Methodist Church. 1971 Promotion zum
Doktor der Theologie im Fach Religion und Gesellschaft an der Harvard University. Vero-
ffentlichungen u.a.: To See the Kingdom: The Theological Vision of H. Richard Niebuhr
(1974); Stages of Faith (1981); Mitherausgeber von: Life-Maps: Conversations on the Journey
of Faith (1978); Trajectories in Faith (1980); Toward Moral and Religious Maturity (1980).
Belege zu Zahlen und Quellen in dem hier vorliegenden Aufsatz sind zu finden in: Stages of
Faith (Harper and Row, San Francisco 1981). Anschrift: Emory University, Center for Faith
Development, Candler School of Theology, Atlanta, Georgia 30322, USA.

Quelle: Concilium 18 (1982), S. 445-447.

Fowler - Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung (Conc)
5 28.11.2022



