
Fowler - Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung (Conc)
 1 28.11.2022 

Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung 

Von James Fowler 

In diesem Heft, welches der Herausforderung des Glaubens durch die Psychologie gewidmet 

ist, liegt es in meiner Verantwortung, kurz über die Forschungsarbeit und Theoriebildung zu 

berichten, die mich und meine Kollegen seit 1972 beschäftigt. Diese Arbeit, die wir Theorie 

der Glaubensentwicklung nennen, konzentriert sich auf einen Schnittpunkt von Theologie und 

Psychologie in dem Bemühen, unser Verständnis der Bildung und Umformung von gelebtem 

Glauben zu erhellen. Die Ansätze der Entwicklungspsychologie, auf die wir uns beziehen, ge-

hören zu zwei Hauptrichtungen von Theorien. Einerseits beziehen wir uns auf die psychosozi-

alen Ansätze von Erik Erikson, Daniel Levinson und anderen. Hinter diesen Anhängern der 

Theorie von Lebenszyklen stehen die psychosexuellen Konstruktionen von Freud. Unsere Ar-

beit hängt ebenso wie die von Levinson zu einem gewissen Grad von C. G. Jungs Reflexionen 

über den Individuationsprozeß ab. Andererseits wurden wir grundlegend beeinflußt von Jean 

Piagets Entwicklungsstrukturalismus im kognitiven Bereich und von Lawrence Kohlberg im 

Gebiet der Entwicklung eines Moralbewußtseins. Hinter diesen Persönlichkeiten stehen John 

Dewey und J. Mark Baldwin und letzten Endes natürlich Immanuel Kant. 

Sowohl bei den Anhängern der Theorie von Lebenszyklen als auch bei den Entwicklungs- 

strukturalisten handelt es sich um Ansätze einer philosophischen Psychologie. Besonders im 

Hinblick auf Piaget und Kohlberg kann man sich fragen, ob ihre Arbeiten überhaupt zur Dis-

ziplin der Psychologie gehören. Piaget beschreibt seine eigene Disziplin als genetische Episte-

mologie, Kohlbergs Disziplin könnte man ohne weiteres als genetische Ethik klassifizieren. In 

beiden Fällen handelt es sich um das Bestreben, durch empirische Forschung und philosophi-

sche Deutung sich herausbildende Denkmuster zu identifizieren, welche das Resultat der Ent-

wicklung und Integration kognitiver Operationen in einer Abfolge von stadienartigen Syste-

men sind. Unsere Arbeit könnte als genetische Theologie bezeichnet werden oder vielleicht 

als genetische Pisteologie (griechisch pisteuo, «ich glaube» oder besser «ich vertraue mit mei-

nem ganzen Herzen, ich gebe mich ganz hin»). Unsere Studie konzentriert sich auf Menschen, 

die mit Gemeinschaften, die sich an einem gemeinsamen Sinn, ausrichten, und in den Kraft-

feldern unseres Lebens in Interaktion stehen, während wir Leitbilder der letzten Existenzbe-

dingungen bilden und unser Leben in Beziehung zum Wesen von Wert und Macht im Letzten 

gestalten sowie in Beziehung zum Nächsten und der weltlichen Welt im Lichte dessen, was 

für uns Letztgültigkeit hat oder ist. So verstandener Glaube ist normalerweise religiöser 

Glaube, aber das muß nicht immer so sein. Vorstellungen der Letztgültigkeit in unserem Le-

ben können sich auf Ursachen, Personen oder Ziele konzentrieren, die versprechen, unserem 

Leben Sinn, Sicherheit oder Würde zu verleihen. Diese Wert- und Machtzentren können einen 

«Gott-Wert» für uns annehmen, indem sie zu Achsen werden, um die sich unser Leben und 

sein Sinn drehen, aber sie (und unsere Beziehungen zu ihnen) sind nicht notwendigerweise re-

ligiös. 

Unser Projekt umfaßt dann das Bemühen, eine Folge von entwicklungsmäßig miteinander 

verbundenen stadienartigen «Stilen» von Glaubensbefindlichkeiten zu verstehen und zu klä-

ren. Wir wenden das oben im letzten Abschnitt skizzierte Verständnis von Glauben an und 

fragen, ob es, in Parallele zu qualitativen Stadien von kognitiven und moralischen Denkpro-

zessen, nicht auch Glaubensstadien gibt – integrierte Handlungen des Wissens und Wertens, 

durch welche die Menschen sich ihre Vorstellung einer letzten Umgebung bilden und sich die-

ser verpflichten, ihr Alltagsleben in Beziehung dazu führen, zu dem Wesen von Wert und 

Macht, das sie enthüllt. Von Piaget und Kohlberg übernehmen wir die Verpflichtung zum 

Formalismus - zur Beschreibung der Glaubensstadien durch Bezugnahme auf die Handlungen 



Fowler - Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung (Conc)
 2 28.11.2022 

oder Wege, wie Sinn gewonnen und erhalten wird, eher als im Hinblick auf Inhalte und Sub-

stanz des Glaubens. Unsere Interviews ermöglichen es den Menschen, ihre Theologie oder 

Weltanschauung aufzudecken. Unser Interesse richtet sich jedoch außerdem auf die Identifi-

kation der Operationen von Wissen und Bewerten, durch welche diese Theologie oder Weit-

sicht entsteht. Wir wollen die Strukturierung der Wechselbeziehung zwischen den Bezugsgrö-

ßen Selbst-Letztgültiges- Anderer erkennen, aus der der Glaube der Menschen herrührt. 

Von den Anhängern der Theorie von Lebenszyklen (Erikson, Levinson und anderen) überneh-

men wir das Interesse an der Lebensgeschichte der Menschen und an einer systematischen Re-

flexion der vorhersagbaren Herausforderungen und Wendepunkte des psychosozialen Rei-

fungsprozesses. Wir wollen verstehen, wie Erfahrungen und Beziehungen zu irgendeinem 

Zeitpunkt des Lebens sowohl den Inhalt als auch die Strukturierung des Glaubens eines Men-

schen beeinflussen können. Wir haben ein kritisches Interesse daran zu erkennen, wie und wa-

rum Übergänge von einem strukturellen Stadium zu einem anderen im Laufe des Lebens ge-

schehen. Der Umfang dieses Aufsatzes gestattet es uns nicht, zu erforschen, welche Implikati-

onen sich ergeben, wenn man ein Verständnis struktureller Stadien zu den Phasen oder Ab-

schnitten der Lebenslauf-Perspektiven in Beziehung setzt. Vielleicht reicht es aus vorzuschla-

gen, daß ein sogenannter «Midlife-Übergang» von Menschen, die sich im «synthetisch-kon-

ventionalen» Glaubensstadium befinden, auf ganz andere Art und Weise gedeutet und bewäl-

tigt werden kann als von Menschen, die im «individuativ-reflektiven» Stadium (um sie mit 

struktureller Terminologie zu beschreiben) sind. 

In theologischer Hinsicht übt H. Richard Niebuhr den entscheidendsten Einfluß auf die Erfor-

schung der Glaubensentwicklung aus. Im Kontext seiner zentralen Überzeugung von Gottes 

Priorität in Dasein, Wert und Macht, welche er mit Begriffen von Gottes Souveränität zum 

Ausdruck bringt, unternimmt Niebuhrs Theologie die weitreichende Beschreibung des 

menschlichen Glaubenslebens. Mit einer Methode, die ich anderswo «konfessionelle Phäno-

menologie» genannt habe, lädt uns Niebuhr ein, an der Dynamik des menschlichen Glaubens 

teilzunehmen, der in triadischen Beziehungen geformt und aufrecht erhalten wird, in denen 

unser menschliches Vertrauen und unsere Zuverlässigkeit vertieft werden und in geteilten 

Verpflichtungen gegenüber den Wert- und Machtzentren, die uns transzendieren, begründet 

werden. Durch eine Folge von Revolutionen in unserem Glaubensleben schildert Niebuhrs 

transformationistische Theologie den Übergang vom Polytheismus mit vielen Wertzentren 

und einem diffusen Glauben über den Henotheismus der Abgötterei bis hin zum radikal mo-

notheistischen Glauben an einen Gott, in Beziehung zu dem alles seinen angemessenen, relati-

ven Wert findet. Die Parallelen zwischen dieser Bewegung in Niebuhrs Theologie und ähnli-

chen Bewegungen in Richtung auf eine universalisierende Gerechtigkeit bei Kohlberg und hin 

zur inklusiven Artidentität bei Erikson sollten vermerkt werden. Zusammen bilden diese eine 

Parallele zur Entwicklungsbewegung, die man in den Stadien des Glaubens verfolgen kann. 

Seit 1972 haben haben wir 359 Personen im Alter zwischen vier und neunzig Jahren befragt. 

In dieser Gruppe ist das Verhältnis zwischen männlichen und weiblichen Befragten ausgegli-

chen, sie schließt Protestanten, Katholiken und Juden ebenso ein wie einige Agnostiker und 

Atheisten. Von wenigen Ausnahmen abgesehen sind alle interviewten Personen Nordamerika-

ner. In diesem gruppenübergreifenden Datenmaterial, das wir in «halb-klinischen» Interviews 

sammelten, fanden wir folgend auf ein frühkindliches Anfangsstadium sechs distinktive stadi-

enartige Stile der Sinngewinnung und -erhaltung; Stadien der Bildung und Artikulation von 

Glauben. 

Diese Stadien werden in anderen Veröffentlichungen ausführlicher beschrieben und können 

hier nur kurz und stichwortartig skizziert werden: 



Fowler - Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung (Conc)
 3 28.11.2022 

Der undifferenzierte Glaube: die vorlinguistische, weitgehend vorkonzeptuelle Bildung der 

kindlichen Neigung hin zu einer Umgebung, die allmählich als vom eigenen Selbst unter-

schieden erkannt wird. Das Vertrauen auf die Umwelt und auf die in der elterlichen Sorge ver-

körperten Bedeutungen fördern die Wahrnehmung des Selbst als wertvoll, umhegt und gebor-

gen; dies geschieht in Prä-Vorstellungen, die sich aus der Qualität der kindlichen Interaktion 

mit seinen ersten Bezugspersonen und seinen organismischen Hoffnungen niederschlagen. 

Der intuitiv-projektive Glaube: Dieser bildet sich typischerweise im Alter zwischen zwei und 

sechs Jahren; dieses Stadium beinhaltet den Spracherwerb und die Entstehung des Vorstel-

lungsvermögens. In Ermangelung von kognitiven Operationen, die die Umkehrbarkeit der Ge-

danken und die Überprüfung der Wahrnehmungen erlauben, begreift das Kind Erfahrungen in 

starken, phantasievollen Vorstellungen. Das Kind ist empfänglich für die Gesten, Rituale und 

Wörter, die Erwachsene in ihrer Glaubenssprache benutzen, und seine Fähigkeit, die Auf-

merksamkeit auf Geheimnisvolles und Göttliches zu richten, kann durch seine Wahrnehmun-

gen der Glaubensüberzeugungen der Erwachsenen wie in einem Brennpunkt gefaßt und ge-

formt werden. 

Der mythisch-literale Glaube: Dieser bildet sich gewöhnlich im Alter zwischen sieben und 

zwölf Jahren; dieses Stadium kennzeichnet die Fähigkeit der Kinder, ihre Glaubensvorstellun-

gen in Frage zu stellen, sie zu testen in Übereinstimmung mit den Lehren der geschätzten Er-

wachsenen und mit ihren eigenen, stärker entwickelten Fähigkeiten, ihre Gedanken umzukeh-

ren und ihre Wahrnehmungen zu überprüfen. Mit der neu gewonnenen Fähigkeit, Perspekti-

ven zu sehen, wird die Egozentrik des vorangehenden Stadiums überwunden, und mit dem si-

cheren Erfassen von Ursache-Wirkung- Zusammenhängen beginnen die Kinder in diesem Sta-

dium ihre Bedeutungen durch das Narrative oder die «Story» zu bilden und zu erfassen. 

Der synthetisch-konventionale Glaube: Ungefähr mit dem zwölften Lebensjahr kommt es bei 

den meisten Jugendlichen zu einer weiteren Revolution bei der Sinngewinnung. Neue kogni-

tive Fähigkeiten (frühe formale Operationen) ermöglichen es dem jungen Menschen, mit der 

Konstruktion der Vorstellung des Selbst zu beginnen, von der er glaubt, daß bedeutende an-

dere Menschen sie haben. («Ich sehe, wie du mich siehst; ich sehe das Ich, von dem ich 

glaube, daß du es siehst»). Diese Befreiung von der Einbettung in die eigene Erfahrung des 

Selbst verursacht einen Kampf um die Synthese einer Identität - eine lebbare Einheit der ver-

schiedenen Ichs, von denen ich glaube, daß sie sie sehen. Sie führt ebenfalls zu der Möglich-

keit und Notwendigkeit der Reflexion über die Bedeutung der eigenen Geschichten. Im voran-

gehenden Stadium ist das Kind seine Geschichten; in diesem Stadium wird deutlich, daß der 

junge Mensch Geschichten hat. Geschichten zu haben heißt, danach zu fragen, was sie bedeu-

ten. Mit der Synthese der Identität kommt es zu einer korrespondierenden Bereitschaft zur 

Synthese von Bedeutungen, um das neue, selbstbewußte Selbst zu unterstützen und zu leiten. 

Dies ist ein konformendes Stadium (indem es das Selbst im Vertrauen mit anderen und auf 

andere formt.) Es siedelt Autorität zwischen den «anderen» und dem sich bildenden Selbst an. 

Viele Erwachsene verbleiben in diesem Glaubensstadium bis weit über die Zeit der Pubertät 

oder des jungen Erwachsenseins hinaus. 

Der individuativ-reflektive Glaube: Bei einigen Menschen beginnt um das Alter von zwanzig 

Jahren — nicht viel jünger — ein Übergang vom vorangehenden Stadium zu einem anderen, 

in dem die Selbstreflexion nicht mehr so sehr von anderen abhängt, sondern von der Heraus-

bildung einer Fähigkeit zum Dialog mit den Vorstellungen des Selbst, die die anderen haben 

und dem Selbst, «das nur mir zugänglich ist». Fragen nach dem wahren Selbst treten in den 

Vordergrund und mit ihnen auch Fragen, die sich auf die Wahrheit der Wertvorstellungen und 

Ansichten, welche man vertritt, beziehen. Indem das vollständige formal-operationale Denken 

eingesetzt wird, trägt dieses Stadium die Bürde der Wahl und des Ausschlusses von 



Fowler - Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung (Conc)
 4 28.11.2022 

Glaubensoptionen. Autorität, die vorher außerhalb angesiedelt war, muß nun im eigenen 

Selbst lokalisiert werden. In diesem Stadium wird die Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft, 

hier nicht als individualistische verstanden, eher gewählt oder wiederbestätigt als nur einfach 

übernommen. 

Der konjunktive Glaube: Bei einigen Erwachsenen, normalerweise im Alter über fünfunddrei-

ßig, beginnen sich die klaren Grenzen des Selbst und der Ansicht, die im vorangehenden Sta-

dium aufgebaut worden sind, zu verwischen. Es ist erforderlich, Vorstellungen des Selbst, die 

im frühen Erwachsenenalter gebildet worden sind, zu revidieren. Ein neues Bewußtsein für 

Polaritäten und Doppeldeutigkeiten im Selbst und im Leben verlangt Beachtung. Paradoxien 

und die Einheit von Gegensätzen bei Bestrebungen, die Wahrheit zu begreifen, beginnen at-

traktiv zu werden. Gewöhnlich muß ein erneutes Erarbeiten und Abrufen der früheren Wahr-

heiten der Kindheit unternommen werden, und es besteht sowohl Interesse an als auch Bereit-

schaft zum Lernen von traditionellen Wahrheiten, die früher als fremd gegenüber den eigenen 

erfahren worden sind. Dieses Stadium repräsentiert einen kritischen Schritt bei der Relativie-

rung des Selbst als zentralen Ortes der Sinngebung auf die Ergänzung mit dem Sein zu, in 

welcher die radikalere Sorge für andere möglich ist. 

Der universalisierende Glaube: ein seltenes Stadium; die Menschen in diesem Stadium kön-

nen am besten wie folgt beschrieben werden: Sie haben das Selbst als Achse für das Wissen 

des Glaubens aufgegeben und haben es stärker als Teil der Seinsgemeinschaft gefunden, der-

gegenüber sie in Loyalität verpflichtet sind. Aufgrund ihrer Liebe zum Sein und ihrer wahren, 

ungezwungenen Selbsttranszendenz erfahren wir sie als revolutionär im Hinblick auf ihre Per-

spektiven und ihre Zuwendung zu anderen. Umfassende Visionen, die Unterordnung von 

tiefsitzenden, eingebürgerten Interessen unter die Erfüllung des Seins ermöglichen es ihnen, 

unsere beschränkten Idole zu demaskieren und uns zur Gerechtigkeit und zu einem weiteren, 

weniger selbst- oder gruppenzentrierten Glauben aufzurufen, indem sie uns lehren oder ein 

stilles Beispiel sind. 

Der Umfang dieses Aufsatzes gestattet uns keine richtige Diskussion der Dynamik der Stadi-

enübergänge oder der Umwandlung. Die Umwandlung, eine graduelle oder plötzliche Ände-

rung der Glaubensinhalte (der Wertzentren, Machtvorstellungen und beherrschenden Ge-

schichten eines Menschen) kann oder kann auch nicht Stadienübergänge einbeziehen. 

Schlußbemerkung 

Bei der Theorie der Glaubensentwicklung werden Theologie und Psychologie aufgefordert, 

bei der Erforschung und Erhellung der Glaubensdynamik zusammenzuarbeiten. Empirische 

Untersuchungen spielen die kritische Rolle des Überprüfens, Verfeinerns oder Ersetzens von 

theologischen und/oder psycho-philosophischen Konstruktionen. Schließlich werden in dieser 

Arbeit die psychologischen Konstruktionen einer theologischen Kontrolle unterworfen, aber 

dies geschieht in der Absicht, sowohl eine Reduktion ihrer konstruktiven und kritischen Bei-

träge zur Theologie als auch ihre Unterordnung unter doktrinäre Kritik zu vermeiden. In der 

Überzeugung von der Souveränität Gottes wendet die Theorie der Glaubensentwicklung The-

ologie, empirische Untersuchungen und psychologische Theorien mit dem Ziel an, es ihnen zu 

ermöglichen, in Partnerschaft zum Verstehen und Erhellen der den Menschen betreffenden 

Seite der Glaubensdynamik beizutragen. 

Aus dem Englischen übersetzt von Susanne Walker 

  



Fowler - Theologie und Psychologie in der Erforschung der Glaubensentwicklung (Conc)
 5 28.11.2022 

JAMES FOWLER 

1940 geboren. Professor der Theologie und für Fragen der menschlichen Entwicklung und Di-

rektor des Center for Faith Development an der Candler School of Theology der Emory Uni-

versity in Atlanta. Ordinierter Pfarrer der United Methodist Church. 1971 Promotion zum 

Doktor der Theologie im Fach Religion und Gesellschaft an der Harvard University. Verö-

ffentlichungen u.a.: To See the Kingdom: The Theological Vision of H. Richard Niebuhr 

(1974); Stages of Faith (1981); Mitherausgeber von: Life-Maps: Conversations on the Journey 

of Faith (1978); Trajectories in Faith (1980); Toward Moral and Religious Maturity (1980). 

Belege zu Zahlen und Quellen in dem hier vorliegenden Aufsatz sind zu finden in: Stages of 

Faith (Harper and Row, San Francisco 1981). Anschrift: Emory University, Center for Faith 

Development, Candler School of Theology, Atlanta, Georgia 30322, USA. 

Quelle: Concilium 18 (1982), S. 445-447. 


