Gespréache unter Exilanten
VVon Walter Brueggemann

Unsere Gesellschaft ist durch eine tiefe Verwerfung gekennzeichnet, die jeden Aspekt unseres
Lebens bertihrt. Die alten Gewissheiten scheinen weniger sicher zu sein; die alten Privilegien
werden stark in Frage gestellt; die alten Herrschaftsverhaltnisse sind zunehmend ineffektiv
und briichig; die etablierten staatlichen, erzieherischen, gerichtlichen und medizinischen Insti-
tutionen scheinen immer weniger in der Lage zu sein, das zu leisten, was wir brauchen und zu
erwarten haben; das alte soziale Gefuige zerfasert unter dem Ansturm von Egoismus, Angst,
Zorn und Gier.

Es scheint kein Zuriick in unsere friihere Welt zu geben, denn die Umstande, die diese Welt
lebensféhig machen, haben sich geéndert. Da die Kirche eng mit den alten Mustern von Ge-
wissheit, Privilegien und Herrschaft verbunden ist, teilt sie eine gemeinsame Gefahr mit ande-
ren alten Institutionen. Die Kirchenmitglieder sind verwirrt Uber die Autoritat, verwirrt ber
die Mission, besorgt tber die Finanzen, umstritten (iber Normen und Ethik und besorgt Gber
das Uberleben der Kirche.

Unserer betdubten und verwirrten Gesellschaft fehlt es an Denk- und Redeweisen, die uns hel-
fen kdnnen, Abhilfe zu schaffen — die uns in die Lage versetzen, tief in die Krise einzudringen
und so eine Verleugnung zu vermeiden, und uns eine bessere Zukunft vorzustellen und so
Verzweiflung zu vermeiden. Aber wenn die Kirche ihrem eigenen vergangenen Leben mit
Gott treu ist, verflgt sie Uber Wege des Sprechens, des Wissens und der Vorstellungskraft, die
unsere kulturelle Malaise erfolgreich angehen kénnen. Wenn sie sich an ihre alten Wunder er-
innert, den Mut hat, in ihrer eigenen Kadenz zu sprechen, und alte Zeiten des Schmerzes wie-
der aufgreift, verfugt die Kirche uber rhetorische und bezeugende Gegenmittel gegen Ver-
leugnung und Verzweiflung.

Wenn ein alttestamentlicher Lehrer tiber Dislokation nachdenkt, geht er in ,,dynamischer Ana-
logie* zum Exil liber, dem entscheidenden und bestimmenden Ereignis der hebrdischen
Schriften. Durch seine Sturheit, seine Weigerung, die Absichten Jahwes zu befolgen, und
seine Entschlossenheit, gegen die Nachstenliebe zu handeln, brachte Israel die grof3e Krise
von 587 v. Chr. Uber sich. In jenem Jahr wurde Jerusalem verbrannt und sein Tempel zerstort,
der Konig verbannt, die fiihrenden Birger deportiert und das 6ffentliche Leben beendet. Flr
das alte Israel bedeutete dies das Ende von Privilegien, Gewissheit, Herrschaft, tragfahigen
offentlichen Institutionen und einem tragféhigen sozialen Gefiige. Es war das Ende des Le-
bens mit Gott, das Israel fur selbstverstandlich gehalten hatte. In dieser erschitternden Zeit
sah sich das alte Israel der Versuchung der Verleugnung ausgesetzt — der VVortduschung, es
habe keinen Verlust gegeben — und es sah sich der Versuchung der Verzweiflung ausgesetzt —
der Unfahigkeit, einen Ausweg zu sehen.

Die alttestamentlichen Geschichten tber das Exil kdnnten ein Hilfsmittel, vielleicht das ein-
zige Hilfsmittel sein, um uns von der Verleugnung und Verzweiflung zur Mdglichkeit zu fiih-
ren. Das alte Israel verstand, dass Neues nicht entstehen kann, wenn der Verlust nicht unter-
sucht und verstanden wird. Die Traditionen des Exils zeigen vier Wege des Sprechens und der
glaubigen Vorstellungskraft auf, die die Kirche praktizieren und als Gegenmittel zu Verleug-
nung und Verzweiflung anbieten kann.

Die antike Gemeinschaft der Verbannten hat vor allem gelernt, Traurigkeit, Wut, Zorn und
Verlust ehrlich auszudriicken. Die Israeliten haben fast alles verloren, als sie Jerusalem verlo-
ren. In ahnlicher Weise erscheint der gegenwartige Verlust der alten Hegemoniemuster, die

Brueggemann - Gespréche unter Exilanten 1 13.11.2022



Weilien und Mannern und ihren verschiedenen Entourages Privilegien verliehen, immens. Die
enorme Wut, die mit einem solchen Verlust einhergeht, zeigt sich in der Misshandlung von
Familien, in absurden Ristungsprogrammen und -haushalten, in einer missbrauchlichen Ge-
fangnispolitik, in der Leidenschaft fur die Todesstrafe und in Angriffen auf die Armen im Na-
men der ,,Reform*.

Von Israel kann die Kirche lernen, wie sie besser mit Trauer und Wut umgehen kann. Sie
kann lernen, diese Gefiihle an Gott zu richten, denn Gott ist es, der unsere ungerechten Privi-
legien und unsere triigerische Sicherheit beendet. Das alte Israel durchbrach das Muster der
Verleugnung, indem es Klage- und Klagereden hielt, die zu sagen wagten, wie tberwaéltigend
der Verlust war, wie grof3 die Angst, wie tief die daraus resultierende Furcht. Die Klagelieder
bringen die Traurigkeit dieser Erfahrung zum Ausdruck, indem sie ein verarmtes Jerusalem
beschreiben: ,,Sie weint bitterlich in der Nacht, mit Tranen auf den Wangen; unter all ihren
Liebhabern hat sie keinen, der sie trostet™ (1,2).

Psalm 137 driickt die Wut aus, die der Verlust hervorruft: ,,Gliicklich werden die sein, die
deine Kinder nehmen / und sie gegen hassende Felsen schleudern!* Psalm 79 verleiht einer
Emporung Ausdruck, die sich in den Wunsch nach Rache verwandelt: ,,Wir sind ein Hohn fiir
unsere Nachbarn geworden, / verspottet und verhdhnt von denen um uns herum.... / Kehrt sie-
benfach zuriick in den SchoR unserer Nachbarn / den Spott, mit dem sie uns verhéhnen.*

Der Dichter wagt es, den alten Lamech mit seinem unbéndigen Rachedurst zu zitieren, 70 mal
sieben. Die Bitterkeit, die sich in unserer Gesellschaft gegen Humanisten, Muslime, Homose-
xuelle, Kommunisten usw. richtet, ist im Alten Testament an den Gott gerichtet, vor dem kein
Geheimnis bewahrt werden kann. Solche kathartischen AuRerungen sind auch eine ehrliche
und mutige Praxis des Gebets. Sie bieten die Mdglichkeit, einen brutalen Verlust in einen Akt
des Glaubens zu verwandeln, der wiederum in positive Energie umschlagen kann. Diese Re-
depraktiken geben uns die Mdglichkeit, unserer Wut tiber den Verlust Luft zu machen, ohne
sie in Handlungen eskalieren zu lassen, die unsere N&chsten verletzen.

Das alte Israel ist auch ein Vorbild fir uns, wenn es um Ordnung und Heiligkeit geht. Zur Zeit
des Exils glaubten einige Menschen, dass das Leben in Jerusalem trivialisiert und sinnentleert
worden war. Alle Teile des Lebens, einschlielich Gott, sich selbst und den Néchsten, waren
auf verwaltete ,,Dinge* reduziert worden. Die sakramentale Stimme der Priester (in der Wis-
senschaft als ,,priesterliche Tradition* bezeichnet) — eine Sprache, die in unserem schrillen
Moralismus deutlich fehlt — besagt, dass man, wenn alte Sinnmuster zerstort sind, Zuflucht in
liturgischen Konstruktionen geordneter Heiligkeit finden kann. Menschen wie wir scheuen
vor der Heiligkeit zurtick, weil sie Angst vor Prahlerei oder selbstgerechter Punktlichkeit ha-
ben. Aber in dieser dringenden Situation zuckten die Priester nicht zurtick. Ohne sich zu scha-
men, verkiindeten sie Gottes Ruf: ,,Ich bin der Herr, euer Gott; darum heiligt euch und seid

heilig. Thr sollt euch nicht verunreinigen. ... Ihr sollt heilig sein, denn ich bin heilig” (Lev.
11,44-45).

Als Antwort auf die Krise der Vertreibung vertritt das Buch Levitikus strenge Vorstellungen
von Heiligkeit. Wir mochten nicht all diesen konkreten Anweisungen folgen, wie man Rein-
heit bewahrt und Verunreinigungen meidet. Wichtig ist jedoch, dass diese vertriebenen Men-
schen, flr die fast alles auler Kontrolle geraten war, sich aufmachten, ihr Leben neu zu ord-
nen und wiederzufinden, indem sie sich bewusst zur Gemeinschaft mit Gott entschlossen. Sie
haben verstanden, dass das Leben im Glauben nicht zuféllig oder zuféllig ist. Es ergibt sich
nicht von selbst. Es erfordert Achtsamkeit. Levitikus fordert konkrete kdrperliche Wege, um
das Leben absichtlich auf die Heiligkeit Gottes auszurichten, eine Heiligkeit, die trostet, ob-
wohl sie fordert. Diese Heiligkeit — ohne die wir nicht leben kénnen — ist nicht auf Anfrage

Brueggemann - Gespréche unter Exilanten 2 13.11.2022



erhéltlich, sondern entsteht in und durch Praktiken, die Gott einladen, unter uns zu wohnen.
Nach der priesterlichen Tradition muss die Gemeinschaft in der Tat einen geeigneten Lebens-
raum flr die Gegenwart Gottes vorbereiten.

In Zeiten der Entfremdung ist die Versuchung grof3, sich mit sich selbst zu besché&ftigen und
sich selbst zu verzehren. Aber die priesterlich-sakramentale Tradition weil3, dass selbst eine
tiefe Verirrung das Leben nicht vom Geheimnis Gottes entleeren kann, einem Geheimnis, das
uns zu konkretem Handeln und nachhaltigem Denken auffordert. Die Reduktion des Lebens
auf Haben und Besitzen und auf triviale Unterhaltung ist Zeichen und Mal3stab fur unsere tod-
liche Alternative zur Heiligkeit. In der Tat warnt der Prophet Amos, dass solche Genuisse Is-
rael schliel3lich aus dem Land vertreiben und Jahwe aus Israel vertreiben werden.

Im Buch Levitikus wird das Thema der disziplinierten Heiligkeit im taglichen Leben weiter-
verfolgt. Das Schopfungsgedicht in 1. Mose 1,1-2,4a stellt das gleiche Thema in einem grof3e-
ren Rahmen dar. Diese exilische Liturgie bekréftigt das Gute einer geordneten Welt unter
Gottes regierendem Segen. Sie ist in der Tat eine Gegenliturgie, weil sie eine Art von Leben
bekraftigt, das von der Realitét dieser vertriebenen Menschen weit entfernt ist. In ihrem Got-
tesdienst wollten sich die Israeliten nicht mit ihren Umsténden abfinden. Ihre Charakterisie-
rung der Welt als Gottes Schopfung ist geprigt von dem wiederholten Urteil: ,,Es ist gut, es ist
gut, es ist gut, es ist sehr gut.“ Und es wird bekriftigt, dass ,,Gott den siebten Tag gesegnet
und geheiligt hat, weil er an ihm von aller Arbeit geruht hat.*

Der Ausgangspunkt fur die Heiligkeit, die das Leben wiederherstellt und neu ordnet, ist tat-
séchlich der Sabbat. Diese heilige Zeit sollte weder durch Gesetzlichkeit und ,,blaue Gesetze*
noch durch hektische, fieberhafte, selbstverliebte Unterhaltung gepragt sein. Den Priestern
schwebt eine Ruhe vor, die ein nachbarschaftliches Miteinander mdglich macht. Der Sakra-
mentalismus ist eine Uberzeugende Alternative zur Verzweiflung, ein Bewusstsein, dass wir
auch hier und jetzt in Gottes fordernder und versichernder Gegenwart sind.

Von Israel kénnen wir auch lernen, wie wichtig es ist, sich um ein Gemeinschaftsgefiihl zu
bemihen. Das Buch Deuteronomium, ein grundlegendes Dokument fiir die Exilanten, wurde
fiir die Entstehung des Judentums von zentraler Bedeutung. Die Vertreibung bringt die Versu-
chung mit sich, sich mit sich selbst zu beschaftigen und der schwierigen Aufgabe der Gemein-
schaftsbildung um des privaten Wohlbefindens willen zu entfliehen. Dies ist in unserer eige-
nen Gesellschaft nur allzu offensichtlich, in der die 6ffentliche Verantwortung schwindet und
die Privilegiertesten verzweifelt daran arbeiten, ihren Privatbesitz zu verbessern. Wir kénnen
diesen mit sich selbst beschéftigten Individualismus an der Gier erkennen, die unsere Gesell-
schaft als ,,Chance* bezeichnet, am Niedergang des 6ffentlichen Gesundheitswesens, weil es
,,zu kostspielig® ist, und am Verfall 6ffentlicher Einrichtungen, deren Unterhalt als zu kost-
spielig angesehen wird, als ob die Besteuerung eine Strafe und nicht eine notwendige nach-
barschaftliche Handlung ware.

Die deuteronomische Tradition stellt die Gesellschaft als eine Nachbarschaft dar und schreibt
Haltungen und MaRnahmen vor, die die Nachbarschaft férdern. Das Deuteronomium besteht
darauf, dass das Wirtschaftsleben so organisiert werden muss, dass das Wohlergehen von Wit-
wen, Waisen und Einwanderern gewahrleistet ist. Diese Antwort auf die Entwurzelung besteht
darauf, dass die Aufrechterhaltung einer 6ffentlichen Wirtschaft des Mitgefiihls und der Ge-
rechtigkeit ein Weg ist, die Verzweiflung zu iiberwinden. ,,Du sollst einem ansdssigen Frem-
den oder einer Waise nicht das Recht vorenthalten. Du sollst das Gewand einer Witwe nicht
als Pfand nehmen. Denke daran, dass du ein Sklave in Agypten warst ..., heiBt es im Deute-
ronomium. Eine Gesellschaft, die den Bedurftigen gegentber nicht grof3zuigig sein kann, wird
nicht gesegnet werden. Das Buch lehrt: ,,Jedes siebte Jahr sollst du einen Schuldenerlass

Brueggemann - Gespréche unter Exilanten 3 13.11.2022



gewahren.... Sei nicht hartherzig oder geizig gegenuber deinem bedurftigen N&chsten. Viel-
mehr sollst du deine Hand 6ffnen und bereitwillig genug leihen, um die Not zu stillen, was
immer sie auch sein mag.*

Dies ist vielleicht das erstaunlichste Gebot in der Bibel. In der antiken Welt war es damals wie
heute Ublich, dass jeder, der einem anderen Geld schuldete, dieses auch abarbeiten musste. Je
mehr man schuldete, desto mehr Arbeit musste man leisten. Und wenn man genug Schulden
hatte, gehorte man vielleicht irgendwann zum ,,Firmenladen (company store)“. Aber das alte
Israel setzte dieser schuldenbezogenen Arbeit eine Grenze, um die Bildung einer dauerhaften
Unterschicht zu verhindern. Egal wie hoch die Schulden waren, sie durften nur sechs Jahre
lang abgearbeitet werden und nicht langer. Danach wurden die verbliebenen Schulden gestri-
chen. Das Deuteronomium macht deutlich, dass wirtschaftliches Handeln eine Form der
Né&chstenliebe ist und dass die wirtschaftliche Versorgung angepasst werden muss, um die
Gemeinschaft zu erhalten.

Zeiten des Umbruchs sind besonders geeignet, eine dauerhafte Unterschicht zu fordern. Ner-
vose und &ngstliche Menschen kdnnen versucht sein, ihre wirtschaftlich schwachen Nachbarn
zu bestechen. Doch die Bibel stellt die Krise als Motivation fir den Aufbau einer gerechteren
Gesellschaft dar. Die Gesetze des Offentlichen Lebens kdnnten ganz anders aussehen, wenn
sich alle ihrer eigenen Verletzlichkeit bewusst waren.

SchlieBlich kénnen wir aus dem Alten Testament lernen, den Gott zu verkunden, der neue so-
ziale Mdoglichkeiten jenseits der geschrumpften Horizonte von Niederlage und unterwarfiger
Fuigsamkeit schafft. Die Exilanten in Babylon sahen sich einem Reich gegentber, das alles zu
bestimmen und zu diktieren schien, so wie der militarisch-industrielle Komplex unser Leben
zu bestimmen scheint. Das alte Israel konnte sich seine Zukunft nur unter den von Babylon
erlaubten und sanktionierten Bedingungen vorstellen. In dieser Situation trat der Prophet Je-
saja auf, die kraftvollste, kiihnste und phantasievollste aller Stimmen des Glaubens wéhrend
des Exils.

Inmitten des Leidens und der Verzweiflung seines Volkes bot Jesaja eine radikal neue Még-
lichkeit an. Er wagte es, im Angesicht der kaiserlichen Macht trotzig zu sagen: ,,Dein Gott re-
giert”. Der Gott, der hier neu verkiindet wird, verkiindet Trost und bekriftigt, dass die Zeit des
Leidens zu Ende ist. Jesaja fordert seine Gemeinde auf, nach Hause zuriickzukehren: ,,Geht
weg, geht weg ... geht hinaus aus ihrer Mitte* (52,11). ,,Ihr werdet in Freude hinausgehen, /
ihr werdet in Frieden zuriickgefiihrt werden* (55,12).

Die Rickkehr aus dem Exil kann in der Tat geografisch sein. Aber zundchst ist die Bewegung
emotional, liturgisch und imaginativ; sie erfordert eine Vision der Zukunft, die frei ist von den
angstlichen Traumen der etablierten Macht. Sie verlangt, dass wir uns auf imaginative Weise
von den Mdchten befreien, die uns gefangen gehalten haben, vielleicht von einer selbstgefalli-
gen Orthodoxie, vielleicht von Ubertriebenem Selbstschutz und Selbstvertrauen, vielleicht von
den betrugerischen Annehmlichkeiten der imperialen Finanzen und Waffen. Man kann in Je-
sajas kihner Poesie fast die tanzende Leichtigkeit eines kleinen Kindes spuren, die der miiden
Nichternheit abgestumpfter Erwachsener entgegenwirkt, die die Welt zu lange in einer Posi-
tion gehalten haben. Die Rickkehr aus dem Exil beginnt mit einem emotionalen Akt des zivi-
len Ungehorsams.

Frederick Biichner schreibt in seinem kiirzlich erschienenen Buch ,,Sehnsucht nach Heimat*:
,» Wir tragen eine Vision der Ganzheit in uns, von der wir spiiren, dass sie unser wahres Zu-
hause ist, das uns zuwinkt.“ Aber, so fiigt er hinzu, ,,wehe uns, wenn wir die Obdachlosen
vergessen, die keine Stimme haben, keine Macht, niemanden, der sich fur sie einsetzt, die

Brueggemann - Gespréche unter Exilanten 4 13.11.2022



genauso gut kein Gesicht haben konnten. Wehe uns, wenn wir unsere eigene Obdachlosigkeit
vergessen. Obdachlos zu sein, wie Menschen wie du und ich es sind, bedeutet, tiberall ein Zu-
hause zu haben, aber in keinem davon wirklich zu Hause zu sein. Wirklich zu Hause zu sein,
bedeutet, wirklich in Frieden zu sein, und unser Leben ist so eng miteinander verwoben, dass
es fur keinen von uns Frieden geben kann, solange nicht fur uns alle echter Frieden herrscht.
Es ist dieselbe Botschaft, die Jesaja im sechsten Jahrhundert wortgewaltig verkiindete, als er
die Exilanten nach Hause einlud.

Die meisten lehnten das Angebot ab. Die meisten blieben im Reich, das alle VVorzlge zu ha-
ben schien. Einige wenige ergriffen die Chance. Sie sind es, die den Glauben und die Mdg-
lichkeit einer neuen Zukunft fir uns am Leben erhalten haben.

In unserer Zeit der Verwerfungen kann die Kirche Wege des Sprechens und Handelns anbie-
ten, die von der herrschenden Gesellschaft als subversiv angesehen werden, ohne die wir aber
nicht lange menschlich bleiben kénnen. Sie kann Traurigkeit, Wut und Verlust zum Ausdruck
bringen, als Alternative zur Verleugnung, die unweigerlich Brutalitat hervorbringt. Sie kann
eine Stimme der Heiligkeit sein, die der trivialen, auf Waren ausgerichteten Welt die Aus-
ubung von Disziplinen entgegensetzt, die Gemeinschaft ermdglichen. Sie kann eine Stimme
der phantasievollen, nachbarschaftlichen Transformation sein, die sich auf die Bedurftigen
konzentriert. Und sie kann neue soziale Mdglichkeiten zum Ausdruck bringen, die in der
Wabhrheit von Gottes guter Nachricht verwurzelt sind. Wir stehen vor der Wahl, entweder ei-
ner angstlichen Selbstbeschéftigung zu erliegen, die den Geist schrumpfen lasst, oder dem Ruf
Gottes zu folgen, sich wieder auf den Schmerz der Welt und die Moglichkeit der Erneuerung
und des Heils einzulassen.

Walter Bruggermann ist emeritierter Professor fiir Altes Testament am Columbia Theological
Seminary in Decatur, Georgia.

Quelle: The Christian Century, 2. bis 9. Juli 1997, S. 630-632.

Brueggemann - Gespréche unter Exilanten 5 13.11.2022



