
Brueggemann - Gespräche unter Exilanten 1 13.11.2022 

Gespräche unter Exilanten 

Von Walter Brueggemann 

Unsere Gesellschaft ist durch eine tiefe Verwerfung gekennzeichnet, die jeden Aspekt unseres 

Lebens berührt. Die alten Gewissheiten scheinen weniger sicher zu sein; die alten Privilegien 

werden stark in Frage gestellt; die alten Herrschaftsverhältnisse sind zunehmend ineffektiv 

und brüchig; die etablierten staatlichen, erzieherischen, gerichtlichen und medizinischen Insti-

tutionen scheinen immer weniger in der Lage zu sein, das zu leisten, was wir brauchen und zu 

erwarten haben; das alte soziale Gefüge zerfasert unter dem Ansturm von Egoismus, Angst, 

Zorn und Gier. 

Es scheint kein Zurück in unsere frühere Welt zu geben, denn die Umstände, die diese Welt 

lebensfähig machen, haben sich geändert. Da die Kirche eng mit den alten Mustern von Ge-

wissheit, Privilegien und Herrschaft verbunden ist, teilt sie eine gemeinsame Gefahr mit ande-

ren alten Institutionen. Die Kirchenmitglieder sind verwirrt über die Autorität, verwirrt über 

die Mission, besorgt über die Finanzen, umstritten über Normen und Ethik und besorgt über 

das Überleben der Kirche. 

Unserer betäubten und verwirrten Gesellschaft fehlt es an Denk- und Redeweisen, die uns hel-

fen können, Abhilfe zu schaffen – die uns in die Lage versetzen, tief in die Krise einzudringen 

und so eine Verleugnung zu vermeiden, und uns eine bessere Zukunft vorzustellen und so 

Verzweiflung zu vermeiden. Aber wenn die Kirche ihrem eigenen vergangenen Leben mit 

Gott treu ist, verfügt sie über Wege des Sprechens, des Wissens und der Vorstellungskraft, die 

unsere kulturelle Malaise erfolgreich angehen können. Wenn sie sich an ihre alten Wunder er-

innert, den Mut hat, in ihrer eigenen Kadenz zu sprechen, und alte Zeiten des Schmerzes wie-

der aufgreift, verfügt die Kirche über rhetorische und bezeugende Gegenmittel gegen Ver-

leugnung und Verzweiflung. 

Wenn ein alttestamentlicher Lehrer über Dislokation nachdenkt, geht er in „dynamischer Ana-

logie“ zum Exil über, dem entscheidenden und bestimmenden Ereignis der hebräischen 

Schriften. Durch seine Sturheit, seine Weigerung, die Absichten Jahwes zu befolgen, und 

seine Entschlossenheit, gegen die Nächstenliebe zu handeln, brachte Israel die große Krise 

von 587 v. Chr. über sich. In jenem Jahr wurde Jerusalem verbrannt und sein Tempel zerstört, 

der König verbannt, die führenden Bürger deportiert und das öffentliche Leben beendet. Für 

das alte Israel bedeutete dies das Ende von Privilegien, Gewissheit, Herrschaft, tragfähigen 

öffentlichen Institutionen und einem tragfähigen sozialen Gefüge. Es war das Ende des Le-

bens mit Gott, das Israel für selbstverständlich gehalten hatte. In dieser erschütternden Zeit 

sah sich das alte Israel der Versuchung der Verleugnung ausgesetzt – der Vortäuschung, es 

habe keinen Verlust gegeben – und es sah sich der Versuchung der Verzweiflung ausgesetzt – 

der Unfähigkeit, einen Ausweg zu sehen. 

Die alttestamentlichen Geschichten über das Exil könnten ein Hilfsmittel, vielleicht das ein-

zige Hilfsmittel sein, um uns von der Verleugnung und Verzweiflung zur Möglichkeit zu füh-

ren. Das alte Israel verstand, dass Neues nicht entstehen kann, wenn der Verlust nicht unter-

sucht und verstanden wird. Die Traditionen des Exils zeigen vier Wege des Sprechens und der 

gläubigen Vorstellungskraft auf, die die Kirche praktizieren und als Gegenmittel zu Verleug-

nung und Verzweiflung anbieten kann. 

Die antike Gemeinschaft der Verbannten hat vor allem gelernt, Traurigkeit, Wut, Zorn und 

Verlust ehrlich auszudrücken. Die Israeliten haben fast alles verloren, als sie Jerusalem verlo-

ren. In ähnlicher Weise erscheint der gegenwärtige Verlust der alten Hegemoniemuster, die 



Brueggemann - Gespräche unter Exilanten 2 13.11.2022 

Weißen und Männern und ihren verschiedenen Entourages Privilegien verliehen, immens. Die 

enorme Wut, die mit einem solchen Verlust einhergeht, zeigt sich in der Misshandlung von 

Familien, in absurden Rüstungsprogrammen und -haushalten, in einer missbräuchlichen Ge-

fängnispolitik, in der Leidenschaft für die Todesstrafe und in Angriffen auf die Armen im Na-

men der „Reform“. 

Von Israel kann die Kirche lernen, wie sie besser mit Trauer und Wut umgehen kann. Sie 

kann lernen, diese Gefühle an Gott zu richten, denn Gott ist es, der unsere ungerechten Privi-

legien und unsere trügerische Sicherheit beendet. Das alte Israel durchbrach das Muster der 

Verleugnung, indem es Klage- und Klagereden hielt, die zu sagen wagten, wie überwältigend 

der Verlust war, wie groß die Angst, wie tief die daraus resultierende Furcht. Die Klagelieder 

bringen die Traurigkeit dieser Erfahrung zum Ausdruck, indem sie ein verarmtes Jerusalem 

beschreiben: „Sie weint bitterlich in der Nacht, mit Tränen auf den Wangen; unter all ihren 

Liebhabern hat sie keinen, der sie tröstet“ (1,2). 

Psalm 137 drückt die Wut aus, die der Verlust hervorruft: „Glücklich werden die sein, die 

deine Kinder nehmen / und sie gegen hassende Felsen schleudern!“ Psalm 79 verleiht einer 

Empörung Ausdruck, die sich in den Wunsch nach Rache verwandelt: „Wir sind ein Hohn für 

unsere Nachbarn geworden, / verspottet und verhöhnt von denen um uns herum.... / Kehrt sie-

benfach zurück in den Schoß unserer Nachbarn / den Spott, mit dem sie uns verhöhnen.“ 

Der Dichter wagt es, den alten Lamech mit seinem unbändigen Rachedurst zu zitieren, 70 mal 

sieben. Die Bitterkeit, die sich in unserer Gesellschaft gegen Humanisten, Muslime, Homose-

xuelle, Kommunisten usw. richtet, ist im Alten Testament an den Gott gerichtet, vor dem kein 

Geheimnis bewahrt werden kann. Solche kathartischen Äußerungen sind auch eine ehrliche 

und mutige Praxis des Gebets. Sie bieten die Möglichkeit, einen brutalen Verlust in einen Akt 

des Glaubens zu verwandeln, der wiederum in positive Energie umschlagen kann. Diese Re-

depraktiken geben uns die Möglichkeit, unserer Wut über den Verlust Luft zu machen, ohne 

sie in Handlungen eskalieren zu lassen, die unsere Nächsten verletzen. 

Das alte Israel ist auch ein Vorbild für uns, wenn es um Ordnung und Heiligkeit geht. Zur Zeit 

des Exils glaubten einige Menschen, dass das Leben in Jerusalem trivialisiert und sinnentleert 

worden war. Alle Teile des Lebens, einschließlich Gott, sich selbst und den Nächsten, waren 

auf verwaltete „Dinge“ reduziert worden. Die sakramentale Stimme der Priester (in der Wis-

senschaft als „priesterliche Tradition“ bezeichnet) – eine Sprache, die in unserem schrillen 

Moralismus deutlich fehlt – besagt, dass man, wenn alte Sinnmuster zerstört sind, Zuflucht in 

liturgischen Konstruktionen geordneter Heiligkeit finden kann. Menschen wie wir scheuen 

vor der Heiligkeit zurück, weil sie Angst vor Prahlerei oder selbstgerechter Pünktlichkeit ha-

ben. Aber in dieser dringenden Situation zuckten die Priester nicht zurück. Ohne sich zu schä-

men, verkündeten sie Gottes Ruf: „Ich bin der Herr, euer Gott; darum heiligt euch und seid 

heilig. Ihr sollt euch nicht verunreinigen. ... Ihr sollt heilig sein, denn ich bin heilig“ (Lev. 

11,44-45). 

Als Antwort auf die Krise der Vertreibung vertritt das Buch Levitikus strenge Vorstellungen 

von Heiligkeit. Wir möchten nicht all diesen konkreten Anweisungen folgen, wie man Rein-

heit bewahrt und Verunreinigungen meidet. Wichtig ist jedoch, dass diese vertriebenen Men-

schen, für die fast alles außer Kontrolle geraten war, sich aufmachten, ihr Leben neu zu ord-

nen und wiederzufinden, indem sie sich bewusst zur Gemeinschaft mit Gott entschlossen. Sie 

haben verstanden, dass das Leben im Glauben nicht zufällig oder zufällig ist. Es ergibt sich 

nicht von selbst. Es erfordert Achtsamkeit. Levitikus fordert konkrete körperliche Wege, um 

das Leben absichtlich auf die Heiligkeit Gottes auszurichten, eine Heiligkeit, die tröstet, ob-

wohl sie fordert. Diese Heiligkeit – ohne die wir nicht leben können – ist nicht auf Anfrage 



Brueggemann - Gespräche unter Exilanten 3 13.11.2022 

erhältlich, sondern entsteht in und durch Praktiken, die Gott einladen, unter uns zu wohnen. 

Nach der priesterlichen Tradition muss die Gemeinschaft in der Tat einen geeigneten Lebens-

raum für die Gegenwart Gottes vorbereiten. 

In Zeiten der Entfremdung ist die Versuchung groß, sich mit sich selbst zu beschäftigen und 

sich selbst zu verzehren. Aber die priesterlich-sakramentale Tradition weiß, dass selbst eine 

tiefe Verirrung das Leben nicht vom Geheimnis Gottes entleeren kann, einem Geheimnis, das 

uns zu konkretem Handeln und nachhaltigem Denken auffordert. Die Reduktion des Lebens 

auf Haben und Besitzen und auf triviale Unterhaltung ist Zeichen und Maßstab für unsere töd-

liche Alternative zur Heiligkeit. In der Tat warnt der Prophet Amos, dass solche Genüsse Is-

rael schließlich aus dem Land vertreiben und Jahwe aus Israel vertreiben werden. 

Im Buch Levitikus wird das Thema der disziplinierten Heiligkeit im täglichen Leben weiter-

verfolgt. Das Schöpfungsgedicht in 1. Mose 1,1-2,4a stellt das gleiche Thema in einem größe-

ren Rahmen dar. Diese exilische Liturgie bekräftigt das Gute einer geordneten Welt unter 

Gottes regierendem Segen. Sie ist in der Tat eine Gegenliturgie, weil sie eine Art von Leben 

bekräftigt, das von der Realität dieser vertriebenen Menschen weit entfernt ist. In ihrem Got-

tesdienst wollten sich die Israeliten nicht mit ihren Umständen abfinden. Ihre Charakterisie-

rung der Welt als Gottes Schöpfung ist geprägt von dem wiederholten Urteil: „Es ist gut, es ist 

gut, es ist gut, es ist sehr gut.“ Und es wird bekräftigt, dass „Gott den siebten Tag gesegnet 

und geheiligt hat, weil er an ihm von aller Arbeit geruht hat.“ 

Der Ausgangspunkt für die Heiligkeit, die das Leben wiederherstellt und neu ordnet, ist tat-

sächlich der Sabbat. Diese heilige Zeit sollte weder durch Gesetzlichkeit und „blaue Gesetze“ 

noch durch hektische, fieberhafte, selbstverliebte Unterhaltung geprägt sein. Den Priestern 

schwebt eine Ruhe vor, die ein nachbarschaftliches Miteinander möglich macht. Der Sakra-

mentalismus ist eine überzeugende Alternative zur Verzweiflung, ein Bewusstsein, dass wir 

auch hier und jetzt in Gottes fordernder und versichernder Gegenwart sind. 

Von Israel können wir auch lernen, wie wichtig es ist, sich um ein Gemeinschaftsgefühl zu 

bemühen. Das Buch Deuteronomium, ein grundlegendes Dokument für die Exilanten, wurde 

für die Entstehung des Judentums von zentraler Bedeutung. Die Vertreibung bringt die Versu-

chung mit sich, sich mit sich selbst zu beschäftigen und der schwierigen Aufgabe der Gemein-

schaftsbildung um des privaten Wohlbefindens willen zu entfliehen. Dies ist in unserer eige-

nen Gesellschaft nur allzu offensichtlich, in der die öffentliche Verantwortung schwindet und 

die Privilegiertesten verzweifelt daran arbeiten, ihren Privatbesitz zu verbessern. Wir können 

diesen mit sich selbst beschäftigten Individualismus an der Gier erkennen, die unsere Gesell-

schaft als „Chance“ bezeichnet, am Niedergang des öffentlichen Gesundheitswesens, weil es 

„zu kostspielig“ ist, und am Verfall öffentlicher Einrichtungen, deren Unterhalt als zu kost-

spielig angesehen wird, als ob die Besteuerung eine Strafe und nicht eine notwendige nach-

barschaftliche Handlung wäre. 

Die deuteronomische Tradition stellt die Gesellschaft als eine Nachbarschaft dar und schreibt 

Haltungen und Maßnahmen vor, die die Nachbarschaft fördern. Das Deuteronomium besteht 

darauf, dass das Wirtschaftsleben so organisiert werden muss, dass das Wohlergehen von Wit-

wen, Waisen und Einwanderern gewährleistet ist. Diese Antwort auf die Entwurzelung besteht 

darauf, dass die Aufrechterhaltung einer öffentlichen Wirtschaft des Mitgefühls und der Ge-

rechtigkeit ein Weg ist, die Verzweiflung zu überwinden. „Du sollst einem ansässigen Frem-

den oder einer Waise nicht das Recht vorenthalten. Du sollst das Gewand einer Witwe nicht 

als Pfand nehmen. Denke daran, dass du ein Sklave in Ägypten warst ...“, heißt es im Deute-

ronomium. Eine Gesellschaft, die den Bedürftigen gegenüber nicht großzügig sein kann, wird 

nicht gesegnet werden. Das Buch lehrt: „Jedes siebte Jahr sollst du einen Schuldenerlass 



Brueggemann - Gespräche unter Exilanten 4 13.11.2022 

gewähren.... Sei nicht hartherzig oder geizig gegenüber deinem bedürftigen Nächsten. Viel-

mehr sollst du deine Hand öffnen und bereitwillig genug leihen, um die Not zu stillen, was 

immer sie auch sein mag.“ 

Dies ist vielleicht das erstaunlichste Gebot in der Bibel. In der antiken Welt war es damals wie 

heute üblich, dass jeder, der einem anderen Geld schuldete, dieses auch abarbeiten musste. Je 

mehr man schuldete, desto mehr Arbeit musste man leisten. Und wenn man genug Schulden 

hatte, gehörte man vielleicht irgendwann zum „Firmenladen (company store)“. Aber das alte 

Israel setzte dieser schuldenbezogenen Arbeit eine Grenze, um die Bildung einer dauerhaften 

Unterschicht zu verhindern. Egal wie hoch die Schulden waren, sie durften nur sechs Jahre 

lang abgearbeitet werden und nicht länger. Danach wurden die verbliebenen Schulden gestri-

chen. Das Deuteronomium macht deutlich, dass wirtschaftliches Handeln eine Form der 

Nächstenliebe ist und dass die wirtschaftliche Versorgung angepasst werden muss, um die 

Gemeinschaft zu erhalten. 

Zeiten des Umbruchs sind besonders geeignet, eine dauerhafte Unterschicht zu fördern. Ner-

vöse und ängstliche Menschen können versucht sein, ihre wirtschaftlich schwachen Nachbarn 

zu bestechen. Doch die Bibel stellt die Krise als Motivation für den Aufbau einer gerechteren 

Gesellschaft dar. Die Gesetze des öffentlichen Lebens könnten ganz anders aussehen, wenn 

sich alle ihrer eigenen Verletzlichkeit bewusst wären. 

Schließlich können wir aus dem Alten Testament lernen, den Gott zu verkünden, der neue so-

ziale Möglichkeiten jenseits der geschrumpften Horizonte von Niederlage und unterwürfiger 

Fügsamkeit schafft. Die Exilanten in Babylon sahen sich einem Reich gegenüber, das alles zu 

bestimmen und zu diktieren schien, so wie der militärisch-industrielle Komplex unser Leben 

zu bestimmen scheint. Das alte Israel konnte sich seine Zukunft nur unter den von Babylon 

erlaubten und sanktionierten Bedingungen vorstellen. In dieser Situation trat der Prophet Je-

saja auf, die kraftvollste, kühnste und phantasievollste aller Stimmen des Glaubens während 

des Exils. 

Inmitten des Leidens und der Verzweiflung seines Volkes bot Jesaja eine radikal neue Mög-

lichkeit an. Er wagte es, im Angesicht der kaiserlichen Macht trotzig zu sagen: „Dein Gott re-

giert“. Der Gott, der hier neu verkündet wird, verkündet Trost und bekräftigt, dass die Zeit des 

Leidens zu Ende ist. Jesaja fordert seine Gemeinde auf, nach Hause zurückzukehren: „Geht 

weg, geht weg ... geht hinaus aus ihrer Mitte“ (52,11). „Ihr werdet in Freude hinausgehen, / 

ihr werdet in Frieden zurückgeführt werden“ (55,12). 

Die Rückkehr aus dem Exil kann in der Tat geografisch sein. Aber zunächst ist die Bewegung 

emotional, liturgisch und imaginativ; sie erfordert eine Vision der Zukunft, die frei ist von den 

ängstlichen Träumen der etablierten Macht. Sie verlangt, dass wir uns auf imaginative Weise 

von den Mächten befreien, die uns gefangen gehalten haben, vielleicht von einer selbstgefälli-

gen Orthodoxie, vielleicht von übertriebenem Selbstschutz und Selbstvertrauen, vielleicht von 

den betrügerischen Annehmlichkeiten der imperialen Finanzen und Waffen. Man kann in Je-

sajas kühner Poesie fast die tanzende Leichtigkeit eines kleinen Kindes spüren, die der müden 

Nüchternheit abgestumpfter Erwachsener entgegenwirkt, die die Welt zu lange in einer Posi-

tion gehalten haben. Die Rückkehr aus dem Exil beginnt mit einem emotionalen Akt des zivi-

len Ungehorsams. 

Frederick Büchner schreibt in seinem kürzlich erschienenen Buch „Sehnsucht nach Heimat“: 

„Wir tragen eine Vision der Ganzheit in uns, von der wir spüren, dass sie unser wahres Zu-

hause ist, das uns zuwinkt.“ Aber, so fügt er hinzu, „wehe uns, wenn wir die Obdachlosen 

vergessen, die keine Stimme haben, keine Macht, niemanden, der sich für sie einsetzt, die 



Brueggemann - Gespräche unter Exilanten 5 13.11.2022 

genauso gut kein Gesicht haben könnten. Wehe uns, wenn wir unsere eigene Obdachlosigkeit 

vergessen. Obdachlos zu sein, wie Menschen wie du und ich es sind, bedeutet, überall ein Zu-

hause zu haben, aber in keinem davon wirklich zu Hause zu sein. Wirklich zu Hause zu sein, 

bedeutet, wirklich in Frieden zu sein, und unser Leben ist so eng miteinander verwoben, dass 

es für keinen von uns Frieden geben kann, solange nicht für uns alle echter Frieden herrscht. 

Es ist dieselbe Botschaft, die Jesaja im sechsten Jahrhundert wortgewaltig verkündete, als er 

die Exilanten nach Hause einlud. 

Die meisten lehnten das Angebot ab. Die meisten blieben im Reich, das alle Vorzüge zu ha-

ben schien. Einige wenige ergriffen die Chance. Sie sind es, die den Glauben und die Mög-

lichkeit einer neuen Zukunft für uns am Leben erhalten haben. 

In unserer Zeit der Verwerfungen kann die Kirche Wege des Sprechens und Handelns anbie-

ten, die von der herrschenden Gesellschaft als subversiv angesehen werden, ohne die wir aber 

nicht lange menschlich bleiben können. Sie kann Traurigkeit, Wut und Verlust zum Ausdruck 

bringen, als Alternative zur Verleugnung, die unweigerlich Brutalität hervorbringt. Sie kann 

eine Stimme der Heiligkeit sein, die der trivialen, auf Waren ausgerichteten Welt die Aus-

übung von Disziplinen entgegensetzt, die Gemeinschaft ermöglichen. Sie kann eine Stimme 

der phantasievollen, nachbarschaftlichen Transformation sein, die sich auf die Bedürftigen 

konzentriert. Und sie kann neue soziale Möglichkeiten zum Ausdruck bringen, die in der 

Wahrheit von Gottes guter Nachricht verwurzelt sind. Wir stehen vor der Wahl, entweder ei-

ner ängstlichen Selbstbeschäftigung zu erliegen, die den Geist schrumpfen lässt, oder dem Ruf 

Gottes zu folgen, sich wieder auf den Schmerz der Welt und die Möglichkeit der Erneuerung 

und des Heils einzulassen. 

Walter Brüggermann ist emeritierter Professor für Altes Testament am Columbia Theological 

Seminary in Decatur, Georgia.  

Quelle: The Christian Century, 2. bis 9. Juli 1997, S. 630-632. 


