Die Schopfung singt der Dreieinigkeit zu. Das grol3e Drama des trinitari-
schen Hymnus ,,Heilig, heilig, heilig*

VVon Walter Brueggemann

Warum singen wir als Teil des Gottesdienstes? Die Antwort ist nicht abstrakt oder theoretisch.
Sie wird durch die Praxis des Singens der Lieder selbst gegeben. Die bestimmenden Praktiken
der christlichen Gemeinschaft und das bestimmende Wesen unseres Menschseins, das in der
Gegenwart Gottes zum Ausdruck kommt, finden sich in der Abfolge der Psalmen 104, 105,
106 und 107.

— Psalm 104 zeigt die Praxis des Staunens und der Ehrfurcht, die in tiberschwénglichem
Lobpreis miindet.

— Psalm 105 zeigt, wie wir uns an Gottes gute Taten erinnern, die uns zu frohlichem Ge-
horsam bewegen.

— Psalm 106 zeigt das Erinnern an unsere eigene Verirrung, die uns ehrlich in unsere
Not und Hoffnung auf Gottes Rettung versetzt.

— Psalm 107 zeigt den Akt der Dankbarkeit, der die Anlésse fiir Gottes verwandelnde
Treue und unsere Antwort mit materieller Dankbarkeit konkret benennt.

Die vier liturgischen Handlungen — Lobpreis, Bereitschaft zum Gehorsam, Bereitschaft zur
Rettung und Dank (zu denen weitere &hnliche Handlungen ohne weiteres hinzugefligt werden
konnen) — bilden zusammen eine Darstellung des Menschseins, wie es in der biblischen Tradi-
tion gegeben ist und wie es im Gottesdienst vollzogen werden kann.

Diese Dimensionen des Menschseins, die in ihrem Vollzug erfasst werden, stellen eine Welt
der Gabe dar, die sich der konventionellen und allgegenwartigen Welt der Ware verweigert.
Die momentane Abkehr von der Welt der Ware im Gottesdienst erfordert eine Praxis der Vor-
stellungskraft und der emotionalen Emanzipation, die sich dem engen Kalkul der Marktideo-
logie widersetzen. Sie widersetzen sich auch dem verniinftigen Gerede, das viele Christen im
Gottesdienst zu fiihren pflegen. Singen ist eine Kunst, die eine Art von Freiheit mit sich
bringt, die sich der analytischen Kontrolle entzieht. Singen ist in der Welt ziemlich unver-
ninftig und legt Zeugnis von einer alternativen Realitét ab.

Eine Antwort auf die Frage ,,Warum singen wir?* lautet daher, dass wir im Singen unsere von
Gott gegebene Menschlichkeit zum Ausdruck bringen und verwirklichen kénnen, die durch
korperliche Freiheit, unzensierte Artikulation und das Engagement der ganzen Person gekenn-
zeichnet ist. Israel hat dies in seinem Tanzen und Singen erkannt, seit Miriam dem Pharao
trotzte (siehe Exodus 15,20-21). Die friihe Kirche wusste das, als sie zu Pfingsten die kaiserli-
chen Magistrate nervos machte (siehe Apostelgeschichte 16,25-34). Martin Luther wusste
dies, als er die Gnade Gottes darstellte — er wusste, dass diese Gnade gesungen werden muss.
Martin Luther King Jr., der vor den Sheriffs kniete, wusste, dass Singen der Einschiichterung
entgegenwirkt und Mut macht. Und wir wissen es in den spéten Tagen des Kapitalismus, der
die leibliche Menschlichkeit (mit ihren Wunden und Mdglichkeiten) durch das Angebot von
religiosem Kitsch zudecken will.

Das ,,Warum* unseres Chorgesangs wird durch das ,,Was* unseres Singens verstirkt. Gesang-
blcher sind erstaunliche Schatze an generativen, phantasievollen Wiedergaben der Treue. Ein
bestandiges Kirchenlied aus dem frithen 19. Jahrhundert ist ,,Holy, Holy, Holy*, mit einem
Text des anglikanischen Dichters und Bischofs Reginald Heber und einer Melodie von John
B. Dykes. Diese stattliche, kdnigliche Hymne bringt eine Dimension des evangelischen

Brueggemann - Das groRe Drama des trinitarischen Hymnus 1 13.11.2022


https://hymnary.org/text/holy_holy_holy_lord_god_almighty_early

Glaubens zum Ausdruck, die in der stiBen Romantik vieler neuerer Kirchenmusik fast verlo-
ren gegangen ist. In einer verangstigten, einsamen Kultur der Entfremdung wie der unseren
geht es in der aktuellen Kirchenmusik vor allem um den intimen Kontakt mit Gott unter vier
Augen. Die Texte und die Musik zusammen bieten Intimitat mit Gott. Inmitten solcher Musik
steht dieses Kirchenlied als ein méchtiges Beharren darauf, dass die Wirklichkeit Gottes nicht
auf bequeme, beruhigende Gesellschaft reduziert werden kann. Der Hymnus besteht darauf,
dass der Gott, den die Kirche anbetet, ein ehrfurchtgebietender Herrscher ist, dem man sich
bereitwillig unterwirft.

Im gegenwartigen kirchlichen Sprachgebrauch wird der Hymnus regelmaRig mit der Feier des
Dreifaltigkeitssonntags (Trinitatis) in Verbindung gebracht, da der Hymnus ganz bewusst
diese eindeutige Formulierung von Gott in der vollen Majestat des Mysteriums bekraftigt. Das
dreifache ,.heilig* wird als Anspielung auf die drei Personen der Trinitét verstanden. Das ist
eine legitime kirchliche Extrapolation, auch wenn in den biblischen Texten, die den Hymnus
hervorgerufen haben (Offb. 4,6-11 und Jes. 6,1-8), keine trinitarischen Kategorien angespro-
chen werden. Das dreifache ,,heilig” in diesen Texten ist vielmehr eine rhetorische Extrava-
ganz und ein sprachlicher Superlativ, um das ehrfurchtgebietende Wunder des souveranen
Gottes zum Ausdruck zu bringen.

Offenbarung 4 bietet eine Vision von ,,lebenden Wesen* und Altesten, die alle um den himm-
lischen Thron versammelt sind und singen: ,,Heilig, heilig, heilig, Gott, der Herr, der All-
méchtige, der da war und der da ist und der da kommen wird... . Du bist wirdig, unser Herr
und Gott, Herrlichkeit und Ehre und Macht zu empfangen, denn du hast alle Dinge geschaf-
fen, und durch deinen Willen existierten sie und wurden sie geschaffen.” Diese Vision nimmt
eine kinftige Welt vorweg, die eine Alternative zur gegenwartigen, brutalisierenden Welt des
romischen Imperialismus darstellt. Der Hymnus der ,,lebendigen Wesen* bezweifelt, wie die
gesamte Offenbarung, nicht, dass Gott schliel3lich tiber das Imperium der Gewalt siegen wird.
Er bezweifelt auch nicht, dass die Glaubigen, die dem Evangelium vertrauen, in doxologischer
Freude tber den Sieg Gottes enden werden, nachdem sie die vom gegenwartigen Imperium
auferlegten Leiden ertragen haben. Die Doxologie ist also eine vorweggenommene Feier des
sicheren und gewissen Sieges Gottes (iber das historische Bose.

Der Gott, der gefeiert wird, ist der fast unaussprechliche Schopfergott, der alles erschaffen
hat, der ,,Dinge ins Dasein ruft, die nicht existieren* (Rom 4,17), und der vor aller geschafte-
nen Zeit, nach aller geschaffenen Zeit und Herrscher Uber alle geschaffene Zeit ist. Von An-
fang an hat die Kirche nach dem Vorbild Israels gewusst, dass ein solch unaussprechlicher
Anspruch an Gott nur in poetischer, doxologischer Kadenz ausgedriickt werden kann. Es ist
hdchst bedauerlich, dass die doxologische, poetische Formulierung der Dreifaltigkeit, ,,Gott in
drei Personen®, oft von der poetischen liturgischen Formulierung auf eine propositionale Be-
hauptung reduziert wurde, die vorgibt, mit konventioneller menschlicher Rationalitat analy-
siert werden zu kdnnen. Der Zweck der Doxologie ist es, sich einer solchen erklarenden Argu-
mentation zu widersetzen, weshalb die Kirche im besten Fall eher singt als argumentiert oder
streitet.

Das dreifache ,,heilig” in Offenbarung 4 ist zweifellos von Jesaja 6 abgeleitet. Dieser Text
schildert eine turbulente Erfahrung des Propheten Jesaja in Jerusalem: Der Prophet hat eine
Vision des ehrfurchtgebietenden, souveranen Gottes und nimmt daraufhin die beschwerliche
Aufgabe einer prophetischen Berufung an. Die Vision, von der Jesaja erzéhlt, zeigt JHWH als
Konig, hoch und erhaben im himmlischen Thronsaal, wo die ,,lebendigen Geschopfe der Of-
fenbarung, gefliigelte Wesen (Seraphim und Cherubim), in nicht enden wollender Lobprei-
sung um den Thron Gottes schwérmen. Sie bedecken ihr Gesicht mit zwei Flugeln, weil sie es
nicht wagen, den Heiligen zu sehen. Thr Gesang ist das dreifache ,,Heilig®, das in der

Brueggemann - Das groRe Drama des trinitarischen Hymnus 2 13.11.2022



Offenbarung und im Hymnus von Heber erklingt: ,,Heilig, heilig, heilig ist der Herr der Heer-
scharen; die ganze Erde ist voll seiner Herrlichkeit* (Jes 6,3).

Der Tempel kann die gottliche Herrlichkeit, die sich tber die ganze Schopfung ergieft, nicht
fassen. Die Reaktion des Propheten auf diese Vision Gottes ist das Bewusstsein seiner eigenen
stundigen Unwardigkeit, seiner rituellen Unreinheit vor der Heiligkeit. Jesaja ist fassungslos,
dass er in seiner Unwirdigkeit dennoch diese Vision des heiligen Gottes empfangen kann.
Mehr als eine Vision, dieser heilige Gott nimmt ihm durch das Wirken der geflligelten Ge-
schopfe seine Schuld ab und tilgt seine Stinde. Es ist erstaunlich, dass der Heilige in die Ver-
gebung investiert! Jesajas Antwort auf dieses Wunder ist die Bereitschaft, sich im Namen die-
ses dreifach heiligen Gottes auf den Weg zu machen.

Es ist bemerkenswert, dass die folgenden Zeilen in Jesaja 6 in der Kirche meist nicht erwéhnt
oder zitiert werden, denn es sind harte Worte, in denen der heilige Gott dafiir sorgt, dass Israel
in seiner Widerspenstigkeit nicht in der Lage sein wird, ,,zu begreifen®, zu verstehen oder
,2umzukehren und geheilt zu werden* (V. 9-10). Das Volk Gottes soll einem tiefen Gericht un-
terworfen werden; das ist die Last der prophetischen Berufung des Jesaja. Auch wenn wir uns
regelmaRig daftr entscheiden, diesen Hinweis zu ignorieren (ebenso wie die Offenbarung), ist
es wichtig zu beachten, dass das Neue Testament diesen Text wiederholt als Gericht Gber Is-
rael zitiert, das wir ohne weiteres auf die Kirche (ibertragen kénnen (Mt 13,14-15; Mk 4,12;
Lk 8,10; Joh 12,37-43; Apg 28,26-27; ROm 11,7). In Jesaja 6 ist die Vision von Gottes Heilig-
keit ehrfurchtgebietend, aber sie ist auch bedrohlich und schlief3t damit jede einfache Intimitat
aus, die wir uns winschen wirden.

Bereits in der ersten Strophe geht der Hymnus Uber Jesaja und die Offenbarung hinaus und
verortet unseren Gesang in der Lehrformulierung von Nizéa:

Heilig, heilig, heilig! Herr, allmachtiger Gott!
Frih am Morgen soll unser Lied zu dir aufsteigen.
Heilig, heilig, heilig! Barmherzig und méachtig!
Gott in drei Personen, gesegnete Dreifaltigkeit!

Das einleitende ,,Herr, Gott, der Allméchtige* ist ein getreues Echo auf Jesajas Bekenntnis,
dass er ,,den Konig, den Herrn der Heerscharen* (6,5) gesehen habe. Die ,,Heerscharen®, die
den Ko6nig umgeben, sind die ,,lebendigen Geschopfe®, die Engel und Minig6tter, einschliel3-
lich der Seraphim und Cherubim. Da der Thronsaal in der Vision von einer groRen doxologi-
schen Gesellschaft bevolkert wird, ist es kein groRer Sprung, sich dieses dreifache Erscheinen
der gottlichen Gegenwart vorzustellen. Es handelt sich nicht um einen eindimensionalen Mo-
narchen, sondern um eine groRe Gesellschaft von Akteuren.

Der vorsitzende Konig wird als ,,barmherzig und méchtig® anerkannt. Diese beiden Themen

zusammen zeigen die reiche Komplexitat von Gottes Fahigkeit: einerseits die Macht, die von
souverdner Autoritét zeugt, die sich nicht verhdhnen I&sst, und andererseits die Barmherzig-

keit, die die gottliche Majestét flr eine gnadige Gegenseitigkeit 6ffnet.

Diese beiden Themen bilden die Geschichte Israels von Exil und Wiederherstellung ab und
tauchen in der Jesus-Erzéhlung als Kreuzigung und Auferstehung wieder auf. Sie werden zu
immer wiederkehrenden Realitaten im Leben Gottes, auch wenn wir stark dazu neigen, eines
von beiden dem anderen vorzuziehen.

Es ist genau diese Spannung zwischen Macht und Barmherzigkeit, die die Zukunft offen hélt.
Kein Wunder also, dass wir zu Beginn des Hymnus beteuern, dass wir diesen Gott bei

Brueggemann - Das groRe Drama des trinitarischen Hymnus 3 13.11.2022



Sonnenaufgang, wenn der Morgen angebrochen ist, loben werden. Das Wunder dieses drei-
fach heiligen Gottes der Macht und der Barmherzigkeit will nicht erkléart werden. Vielmehr

ruft es eine Lobpreisung hervor, die sofort nach dem Erwachen beginnen muss. So vollzieht
der Hymnus in unserem Munde genau den Akt, den er beschreibt. Wir singen Uber das Lob

bei Tagesanbruch, so wie wir selbst das Lob bei Tagesanbruch singen.

Die zweite Strophe bezeugt den Gott, der zu allen Zeiten, vor der Zeit und nach der Zeit, in
Macht und Barmherzigkeit verharrt und so unsere bescheidenen geschichtlichen Momente der
Hoffnung und der Angst einhallt:

Heilig, heilig, heilig! alle Heiligen beten dich an,

und werfen ihre goldenen Kronen um das glaserne Meer nieder;
Cherubim und Seraphim fallen vor dir nieder,

der du warst, der du bist und der du immer sein wirst.

Das Wunder einer solch engagierten Ultimitét (die in grof3en Taten der Erhaltung, Beeinflus-
sung und Wiederherstellung tatig ist) macht den Lobpreis zur einzig angemessenen Antwort,
zu einer freudigen Anerkennung dieser Realitat, die sich unserer kritischen Fahigkeit zur Er-
klarung entzieht. Das doxologische Drama spielt sich sowohl im Himmel (dem Ort der Got-
ter) als auch auf der Erde ab, wo wir die Szene aus dem Thronsaal des Himmels wiederholen.

Die doxologische Szene hat unter ihren frohen Teilnehmern ,,alle Heiligen®, die bereitwillig
auf ihre eigenen Kronen des Sieges, der Tugend und der Leistung verzichten (Offb 4,10). Die
Heiligen zbgern nicht, ihre groRten Anspriiche aufzugeben, denn die Vision Gottes ist Uber-
waéltigend. An der Seite der Heiligen — die wegen ihres Bekenntnisses durch das Imperium
schwer gelitten haben und nun bestatigt werden — befindet sich die drangende Gesellschaft des
Thronsaals, die Gott dient, wie wir in der Vision Jesajas gesehen haben (Seraphim und Cheru-
bim). In unserem Gesang nehmen wir zusammen mit den unmittelbaren Begleitern Gottes an
dem herrlichen Schauspiel teil. Es ist eine Szene unbéandiger Freude tber den Konig-Gott, der
die Machte des Bosen besiegt hat und eine neue Ordnung frohen Wohlbefindens anbietet.

Die dritte Strophe des Hymnus stellt diesen gefeierten Herrn der Macht und der Barmherzig-
keit mit einer unvergleichlichen Formel vor:

Heilig, heilig, heilig! obwohl die Dunkelheit dich verbirgt,

wenn auch das Auge der Stindhaftigkeit deine Herrlichkeit nicht sehen mag,
du allein bist heilig; es gibt keinen neben dir,

vollkommen an Macht, an Liebe und Reinheit.

Die Formel ,,es gibt keinen auBBer dir* 14sst zu, dass es andere Gotter gibt, aber keiner von
ihnen kann sich mit diesem Praktiker der Macht und des Erbarmens vergleichen. Es gibt nie-
manden wie diesen Gott, keinen Rivalen, keine Alternative, kein besseres Angebot — eine For-
mel, die in der Bibel oft wiederholt wird.

Die Unvergleichbarkeit JHWHS, so bezeugt der Hymnus, liegt in der Kombination von

Macht, Liebe und Reinheit. Von diesen drei Begriffen wiederholen die ersten beiden das Wort
,barmherzig und méchtig”. Der dritte Begriff ist eine neue Note, die die uneingeschrinkte Un-
schuld und Reinheit der Heiligen in der Offenbarung widerspiegelt, deren Leben durch Leiden
geldutert worden ist. Oder er spiegelt das Wirken der Seraphim in der Jesaja-Vision wider, die
die disqualifizierende Unreinheit des Propheten entscheidend beseitigt und ihn rein gemacht
haben, so dass er in Gottes Gegenwart sein kann. Es ist unwahrscheinlich, dass es irgendwo
einen Gott der Macht oder sogar einen Gott der Liebe gibt, oder vielleicht einen Gott der

Brueggemann - Das groRe Drama des trinitarischnen Hymnus 4 13.11.2022



Reinheit. Es gibt jedoch keinen wie JHWH, der in seinem Wesen diese drei Eigenschaften auf
dramatische und wirksame Weise vereint, so dass unser Leben mit Gott méglich ist und
Freude bereitet.

Wenn wir ,,Heilig, heilig, heilig* singen, vollziehen wir den Akt des Lobes, den der Text be-
schreibt.

Obwonhl in der Offenbarung nichts davon steht, dass die Altesten oder die Lebewesen siindig
sind, erkennt dieser Vers die tiefe und untiberbriickbare Distanz zwischen Gott und den Anbe-
tern an — eine Distanz, die zwei verschiedene Griinde haben kann. Erstens kann Gott vor uns
verborgen sein, weil die Suinde unsere Augen behindert und unsere Sicht verzerrt hat, so dass
Gott vor uns verborgen bleibt. Bei Jesaja jedoch lasst der Text etwas anderes zu. Der Prophet
stellt erstaunt fest, dass, obwohl er und sein Volk ,,unrein® (rituell untauglich) waren, ,,[seine]
Augen gesehen haben® (Jes 6,5). In diesem Moment ist Gott bereit, seine rituelle Untauglich-
keit zu Gberwinden, damit Jesaja tatséchlich Gott sehen kann.

Eine zweite Moglichkeit besteht darin, dass die ,,Finsternis®, die Gott in diesem Vers des
Hymnus verbirgt, eine liturgische Einrichtung ist, die einen tibermaligen Zugang zu Gott aus-
schlie3t, um die gottliche Ehrfurcht aufrechtzuerhalten oder vielleicht, um die Anbeter vor der
Gefahr eines direkten Zugangs zu schiitzen. Die Wortfolge deutet darauf hin, dass die Unver-
gleichlichkeit Gottes der Grund flr die Verborgenheit ist.

Ich schlage vor, dass der Hymnus die Frage offen lasst, auch wenn die Heilige Schrift in die-
ser Frage mehrdeutig und unentschieden ist. Viele Ausleger neigen dazu, sich vorzustellen,
dass es nur unser Eigensinn ist, der uns die Sicht auf Gott versperrt. Der dritte Vers lasst die-
ses Verstandnis zu. Aber es konnte sein, dass die eigentliche Realitét nicht in unserem Versa-
gen liegt, sondern in der Einzigartigkeit Gottes, die sich nicht vollstandig zeigen will. So er-
klart Gott dem Mose, dass es zu riskant ist, Gott zu sehen: ,,Du kannst mein Angesicht nicht
sehen; denn niemand wird mich sehen und leben* (Exodus 33,20). Doch selbst in dieser Be-
gegnung schlieft die Tatsache, dass Gott sich verbirgt, Gottes Barmherzigkeit nicht aus: ,,Ich
will gnadig sein, wem ich gnédig sein will, und will Barmherzigkeit erweisen, wem ich Barm-
herzigkeit erweisen will*“ (Exodus 33,19). Die Gegentiberstellung der Verse 19 und 20 deutet
darauf hin, dass die gottliche Verborgenheit Gottes Freiheit bewahrt, nach seinem Willen zu
handeln, auch in der Barmherzigkeit. Damit sind wir wieder bei der doppelten Aussage des
Hymnus: Macht und Barmherzigkeit, Kraft und Liebe, Verborgenheit und Zuganglichkeit.
Diese zweideutige gottliche Wirklichkeit wird nur im Staunen erkannt, das eifriges Lob her-
vorruft.

In der vierten Strophe wird vieles von dem wiederholt, was wir bereits gesungen haben:

Heilig, heilig, heilig! Herr, allmachtiger Gott!

Alle deine Werke sollen deinen Namen preisen, auf Erden und im Himmel und im
Meer;

Heilig, heilig, heilig! Barmherzig und machtig!

Gott in drei Personen, gesegnete Dreifaltigkeit!

Wir finden hier jedoch einen neuen Akzent: ,,Alle deine Werke sollen deinen Namen preisen®.
Diese Werke (Geschopfe?) sind Bewohner der ,,Erde und des Himmels und des Meeres®, d.h.
der Gesamtheit von allem, was ist. Der Dreiklang spiegelt das antike dreistockige Universum
wider, aber die Aufzahlung deutet auf Vollstandigkeit hin, kein Geschopf bleibt zurlick. Es
gibt kein Geschopf, das nicht gepriesen wird.

Brueggemann - Das groRe Drama des trinitarischen Hymnus 5 13.11.2022



In diesem liturgischen Akt erkennt Gott, der Schopfer, gerne eine reaktionsféhige, abhangige
Beziehung aller Geschdpfe zum Schopfer an. Die angemessene Haltung aller Geschopfe, vom
niederen Rettich iiber den glitschigen Aal bis hin zu denen, die ,,nach dem Bilde Gottes* ge-
schaffen wurden, ist die der Lobpreisung.

Dass alle Geschdpfe in den Lobpreis einstimmen, wird bereits in Psalmen wie Psalm 148 ge-
feiert:

Lobt den Herrn von der Erde, ihr Meeresungeheuer und alle Tiefen, Feuer und Hagel, Schnee
und Frost, stirmischer Wind, der seinen Befehl erfillt! Berge und alle Higel, Obstbdaume und
alle Zedern! Wilde Tiere und alles Vieh, Kriechtiere und fliegende Végel! Konige der Erde
und alle Volker, Fursten und alle Herrscher auf Erden! Junge Ménner und Frauen, Alte und
Junge zusammen! Sie sollen den Namen des Herrn preisen (V. 7-13a).

Das Bewusstsein, dass all diese Geschépfe in der Lobpreisung an unserer Seite stehen, kdnnte
uns von der platten Sichtweise der Moderne befreien, wonach die Wirklichkeit der Geschopfe
nur ein materielles Phanomen ist, das wir nutzen, genieRen und ausbeuten kénnen. Im Gegen-
teil: Jedes Element ist ein doxologisches Geschopf, das mit uns singt.

Wie in Psalm 148 geht es in unserem Hymnus um Gottes Namen, d. h. um Gottes Identitat
und Ansehen: ,,Sie sollen den Namen des Herrn preisen, denn sein Name allein ist erhaben*
(Ps 148,13). Im Buch Amos wird Gott als ,,Herr der Heerscharen* bezeichnet, d. h. als Herr-
scher und Befehlshaber (iber die ganze Schar der Engel, der Sterne und aller Lebewesen (siehe
Amos 4,13; 5,8-9; 9,5-6). Die Tatsache, dass diese Geschopfe in den Lobpreis einstimmen,
spiegelt die Uberzeugung wider, dass es keine unbelebten oder untergeordneten Geschépfe
gibt, sondern dass alles auf Beziehung und Gegenseitigkeit zwischen willigen Partnern beruht,
die mit Freude eine entscheidende Abhéangigkeit vom Schopfergott und eine dankbare Ant-
wort auf ihn feiern.

Auf diese Weise verbindet der Hymnus das Geheimnis der Dreifaltigkeit kiihn mit allen,
selbst mit den niedrigsten Geschdpfen. Mit einem Verweis auf Dantes Gottliche Komddie
schlieRen David Hardy und David Ford ihr Buch Praising and Knowing God mit diesen Wor-
ten: ,,Darin wird das Lob und die Anbetung Gottes und in angemessener Weise der Menschen
als das Wesen der Berufung eines jeden Menschen gesehen. ... Was war der positive Beitrag
der Trinitatslehre? Der Lobpreis ist unter anderem eine Form des Denkens und zielt darauf ab,
'Gott' so angemessen wie moglich zu denken.*

Diese Behauptung verschlagt uns den Atem, denn sie widerspricht all unserem gewohnlichen
Denken. Sie bietet einen weiten Blick auf die Welt, die auf Gott antwortet, indem sie ihren
wahren Status vor Gott anerkennt. Eine solche Art zu denken (und zu singen) verweigert sich
der reduktionistischen Vorstellungskraft, die eher zu kontrollieren als freudig nachzugeben
versucht. Sie entlarvt auch die Klebrigkeit der Kirchenmusik, die privatisiert und domestiziert
wird, um sich dem groBen Drama zu widersetzen, in dem wir uns unter Gottes frohen und
dankbaren Geschopfen befinden.

Dieser Artikel wurde in angepasster Form dem Buch von Walter Brueggemann, A Glad Obe-
dience. Why and What We Sing (Westminster John Knox Press, 2019) entnommen.

Quelle: The Christian Century 135, Nr. 26 (19. Dezember 2018), S. 28-31.

Brueggemann - Das groRe Drama des trinitarischen Hymnus 6 13.11.2022


https://www.amazon.com/Glad-Obedience-Why-What-Sing/dp/0664264646
https://www.amazon.com/Glad-Obedience-Why-What-Sing/dp/0664264646

