
Brueggemann - Das große Drama des trinitarischen Hymnus 1 13.11.2022 

Die Schöpfung singt der Dreieinigkeit zu. Das große Drama des trinitari-

schen Hymnus „Heilig, heilig, heilig“ 

Von Walter Brueggemann 

Warum singen wir als Teil des Gottesdienstes? Die Antwort ist nicht abstrakt oder theoretisch. 

Sie wird durch die Praxis des Singens der Lieder selbst gegeben. Die bestimmenden Praktiken 

der christlichen Gemeinschaft und das bestimmende Wesen unseres Menschseins, das in der 

Gegenwart Gottes zum Ausdruck kommt, finden sich in der Abfolge der Psalmen 104, 105, 

106 und 107. 

− Psalm 104 zeigt die Praxis des Staunens und der Ehrfurcht, die in überschwänglichem 

Lobpreis mündet. 

− Psalm 105 zeigt, wie wir uns an Gottes gute Taten erinnern, die uns zu fröhlichem Ge-

horsam bewegen. 

− Psalm 106 zeigt das Erinnern an unsere eigene Verirrung, die uns ehrlich in unsere 

Not und Hoffnung auf Gottes Rettung versetzt. 

− Psalm 107 zeigt den Akt der Dankbarkeit, der die Anlässe für Gottes verwandelnde 

Treue und unsere Antwort mit materieller Dankbarkeit konkret benennt. 

Die vier liturgischen Handlungen – Lobpreis, Bereitschaft zum Gehorsam, Bereitschaft zur 

Rettung und Dank (zu denen weitere ähnliche Handlungen ohne weiteres hinzugefügt werden 

können) – bilden zusammen eine Darstellung des Menschseins, wie es in der biblischen Tradi-

tion gegeben ist und wie es im Gottesdienst vollzogen werden kann. 

Diese Dimensionen des Menschseins, die in ihrem Vollzug erfasst werden, stellen eine Welt 

der Gabe dar, die sich der konventionellen und allgegenwärtigen Welt der Ware verweigert. 

Die momentane Abkehr von der Welt der Ware im Gottesdienst erfordert eine Praxis der Vor-

stellungskraft und der emotionalen Emanzipation, die sich dem engen Kalkül der Marktideo-

logie widersetzen. Sie widersetzen sich auch dem vernünftigen Gerede, das viele Christen im 

Gottesdienst zu führen pflegen. Singen ist eine Kunst, die eine Art von Freiheit mit sich 

bringt, die sich der analytischen Kontrolle entzieht. Singen ist in der Welt ziemlich unver-

nünftig und legt Zeugnis von einer alternativen Realität ab. 

Eine Antwort auf die Frage „Warum singen wir?“ lautet daher, dass wir im Singen unsere von 

Gott gegebene Menschlichkeit zum Ausdruck bringen und verwirklichen können, die durch 

körperliche Freiheit, unzensierte Artikulation und das Engagement der ganzen Person gekenn-

zeichnet ist. Israel hat dies in seinem Tanzen und Singen erkannt, seit Miriam dem Pharao 

trotzte (siehe Exodus 15,20-21). Die frühe Kirche wusste das, als sie zu Pfingsten die kaiserli-

chen Magistrate nervös machte (siehe Apostelgeschichte 16,25-34). Martin Luther wusste 

dies, als er die Gnade Gottes darstellte – er wusste, dass diese Gnade gesungen werden muss. 

Martin Luther King Jr., der vor den Sheriffs kniete, wusste, dass Singen der Einschüchterung 

entgegenwirkt und Mut macht. Und wir wissen es in den späten Tagen des Kapitalismus, der 

die leibliche Menschlichkeit (mit ihren Wunden und Möglichkeiten) durch das Angebot von 

religiösem Kitsch zudecken will. 

Das „Warum“ unseres Chorgesangs wird durch das „Was“ unseres Singens verstärkt. Gesang-

bücher sind erstaunliche Schätze an generativen, phantasievollen Wiedergaben der Treue. Ein 

beständiges Kirchenlied aus dem frühen 19. Jahrhundert ist „Holy, Holy, Holy“, mit einem 

Text des anglikanischen Dichters und Bischofs Reginald Heber und einer Melodie von John 

B. Dykes. Diese stattliche, königliche Hymne bringt eine Dimension des evangelischen 

https://hymnary.org/text/holy_holy_holy_lord_god_almighty_early


Brueggemann - Das große Drama des trinitarischen Hymnus 2 13.11.2022 

Glaubens zum Ausdruck, die in der süßen Romantik vieler neuerer Kirchenmusik fast verlo-

ren gegangen ist. In einer verängstigten, einsamen Kultur der Entfremdung wie der unseren 

geht es in der aktuellen Kirchenmusik vor allem um den intimen Kontakt mit Gott unter vier 

Augen. Die Texte und die Musik zusammen bieten Intimität mit Gott. Inmitten solcher Musik 

steht dieses Kirchenlied als ein mächtiges Beharren darauf, dass die Wirklichkeit Gottes nicht 

auf bequeme, beruhigende Gesellschaft reduziert werden kann. Der Hymnus besteht darauf, 

dass der Gott, den die Kirche anbetet, ein ehrfurchtgebietender Herrscher ist, dem man sich 

bereitwillig unterwirft. 

Im gegenwärtigen kirchlichen Sprachgebrauch wird der Hymnus regelmäßig mit der Feier des 

Dreifaltigkeitssonntags (Trinitatis) in Verbindung gebracht, da der Hymnus ganz bewusst 

diese eindeutige Formulierung von Gott in der vollen Majestät des Mysteriums bekräftigt. Das 

dreifache „heilig“ wird als Anspielung auf die drei Personen der Trinität verstanden. Das ist 

eine legitime kirchliche Extrapolation, auch wenn in den biblischen Texten, die den Hymnus 

hervorgerufen haben (Offb. 4,6-11 und Jes. 6,1-8), keine trinitarischen Kategorien angespro-

chen werden. Das dreifache „heilig“ in diesen Texten ist vielmehr eine rhetorische Extrava-

ganz und ein sprachlicher Superlativ, um das ehrfurchtgebietende Wunder des souveränen 

Gottes zum Ausdruck zu bringen. 

Offenbarung 4 bietet eine Vision von „lebenden Wesen“ und Ältesten, die alle um den himm-

lischen Thron versammelt sind und singen: „Heilig, heilig, heilig, Gott, der Herr, der All-

mächtige, der da war und der da ist und der da kommen wird... . Du bist würdig, unser Herr 

und Gott, Herrlichkeit und Ehre und Macht zu empfangen, denn du hast alle Dinge geschaf-

fen, und durch deinen Willen existierten sie und wurden sie geschaffen.“ Diese Vision nimmt 

eine künftige Welt vorweg, die eine Alternative zur gegenwärtigen, brutalisierenden Welt des 

römischen Imperialismus darstellt. Der Hymnus der „lebendigen Wesen“ bezweifelt, wie die 

gesamte Offenbarung, nicht, dass Gott schließlich über das Imperium der Gewalt siegen wird. 

Er bezweifelt auch nicht, dass die Gläubigen, die dem Evangelium vertrauen, in doxologischer 

Freude über den Sieg Gottes enden werden, nachdem sie die vom gegenwärtigen Imperium 

auferlegten Leiden ertragen haben. Die Doxologie ist also eine vorweggenommene Feier des 

sicheren und gewissen Sieges Gottes über das historische Böse. 

Der Gott, der gefeiert wird, ist der fast unaussprechliche Schöpfergott, der alles erschaffen 

hat, der „Dinge ins Dasein ruft, die nicht existieren“ (Röm 4,17), und der vor aller geschaffe-

nen Zeit, nach aller geschaffenen Zeit und Herrscher über alle geschaffene Zeit ist. Von An-

fang an hat die Kirche nach dem Vorbild Israels gewusst, dass ein solch unaussprechlicher 

Anspruch an Gott nur in poetischer, doxologischer Kadenz ausgedrückt werden kann. Es ist 

höchst bedauerlich, dass die doxologische, poetische Formulierung der Dreifaltigkeit, „Gott in 

drei Personen“, oft von der poetischen liturgischen Formulierung auf eine propositionale Be-

hauptung reduziert wurde, die vorgibt, mit konventioneller menschlicher Rationalität analy-

siert werden zu können. Der Zweck der Doxologie ist es, sich einer solchen erklärenden Argu-

mentation zu widersetzen, weshalb die Kirche im besten Fall eher singt als argumentiert oder 

streitet. 

Das dreifache „heilig“ in Offenbarung 4 ist zweifellos von Jesaja 6 abgeleitet. Dieser Text 

schildert eine turbulente Erfahrung des Propheten Jesaja in Jerusalem: Der Prophet hat eine 

Vision des ehrfurchtgebietenden, souveränen Gottes und nimmt daraufhin die beschwerliche 

Aufgabe einer prophetischen Berufung an. Die Vision, von der Jesaja erzählt, zeigt JHWH als 

König, hoch und erhaben im himmlischen Thronsaal, wo die „lebendigen Geschöpfe“ der Of-

fenbarung, geflügelte Wesen (Seraphim und Cherubim), in nicht enden wollender Lobprei-

sung um den Thron Gottes schwärmen. Sie bedecken ihr Gesicht mit zwei Flügeln, weil sie es 

nicht wagen, den Heiligen zu sehen. Ihr Gesang ist das dreifache „Heilig“, das in der 



Brueggemann - Das große Drama des trinitarischen Hymnus 3 13.11.2022 

Offenbarung und im Hymnus von Heber erklingt: „Heilig, heilig, heilig ist der Herr der Heer-

scharen; die ganze Erde ist voll seiner Herrlichkeit“ (Jes 6,3). 

Der Tempel kann die göttliche Herrlichkeit, die sich über die ganze Schöpfung ergießt, nicht 

fassen. Die Reaktion des Propheten auf diese Vision Gottes ist das Bewusstsein seiner eigenen 

sündigen Unwürdigkeit, seiner rituellen Unreinheit vor der Heiligkeit. Jesaja ist fassungslos, 

dass er in seiner Unwürdigkeit dennoch diese Vision des heiligen Gottes empfangen kann. 

Mehr als eine Vision, dieser heilige Gott nimmt ihm durch das Wirken der geflügelten Ge-

schöpfe seine Schuld ab und tilgt seine Sünde. Es ist erstaunlich, dass der Heilige in die Ver-

gebung investiert! Jesajas Antwort auf dieses Wunder ist die Bereitschaft, sich im Namen die-

ses dreifach heiligen Gottes auf den Weg zu machen. 

Es ist bemerkenswert, dass die folgenden Zeilen in Jesaja 6 in der Kirche meist nicht erwähnt 

oder zitiert werden, denn es sind harte Worte, in denen der heilige Gott dafür sorgt, dass Israel 

in seiner Widerspenstigkeit nicht in der Lage sein wird, „zu begreifen“, zu verstehen oder 

„umzukehren und geheilt zu werden“ (V. 9-10). Das Volk Gottes soll einem tiefen Gericht un-

terworfen werden; das ist die Last der prophetischen Berufung des Jesaja. Auch wenn wir uns 

regelmäßig dafür entscheiden, diesen Hinweis zu ignorieren (ebenso wie die Offenbarung), ist 

es wichtig zu beachten, dass das Neue Testament diesen Text wiederholt als Gericht über Is-

rael zitiert, das wir ohne weiteres auf die Kirche übertragen können (Mt 13,14-15; Mk 4,12; 

Lk 8,10; Joh 12,37-43; Apg 28,26-27; Röm 11,7). In Jesaja 6 ist die Vision von Gottes Heilig-

keit ehrfurchtgebietend, aber sie ist auch bedrohlich und schließt damit jede einfache Intimität 

aus, die wir uns wünschen würden. 

Bereits in der ersten Strophe geht der Hymnus über Jesaja und die Offenbarung hinaus und 

verortet unseren Gesang in der Lehrformulierung von Nizäa: 

Heilig, heilig, heilig! Herr, allmächtiger Gott! 

Früh am Morgen soll unser Lied zu dir aufsteigen. 

Heilig, heilig, heilig! Barmherzig und mächtig! 

Gott in drei Personen, gesegnete Dreifaltigkeit! 

Das einleitende „Herr, Gott, der Allmächtige“ ist ein getreues Echo auf Jesajas Bekenntnis, 

dass er „den König, den Herrn der Heerscharen“ (6,5) gesehen habe. Die „Heerscharen“, die 

den König umgeben, sind die „lebendigen Geschöpfe“, die Engel und Minigötter, einschließ-

lich der Seraphim und Cherubim. Da der Thronsaal in der Vision von einer großen doxologi-

schen Gesellschaft bevölkert wird, ist es kein großer Sprung, sich dieses dreifache Erscheinen 

der göttlichen Gegenwart vorzustellen. Es handelt sich nicht um einen eindimensionalen Mo-

narchen, sondern um eine große Gesellschaft von Akteuren. 

Der vorsitzende König wird als „barmherzig und mächtig“ anerkannt. Diese beiden Themen 

zusammen zeigen die reiche Komplexität von Gottes Fähigkeit: einerseits die Macht, die von 

souveräner Autorität zeugt, die sich nicht verhöhnen lässt, und andererseits die Barmherzig-

keit, die die göttliche Majestät für eine gnädige Gegenseitigkeit öffnet. 

Diese beiden Themen bilden die Geschichte Israels von Exil und Wiederherstellung ab und 

tauchen in der Jesus-Erzählung als Kreuzigung und Auferstehung wieder auf. Sie werden zu 

immer wiederkehrenden Realitäten im Leben Gottes, auch wenn wir stark dazu neigen, eines 

von beiden dem anderen vorzuziehen. 

Es ist genau diese Spannung zwischen Macht und Barmherzigkeit, die die Zukunft offen hält. 

Kein Wunder also, dass wir zu Beginn des Hymnus beteuern, dass wir diesen Gott bei 



Brueggemann - Das große Drama des trinitarischen Hymnus 4 13.11.2022 

Sonnenaufgang, wenn der Morgen angebrochen ist, loben werden. Das Wunder dieses drei-

fach heiligen Gottes der Macht und der Barmherzigkeit will nicht erklärt werden. Vielmehr 

ruft es eine Lobpreisung hervor, die sofort nach dem Erwachen beginnen muss. So vollzieht 

der Hymnus in unserem Munde genau den Akt, den er beschreibt. Wir singen über das Lob 

bei Tagesanbruch, so wie wir selbst das Lob bei Tagesanbruch singen. 

Die zweite Strophe bezeugt den Gott, der zu allen Zeiten, vor der Zeit und nach der Zeit, in 

Macht und Barmherzigkeit verharrt und so unsere bescheidenen geschichtlichen Momente der 

Hoffnung und der Angst einhüllt: 

Heilig, heilig, heilig! alle Heiligen beten dich an, 

und werfen ihre goldenen Kronen um das gläserne Meer nieder; 

Cherubim und Seraphim fallen vor dir nieder, 

der du warst, der du bist und der du immer sein wirst. 

Das Wunder einer solch engagierten Ultimität (die in großen Taten der Erhaltung, Beeinflus-

sung und Wiederherstellung tätig ist) macht den Lobpreis zur einzig angemessenen Antwort, 

zu einer freudigen Anerkennung dieser Realität, die sich unserer kritischen Fähigkeit zur Er-

klärung entzieht. Das doxologische Drama spielt sich sowohl im Himmel (dem Ort der Göt-

ter) als auch auf der Erde ab, wo wir die Szene aus dem Thronsaal des Himmels wiederholen. 

Die doxologische Szene hat unter ihren frohen Teilnehmern „alle Heiligen“, die bereitwillig 

auf ihre eigenen Kronen des Sieges, der Tugend und der Leistung verzichten (Offb 4,10). Die 

Heiligen zögern nicht, ihre größten Ansprüche aufzugeben, denn die Vision Gottes ist über-

wältigend. An der Seite der Heiligen – die wegen ihres Bekenntnisses durch das Imperium 

schwer gelitten haben und nun bestätigt werden – befindet sich die drängende Gesellschaft des 

Thronsaals, die Gott dient, wie wir in der Vision Jesajas gesehen haben (Seraphim und Cheru-

bim). In unserem Gesang nehmen wir zusammen mit den unmittelbaren Begleitern Gottes an 

dem herrlichen Schauspiel teil. Es ist eine Szene unbändiger Freude über den König-Gott, der 

die Mächte des Bösen besiegt hat und eine neue Ordnung frohen Wohlbefindens anbietet. 

Die dritte Strophe des Hymnus stellt diesen gefeierten Herrn der Macht und der Barmherzig-

keit mit einer unvergleichlichen Formel vor: 

Heilig, heilig, heilig! obwohl die Dunkelheit dich verbirgt, 

wenn auch das Auge der Sündhaftigkeit deine Herrlichkeit nicht sehen mag, 

du allein bist heilig; es gibt keinen neben dir, 

vollkommen an Macht, an Liebe und Reinheit. 

Die Formel „es gibt keinen außer dir“ lässt zu, dass es andere Götter gibt, aber keiner von 

ihnen kann sich mit diesem Praktiker der Macht und des Erbarmens vergleichen. Es gibt nie-

manden wie diesen Gott, keinen Rivalen, keine Alternative, kein besseres Angebot – eine For-

mel, die in der Bibel oft wiederholt wird. 

Die Unvergleichbarkeit JHWHs, so bezeugt der Hymnus, liegt in der Kombination von 

Macht, Liebe und Reinheit. Von diesen drei Begriffen wiederholen die ersten beiden das Wort 

„barmherzig und mächtig“. Der dritte Begriff ist eine neue Note, die die uneingeschränkte Un-

schuld und Reinheit der Heiligen in der Offenbarung widerspiegelt, deren Leben durch Leiden 

geläutert worden ist. Oder er spiegelt das Wirken der Seraphim in der Jesaja-Vision wider, die 

die disqualifizierende Unreinheit des Propheten entscheidend beseitigt und ihn rein gemacht 

haben, so dass er in Gottes Gegenwart sein kann. Es ist unwahrscheinlich, dass es irgendwo 

einen Gott der Macht oder sogar einen Gott der Liebe gibt, oder vielleicht einen Gott der 



Brueggemann - Das große Drama des trinitarischen Hymnus 5 13.11.2022 

Reinheit. Es gibt jedoch keinen wie JHWH, der in seinem Wesen diese drei Eigenschaften auf 

dramatische und wirksame Weise vereint, so dass unser Leben mit Gott möglich ist und 

Freude bereitet. 

Wenn wir „Heilig, heilig, heilig“ singen, vollziehen wir den Akt des Lobes, den der Text be-

schreibt. 

Obwohl in der Offenbarung nichts davon steht, dass die Ältesten oder die Lebewesen sündig 

sind, erkennt dieser Vers die tiefe und unüberbrückbare Distanz zwischen Gott und den Anbe-

tern an – eine Distanz, die zwei verschiedene Gründe haben kann. Erstens kann Gott vor uns 

verborgen sein, weil die Sünde unsere Augen behindert und unsere Sicht verzerrt hat, so dass 

Gott vor uns verborgen bleibt. Bei Jesaja jedoch lässt der Text etwas anderes zu. Der Prophet 

stellt erstaunt fest, dass, obwohl er und sein Volk „unrein“ (rituell untauglich) waren, „[seine] 

Augen gesehen haben“ (Jes 6,5). In diesem Moment ist Gott bereit, seine rituelle Untauglich-

keit zu überwinden, damit Jesaja tatsächlich Gott sehen kann. 

Eine zweite Möglichkeit besteht darin, dass die „Finsternis“, die Gott in diesem Vers des 

Hymnus verbirgt, eine liturgische Einrichtung ist, die einen übermäßigen Zugang zu Gott aus-

schließt, um die göttliche Ehrfurcht aufrechtzuerhalten oder vielleicht, um die Anbeter vor der 

Gefahr eines direkten Zugangs zu schützen. Die Wortfolge deutet darauf hin, dass die Unver-

gleichlichkeit Gottes der Grund für die Verborgenheit ist. 

Ich schlage vor, dass der Hymnus die Frage offen lässt, auch wenn die Heilige Schrift in die-

ser Frage mehrdeutig und unentschieden ist. Viele Ausleger neigen dazu, sich vorzustellen, 

dass es nur unser Eigensinn ist, der uns die Sicht auf Gott versperrt. Der dritte Vers lässt die-

ses Verständnis zu. Aber es könnte sein, dass die eigentliche Realität nicht in unserem Versa-

gen liegt, sondern in der Einzigartigkeit Gottes, die sich nicht vollständig zeigen will. So er-

klärt Gott dem Mose, dass es zu riskant ist, Gott zu sehen: „Du kannst mein Angesicht nicht 

sehen; denn niemand wird mich sehen und leben“ (Exodus 33,20). Doch selbst in dieser Be-

gegnung schließt die Tatsache, dass Gott sich verbirgt, Gottes Barmherzigkeit nicht aus: „Ich 

will gnädig sein, wem ich gnädig sein will, und will Barmherzigkeit erweisen, wem ich Barm-

herzigkeit erweisen will“ (Exodus 33,19). Die Gegenüberstellung der Verse 19 und 20 deutet 

darauf hin, dass die göttliche Verborgenheit Gottes Freiheit bewahrt, nach seinem Willen zu 

handeln, auch in der Barmherzigkeit. Damit sind wir wieder bei der doppelten Aussage des 

Hymnus: Macht und Barmherzigkeit, Kraft und Liebe, Verborgenheit und Zugänglichkeit. 

Diese zweideutige göttliche Wirklichkeit wird nur im Staunen erkannt, das eifriges Lob her-

vorruft. 

In der vierten Strophe wird vieles von dem wiederholt, was wir bereits gesungen haben: 

Heilig, heilig, heilig! Herr, allmächtiger Gott! 

Alle deine Werke sollen deinen Namen preisen, auf Erden und im Himmel und im 

Meer; 

Heilig, heilig, heilig! Barmherzig und mächtig! 

Gott in drei Personen, gesegnete Dreifaltigkeit! 

Wir finden hier jedoch einen neuen Akzent: „Alle deine Werke sollen deinen Namen preisen“. 

Diese Werke (Geschöpfe?) sind Bewohner der „Erde und des Himmels und des Meeres“, d.h. 

der Gesamtheit von allem, was ist. Der Dreiklang spiegelt das antike dreistöckige Universum 

wider, aber die Aufzählung deutet auf Vollständigkeit hin, kein Geschöpf bleibt zurück. Es 

gibt kein Geschöpf, das nicht gepriesen wird. 



Brueggemann - Das große Drama des trinitarischen Hymnus 6 13.11.2022 

In diesem liturgischen Akt erkennt Gott, der Schöpfer, gerne eine reaktionsfähige, abhängige 

Beziehung aller Geschöpfe zum Schöpfer an. Die angemessene Haltung aller Geschöpfe, vom 

niederen Rettich über den glitschigen Aal bis hin zu denen, die „nach dem Bilde Gottes“ ge-

schaffen wurden, ist die der Lobpreisung. 

Dass alle Geschöpfe in den Lobpreis einstimmen, wird bereits in Psalmen wie Psalm 148 ge-

feiert: 

Lobt den Herrn von der Erde, ihr Meeresungeheuer und alle Tiefen, Feuer und Hagel, Schnee 

und Frost, stürmischer Wind, der seinen Befehl erfüllt! Berge und alle Hügel, Obstbäume und 

alle Zedern! Wilde Tiere und alles Vieh, Kriechtiere und fliegende Vögel! Könige der Erde 

und alle Völker, Fürsten und alle Herrscher auf Erden! Junge Männer und Frauen, Alte und 

Junge zusammen! Sie sollen den Namen des Herrn preisen (V. 7-13a). 

Das Bewusstsein, dass all diese Geschöpfe in der Lobpreisung an unserer Seite stehen, könnte 

uns von der platten Sichtweise der Moderne befreien, wonach die Wirklichkeit der Geschöpfe 

nur ein materielles Phänomen ist, das wir nutzen, genießen und ausbeuten können. Im Gegen-

teil: Jedes Element ist ein doxologisches Geschöpf, das mit uns singt. 

Wie in Psalm 148 geht es in unserem Hymnus um Gottes Namen, d. h. um Gottes Identität 

und Ansehen: „Sie sollen den Namen des Herrn preisen, denn sein Name allein ist erhaben“ 

(Ps 148,13). Im Buch Amos wird Gott als „Herr der Heerscharen“ bezeichnet, d. h. als Herr-

scher und Befehlshaber über die ganze Schar der Engel, der Sterne und aller Lebewesen (siehe 

Amos 4,13; 5,8-9; 9,5-6). Die Tatsache, dass diese Geschöpfe in den Lobpreis einstimmen, 

spiegelt die Überzeugung wider, dass es keine unbelebten oder untergeordneten Geschöpfe 

gibt, sondern dass alles auf Beziehung und Gegenseitigkeit zwischen willigen Partnern beruht, 

die mit Freude eine entscheidende Abhängigkeit vom Schöpfergott und eine dankbare Ant-

wort auf ihn feiern. 

Auf diese Weise verbindet der Hymnus das Geheimnis der Dreifaltigkeit kühn mit allen, 

selbst mit den niedrigsten Geschöpfen. Mit einem Verweis auf Dantes Göttliche Komödie 

schließen David Hardy und David Ford ihr Buch Praising and Knowing God mit diesen Wor-

ten: „Darin wird das Lob und die Anbetung Gottes und in angemessener Weise der Menschen 

als das Wesen der Berufung eines jeden Menschen gesehen. ... Was war der positive Beitrag 

der Trinitätslehre? Der Lobpreis ist unter anderem eine Form des Denkens und zielt darauf ab, 

'Gott' so angemessen wie möglich zu denken.“ 

Diese Behauptung verschlägt uns den Atem, denn sie widerspricht all unserem gewöhnlichen 

Denken. Sie bietet einen weiten Blick auf die Welt, die auf Gott antwortet, indem sie ihren 

wahren Status vor Gott anerkennt. Eine solche Art zu denken (und zu singen) verweigert sich 

der reduktionistischen Vorstellungskraft, die eher zu kontrollieren als freudig nachzugeben 

versucht. Sie entlarvt auch die Klebrigkeit der Kirchenmusik, die privatisiert und domestiziert 

wird, um sich dem großen Drama zu widersetzen, in dem wir uns unter Gottes frohen und 

dankbaren Geschöpfen befinden. 

Dieser Artikel wurde in angepasster Form dem Buch von Walter Brueggemann, A Glad Obe-

dience. Why and What We Sing (Westminster John Knox Press, 2019) entnommen. 

Quelle: The Christian Century 135, Nr. 26 (19. Dezember 2018), S. 28-31. 

https://www.amazon.com/Glad-Obedience-Why-What-Sing/dp/0664264646
https://www.amazon.com/Glad-Obedience-Why-What-Sing/dp/0664264646

