Mission und Einheit der Kirche!
Von The Rt. Rev. Lesslie Newbigin Bischof in Madura
l.

Auf Grund unserer Geschichte und Erfahrung in Siid-Indien mochte ich davon berichten, wie
Mission und Einheit miteinander verknipft sind. Was in Sud-Indien geschah, ist ein Beispiel
fiir die Entwicklung in vielen Missionsgebieten, die den Ausgangspunkt fiir die moderne 6ku-
menische Bewegung gebildet hat.

Die ersten protestantischen Missionare haben in Stid-Indien von Anfang an bruderliche Ge-
meinschaft untereinander gehabt. Angesichts der ungeheuren Aufgabe, die vor ihnen lag, und
im Blick auf ihre auBerordentlich kleine Zahl und ihre geringen Hilfsquellen war es ganz na-
tirlich, daf? sie sich gegenseitig als Verbundete und nicht als Rivalen ansahen. Von Anfang an
nahmen sie aufeinander Riicksicht. Jede Missionsgesellschaft Gbernahm die Verantwortung
fiir ein bestimmtes Gebiet, so daB Uberschneidungen mit den Gebieten anderer Missionsge-
sellschaften vermieden wurden. In groRen Stidten gab es allerdings Uberschneidungen; auch
sonst wurde dieses System nicht Gberall verwirklicht. Aber es galt als allgemeine Regel, dal
protestantische Missionen in ein und demselben Gebiet nicht miteinander konkurrieren soll-
ten.

Diese einfache und praktische Regelung, die m. W. ohne jede sorgfaltige theologische Recht-
fertigung vorgenommen wurde, hatte nichtsdestoweniger auf3erordentlich wichtige und weit-
reichende Konsequenzen, die tiber das hinausgingen, was die ersten Missionare vorausahnen
konnten. Dadurch bildeten sich die jungen protestantischen Kirchen in Indien als lokale Ein-
heit, d. h. in jedem Dorf gab es normalerweise nur eine christliche Gemeinde. Indien hat unge-
fahr 558 000 Dorfer mit weniger als 5000 Einwohnern. In solchen Dérfern leben 83 Prozent
der gesamten Bevolkerung. Weil hier die Kirche am starksten ist, bedeutet es ungeheuer viel,
dal3 die meisten Dorfer jeweils nur eine christliche Kirche haben. Die Entscheidungsfrage:
Christ oder Nichtchrist steht auf diese Weise viel klarer vor jedem einzelnen, als dies norma-
lerweise in den L&ndern der alten Christenheit der Fall ist. Wo verschiedene Denominationen
am selben Ort um die Bevélkerung werben, betonen sie notwendigerweise besondere Lehr-
meinungen und Verhaltensweisen, durch die sie sich von einander unterscheiden. Wo es je-
doch nur eine Gemeinde im Dorf gibt, hat sie nur eine Sache zu vertreten, namlich Christus
und sein Evangelium. Sie braucht keinen anderen Namen auf ihr Anschlagbrett zu setzen als
den Namen Christi. Sie steht vor dem Dorf allein in Seinem Namen.

Von daher wird das Zeugnis der Kirche nach zwei Richtungen hin bestimmt:

Erstens: Die eine Gemeinschaft am selben Ort entspricht dem Evangelium von der Versoh-
nung. Das Angebot der Verséhnung mit Gott durch Jesus Christus und das Angebot der Ge-
meinschaft mit allen, die diese Versohnung empfangen haben, gehéren zusammen. Das ist
keine leichte Sache; denn in jeder menschlichen Gemeinschaft gibt es Streitigkeiten und Mif3-
verstandnisse. Es wiirde oft leicht und angenehm sein, dem durch Ubertritt in eine andere Kir-
che zu entgehen. Es ist nicht leicht fir M&nner und Frauen sehr verschiedenen Temperaments
und Geschmacks, verschiedener Erziehung und vor allem verschiedener Kasten, standig in ei-
nem ,,Leibe* zusammenzuleben. Im Unterschied zu européischen und amerikanischen Stadten
kann man sich im indischen Dorf seine Gefahrten nicht aussuchen. Jeder kennt den anderen

! Vortrage des Bischofs der Kirche der stidindischen Union, gehalten auf einer 6kumenischen Arbeitstagung in
Berlin vom 4.-7. Juli 1958, Ubersetzt von Pfarrer R. Weckerling, Berlin-Spandau.

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 1 21.10.2022



sehr genau. Man kann einander unmdglich aus dem Wege gehen. Man kann Streitigkeiten
nicht dadurch vermeiden, da man den anderen einfach ignoriert, wie es in einer komplexen
stadtischen Gesellschaft moglich ist. Die christliche Gemeinde ist daher im harten Alltag vor
die Frage gestellt, ob die Verséhnung in Jesus Christus ausreicht, um ein Zusammenleben
ganz verschiedener Menschen zu ermdglichen. Dies wird zu einer Sache konkreter taglicher
Entscheidung. Die Gemeinde kann nur weiter existieren, wenn das Kreuz ihr Zentrum ist,
wenn ihre Glieder lernen, was es bedeutet, dal Christus fur unsere Suinden gestorben ist, und
wir darum gehalten sind, einander zu vergeben. Die Paulusworte tiber die Teilnahme am
Abendmahl werden auBRerordentlich real und kritisch in einer solchen Lage.

Ich kann dies mit einem kleinen Erlebnis illustrieren, und Sie werden mir verzeihen, wenn es
sehr trivial erscheint. Wir haben eine kleine Gemeinde in einer Landstadt meiner Ditzese, in
der viele Jahre lang der Lehrer der wichtigste Mann am Ort war. Eines Tages kamen zwei Re-
gierungsbeamte in das Dorf. Sie waren Christen und tibernahmen sehr bald die Flihrung in der
Gemeinde. Wie es in solcher Lage leicht geschieht, gab es bald Rivalitat zwischen beiden, und
es dauerte nicht lange, bis die Gemeinde in zwei Parteien gespalten war. Alle Versuche, eine
Versohnung zu bewerkstelligen, schlugen fehl, und fiir mehrere Monate kam das Leben der
Gemeinde durch diese Spaltung zum Stillstand. Ich zeltete zuféllig in einem benachbarten
Dorf und erhielt die Nachricht von einem der Regierungsbeamten, ich méchte einen Abend-
mahlsgottesdienst in der Gemeinde halten. Ich lieR ihn wissen, dies bedeute unter den gegebe-
nen Umstanden einen MiRbrauch des Sakramentes, aber ich sei gern zu einem Gesprach be-
reit, wenn er herliberkommen wolle. Sehr spat am Abend kamen er und sein Kollege heruber.
Wir sprachen in der Nacht etwa zwei Stunden lang miteinander. SchlieRlich bekundete er
seine Bereitschaft, vor der Gemeinde seine Schuld an der Spaltung zu bekennen. Daraufhin
erklarte ich mich bereit, den Gottesdienst zu tbernehmen. Am folgenden Montagmorgen ging
ich um 6 Uhr friih in das Dorf. Ich fand die ganze Gemeinde versammelt; und mit grof3er
Freude feierten wir das Herrenmahl. Danach sprach einer der Regierungsbeamten stellvertre-
tend auch fur den anderen sein Bedauern dariiber aus, dal3 sie die Spaltung der Gemeinde ver-
ursacht hatten. Ich spirte damals, daR es all des Elends der vergangenen Monate bedurft hatte,
um die Gemeinde an den Ort zu bringen, wo es Versohnung gibt: am Kreuz Ohristi. Hier zeigt
es sich ganz klar: wenn wir nicht bereit sind diesen Preis im Leben der 6rtlichen Gemeinde zu
zahlen, haben wir nicht das Recht, gegentiber der Welt von der verséhnenden Macht Christi
zu reden.

Zweitens: Die Gemeinde ist selber Tréager des Zeugnisses. Wenn die Hindus im Dorf das
Wort Gottes nicht horen durch das Zeugnis der értlichen Gemeinde, werden sie es iberhaupt
nicht horen. Bei meiner Visitationstatigkeit ist mir dies immer wieder klar geworden. Wenn
ich eine kleine Dorfgemeinde besuche, kommen in der Regel auch die Nichtchristen des Dor-
fes aus ihren Hausern, um zu sehen und zu héren. Ehe der Gottesdienst beginnt, pflegen wir
uns eine halbe Stunde lang vor der Kirche aufzuhalten, und ich werde meistens aufgefordert,
etwas zu sagen. In der Mitte befindet sich die Gemeinde, ringsherum stehen die Hindus und
Moslems des Dorfes. Wenn ich zu ihnen allen spreche, wird es jedem von uns unausweichlich
klar, daR die Predigt nur dann Frucht tragt, wenn die Nichtchristen merken, dal? sie sich be-
wahrt im Leben der Christen, die dort in der Mitte sitzen. Keine andere christliche Aktivitét
kann dies Zeugnis ersetzen. Die Verantwortung daftr ruht auf der értlichen Gemeinde. Alles
andere ist demgegentiber nur ein Hilfsdienst.

So war es ndtig und moglich, die Entwicklung einer organischen Einheit zwischen den Deno-
minationen zu fordern, weil die Kirche in Siid-Indien weithin in dieser 6rtlichen Einheit ge-
wachsen ist. Es entstanden neue Probleme, als Christen auf Grund ihrer Arbeit hdufig den
Wohnsitz wechseln muf3ten. Tausende von Ménnern und Frauen, die als Christen in einer be-
sonderen christlichen Tradition erzogen worden sind, muf3ten an Orten leben und arbeiten, an

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 2 21.10.2022



denen ihre eigene Tradition tberhaupt nicht vertreten war. Eine Familie z. B., die niemals eine
andere Art von Christentum als die lutherische kennengelernt hat, muf3 in einem Ort leben, an
dem man ein Baptist sein muB, will man nicht vollig auBerhalb der christlichen Gemeinschaft
stehen. Oder eine anglikanische Familie kommt an einen Ort, wo die einzige Form des Chris-
tentums presbyterianisch ist. Was sollten die Kirchen in dieser Lage tun? Sollten sie das Prob-
lem ignorieren und die Sache einfach laufen lassen? Sollten sie eine Ldsung in den sogenann-
ten ,,Gemeinschaftskirchen® (community churches) suchen? Wenn wir uns {iber die tiefgrei-
fenden Bekenntnisunterschiede hinwegsetzten, kdme es zu einer Indifferenz gegenlber der
Wahrheit. Es war auch unméglich, das Problem wie in England oder Amerika zu l6sen, neue
Kirchen an jedem Ort zu griinden, wo sich einige Glieder derselben niedergelassen haben.
Erstens war und ist dies unmaglich, weil die Kirchen einfach keine Mittel dazu hatten und ha-
ben. Zweitens ware es auch falsch gewesen, denn es hatte die Zerstérung jener ortlichen Ein-
heit bedeutet. Dies ware ein schrecklicher Schlag fur unser ganzes christliches Zeugnis gewe-
sen, wie ich es selbst erfahren habe, als ich in den beiden groRen heiligen Hindustadten Kan-
cheepuram und Madurai als Missionar arbeitete: Wenn man in einer solchen Stadt auf der
Stralle das Evangelium predigt, geschieht es haufig, daR ein gebildeter Brahmane oder Hindu
aus hoher Kaste dazukommt. Vielleicht ist er auRerordentlich gebildet und ein Mann von gro-
Rer Erfahrung und Erbe alter Kultur. Dann ist es ganz naturlich, daB er uns die Frage stellt:
,Mit welchem Recht kommt Thr mit Eurer fremden Religion und fordert uns zum Ubertritt
auf? Merkt Ihr nicht, daB Ihr an religidsem Fanatismus und blindem Eifer leidet?* Wenn wir
ihm antworten wollen, missen wir ihm zeigen, dal das Kreuz Jesu Christi der Ort ist, an dem
die ganze Menschenfamilie mit Gott verséhnt wird, und dal’ es darum einen Mittelpunkt gibt,
um den die Menschheit eins werden kann. Wenn wir das sagen, wird er gewif3 antworten:
,LaBt einmal sehen, ob Thr glaubt, was Thr predigt! Lalt uns sehen, ob Thr davon iiberzeugt
seid, da man mit Jesus Christus allein auskommt und ob Sein Name allein ausreicht flr das
Zusammenleben in einer Familie! Solange Ihr selbst in verschiedene Denominationen gespal-
ten seid, werdet Ihr uns nicht tiberzeugen, daB Ihr in Christus das Geheimnis der VVersohnung
fiir die Welt habt!“ Das ist eine Herausforderung, der wir uns ehrlich stellen missen. Die ge-
gebene ortliche Einheit zu zerstoren und finf oder sechs getrennte Kirchen an jedem Ort zu
errichten, hielle die Wirklichkeit der Verséhnung verleugnen angesichts der heidnischen Welt.
Die Kirchen spirten, dal trotz ungeheurer Schwierigkeiten kein anderer Weg blieb, als gedul-
dig und buR¥fertig nach dem Grund unserer Einheit und der Ursache unserer Trennung zu fra-
gen, um miteinander nach Wegen zur Wiederherstellung der sichtbaren Einheit der Kirche zu
suchen.

Aus zwei Griinden habe ich mich bei dieser Erfahrung in Indien langer aufgehalten. Sie illus-
triert einmal den engen Zusammenhang zwischen Einheit und Mission. Zweitens ist sie ein
Beispiel fur das, was auf der ganzen Welt geschah, wo immer Missionare in heidnische L&n-
der ausgezogen sind. Hier werden die Hintergriinde der modernen 6kumenischen Bewegung
deutlich. Sie beginnt nicht mit abstrakter theologischer Reflexion, sondern mit konkretem
missionarischem Gehorsam, und sie ist das Ergebnis der Tatsache, daR eine grof’e Anzahl von
Menschen (meistens keine ausgebildeten Theologen) das Gebot unseres Herrn, alle Vélker zu
Jungern zu machen, allem voranstellten. Dieser Gehorsamsakt brachte sie mit einem Mal in
eine neue Situation, in der die alten Spaltungen unertraglich wurden. Sie wurden Schritt fir
Schritt an den Punkt gefiihrt, an dem sie sich mit nichts anderem zufrieden geben konnten, als
mit der sichtbaren Wiedervereinigung der Kirche, die durch unsere Stinde und Blindheit zer-
trennt worden ist. So setzte sich in ganz verschiedenen Teilen der Welt eine Kraft durch, die
wir heute 6kumenische Bewegung nennen.

Fast jeder Christ kann erkennen, daB es bestimmte Lagen gibt, in denen die christliche Unei-
nigkeit untragbar wird. Wenn wir einer volligen Leugnung Christi begegnen, wird alles, was
Christen trennen mag, unbedeutend im Vergleich zu dem einen gemeinsamen Christus. Leider

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 3 21.10.2022



vergessen die Christen immer wieder, dal3 die Lage der Kirche immer und tberall durch die
Leugnung Christi bestimmt ist. Die Kirche existiert immer und tberall als Zeugin des einen
Namens, durch den die Menschen gerettet werden. Ihre Pflicht ist es, alle Menschen Gberall
auf diesen einen Gnadenthron hinzuweisen. Doch wenn sie die nichtchristliche Welt vergil3t
und sich mit sich selbst beschaftigt, dann gibt es immer eine Fillle von Trennungsgriinden.
Die Kirchen der alten Christenheit hatten viele Jahrhunderte lang praktisch die nichtchristliche
Welt vergessen, so dal? sie sich hauptsachlich mit dem Kampf zwischen verschiedenen Auf-
fassungen innerhalb der christlichen Gesellschaft beschéaftigten. Solange nur die Kirche selbst
zur Diskussion stand, wurden solche Verschiedenheiten praktisch wie theologisch zu vollig
unverséhnlichen GrolRen. Doch von dem Augenblick an, da die Christen anfingen, sich wieder
der unglaubigen Welt zuzuwenden und in Seinem Namen dem zu begegnen, was Seinen Na-
men leugnet, muBte sich die ganze Diskussion dndern. Alles erschien in einer neuen Perspek-
tive. Die Trennung wurde als unertraglich empfunden; denn sie bedeutet eine weltdffentliche
Verleugnung der eigentlichen Botschaft, um deren Verkindigung willen die Kirche existiert.
Diese Trennung verleugnet 6ffentlich die Wirklichkeit der VVersdhnung.

Das Bemiihen der Jungen Kirchen um Einheit wird manchmal abgewertet als Ergebnis theolo-
gischer Ignoranz oder als Ergebnis des Druckes nichttheologischer Faktoren oder als Ergebnis
rein pragmatischer Erwagungen. Vielleicht enthalt diese Kritik ein Wahrheitsmoment. Aber
das bedeutet nicht, dal® wir von ihnen nichts zu lernen hétten, oder daf? ihre Haltung falsch
ware.

Die stdrkere Bemiihung um Einheit kommt bei den Jungen Kirchen aus einer anderen Per-
spektive. Man wird fragen dirfen, ob es nicht vielleicht die richtige Perspektive ist. Die Per-
spektive der Jungen Kirchen wird von der unvollendeten evangelistischen Aufgabe be-
herrscht. Diese Kirchen stehen ganz und gar der heidnischen Welt gegeniber. Sie haben we-
der eine lange Geschichte hinter sich noch haben sie grol3e geistliche oder materielle Hilfs-
quellen. In dieser Situation wird man zu der doppelten Einsicht getrieben, daB erstens Christus
alles ist, und daf3, wenn wir Christus gemeinsam haben, wir genug haben, um uns eins zu ma-
chen, — und daf zweitens wir Christen um der Welt willen da sind und daf wir im Wider-
spruch zu unserem eigentlichen Wesen als Kirche stehen, wenn wir durch unsere Uneinigkeit
Christus vor der Welt verstecken.

Nachdem wir die Bedeutung der alten konfessionellen Spaltungen fur die Mission betrachtet
haben, wenden wir uns jetzt einer anderen Trennung zu, die sich im Zuge der Missionstéatig-
keit selbst ergeben hat. Innerhalb der Mission entstand ndmlich eine Trennung zwischen Kir-
che und Missionsbewegung. Der Versuch, diese Trennung zu tberwinden, war bekanntlich
beherrschender Faktor in der Missionsgeschichte der letzten beiden Jahrzehnte. Es zeigte sich
in fast allen missionarischen Bemuhungen der protestantischen Kirchen, entweder bei den
aussendenden alteren Kirchen oder bei den empfangenden jiingeren Kirchen oder bei beiden
eine Zweiteilung zwischen dem einen Teil, der sich Kirche nennt, und dem anderen Teil, der
sich Mission nennt. Diese Zweiteilung hat theologische und kulturelle Griinde. Beide Fakto-
ren sind ineinander verschlungen.

1. Die theologischen Faktoren:

Die Kirchen der Christenheit hatten weitgehend das Verantwortungsgefthl fiir die heidnische
Welt verloren. Aus ZweckmaRigkeitsgrinden nahm man an, daR die Welt bereits christiani-
siert sei und verlor immer mehr das missionarische Bewul3tsein. Als Gott die Kirchen wieder
an ihren grol3en Auftrag erinnerte, alle VVélker zu Jiingern zu machen, waren es zuerst nur

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 4 21.10.2022



ganz wenige, die den Ruf vernahmen. Sie hatten die groRe Mehrheit der Kirchenleute gegen
sich und muf3ten sich deshalb als Missionsgesellschaften konstituieren, um die Arbeit zu tun,
die eigentlich den Kirchen aufgetragen war. So entstand die ,,AuBere Mission* als eine eigen-
stdndige und besondere Tatigkeit auRerhalb des normalen kirchlichen Lebens. In vielen Lan-
dern wurde die offizielle Trennung rasch tiberwunden, und die Kirchen tibernahmen selber die
Verantwortung fur die &uRere Mission. In anderen Fallen verblieben die Missionsgesellschaf-
ten getrennt und sind es noch bis zum heutigen Tag. Doch selbst da, wo die Kirche offiziell
ihre Verantwortung auf sich nahm, blieb die &uf3ere Mission im allgemeinen doch gesondert
von der normalen Kirchlichkeit, wie sie der Durchschnittschrist verstand.

2. Die kulturellen Faktoren:

Auf der anderen Seite des Prozesses, den sogenannten Missionsfeldern, wirkte sich diese
Zweiteilung sehr ernst aus, weil die kulturellen Faktoren die theologischen verstarkten. Die
Missionare erfreuten sich im allgemeinen eines sehr viel htheren Lebensstandards als diejeni-
gen, denen sie das Evangelium brachten. Im Zuge der kolonialen Entwicklung lebten sie wei-
ter nach européischem Stil. Dadurch sonderten sie sich notwendigerweise von der Umwelt ih-
rer Neubekehrten ab. Um der Jungen Kirche eine eigene Entwicklung zu gestatten, ohne die
Gefahr eines Ubergewichts seitens der wohlhabenden Missionsorganisation, wurde die Junge
Kirche als eine besondere Korperschaft konstituiert, wahrend die Mission weiter fiir sich
blieb, eng verbunden mit der aussendenden Kirche im Westen. So gab es zwei Kdrperschaften
nebeneinander — die eine im allgemeinen schwach, arm und abhéngig — die andere stark
und beherrschend. Diese Zweiteilung wurde oft theologisch gerechtfertigt durch die Behaup-
tung, die Mission sei eine besondere Aufgabe und erfordere ein besonderes Organ fur die
Durchfuhrung ihrer Aufgabe. Die Mission behielt sich im allgemeinen die Verantwortung fir
grofRe Institutionen wie Schule, hohere Ausbildungsstétten (Colleges) und Krankenhduser vor,
wéhrend die Junge Kirche flr das normale Leben der Gemeinde verantwortlich war.

Diese Zweiteilung erwies sich immer mehr als untragbar: In erster Linie verletzte sie die Ge-
fuhle derer, die zu den Jungen Kirchen gehodrten. Das neu erwachte Selbstvertrauen der Kultu-
ren Asiens und Afrikas und die rasche Zunahme politischer Unabhangigkeit in den ehemali-
gen Kolonialgebieten fanden ihre naturliche Entsprechung in den Beziehungen zwischen Jun-
gen Kirchen und Missionen. Es erschien anstoRig, dall die Junge Kirche standig von der Mis-
sionsgesellschaft getrennt und ihr unterlegen, und daR die Leitung der groRen Institutionen
dauernd in fremden H&nden bleiben sollte.

Vor allem aber wurde die ganze Struktur aus theologischen Griinden fragwdirdig. Immer deut-
licher zeigte es sich, daR Mission und Kirche nicht getrennt werden kdnnen, ohne dal3 beide
Schaden nehmen; denn einerseits gehort die missionarische Téatigkeit zum Wesen der Kirche
und andererseits darf Mission nicht geschehen ohne die Einladung an alle Menschen, in die
volle Gemeinschaft der Kirche einzutreten. Es wurde neu erkannt, daR dem Neuen Testament
eine derartige Zweiteilung fremd ist. Auch in der Praxis zeigten sich die schadlichen Auswir-
kungen der Trennung: Wenn die Kirche nicht mit der Missionsverpflichtung betraut ist, wird
sie eine sich selbst betrachtende und in sich gekehrte Gemeinschaft mit allen geistlichen
Krankheitserscheinungen, die daraus folgen. Und wenn die missionarische Arbeit nicht der
Kirche entspringt und in sie hineinfiihrt, wird sie in alle mdglichen Unternehmungen ver-
strickt, die letztlich unfruchtbar sind.

Das Ringen um diese Probleme spiegelt sich wider in den Ergebnissen der Weltmissionskon-
ferenzen. Die daraus folgende Entwicklung ist verschiedene Wege gegangen. Es gibt jetzt ei-
nige Kirchen, die vollverantwortlich sind fiir alle Arbeit, die friiher durch die Missionsgesell-
schaften geschah, und die in allen wesentlichen Dingen autonom sind. Als anderes Extrem

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 5 21.10.2022



gibt es auch noch Missionen, die keinen ernsthaften Versuch in dieser Richtung unternommen
haben. Sie sind auf der Stufe stehengeblieben, auf der es keine wirkliche Kirche gibt, sondern
nur Gruppen von Bekehrten — abhangig von einem fremden Missionar. Solche Missionen be-
finden sich noch im Kolonialstadium. Es gibt einen grof3en (freilich abnehmenden) Teil der
Welt, wo Mission noch nach diesem Muster betrieben wird. Dort konnen Missionare aus Eu-
ropa und Amerika hingehen, um viele Menschen nach ihren eigenen Malstaben und Vorstel-
lungen zu leiten. Ich méchte nicht in den allgemeinen Chor der Verdammung des Kolonialis-
mus einstimmen. Die Kolonialméchte haben fur Asien und Afrika wahrend ihrer Herrschaft
Grolies geleistet, und die Missionen haben sich wéhrend der sogenannten kolonialen Epoche
grol3e Verdienste erworben. Doch es kann gewil3 nicht geleugnet werden, daR diese Epoche zu
Ende geht. Es ist eine Versuchung, auf diese Weise solange wie mdglich in Gebieten weiter
zu arbeiten, die politisch und kulturell zu schwach sind, eine Anderung herbeizufiihren. Das
mag auf kurze Sicht eine gute Taktik sein, aber es ist auf die Dauer eine schlechte Strategie.
Wir kénnen das Evangelium auf diese Weise der Welt kaum empfehlen.

Dazu kommt noch eine theologische Frage, die viel wichtiger ist als kulturelle und politische
Fragen. Wenn wir missionarische Arbeit tun, sozusagen ber den Kopf der 6rtlichen Ge-
meinde hinweg, wenn wir also handeln, als ob die 6rtliche Gemeinde um praktischer Zielset-
zungen willen tbergangen werden konnte, dann tun wir ein schweres Unrecht. Das Ergebnis
ist die Schwachung — und vielleicht Zerstdrung — des christlichen Zeugnisses. ,,Wo zwei o-
der drei versammelt sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen.* Dieses Wort un-
seres Herrn darf nicht auBRer acht gelassen werden. Wenn wir die Jungen Kirchen behandeln,
als ob man sie Ubergehen konnte, und fortfahren, missionarische Arbeit ohne ihre Mitverant-
wortung zu tun, dann nehmen wir Christus die Ehre und werden eines Tages die Friichte unse-
res Irrtums ernten. Wir diirfen nicht vergessen, was wir in den letzten zwei oder drei Jahrzehn-
ten gelernt haben. Die Existenz der Jungen Kirchen mul} bei unserem Nachdenken Uber die
weltmissionarische Aufgabe weiterhin einen wichtigen Platz einnehmen.

Lassen wir einen Augenblick die Missionsgesellschaften aul3er acht, die unentwegt versuchen,
die alte koloniale Struktur beizubehalten, so missen wir uns eingestehen, dall wir noch nicht
den Weg gefunden haben, den Schwierigkeiten der kolonialen Situation zu entgehen, obgleich
ein groler Fortschritt in Richtung eines Ernstnehmens der Jungen Kirchen erzielt worden ist.
Selbst diejenigen Jungen Kirchen, die — papiermé&Big — vollige Unabhangigkeit haben, wis-
sen noch nicht, wie sie ein echtes SelbstbewuRtsein entwickeln sollen. Jede dieser Kirchen
bleibt ganz eindeutig an ihre Eltern gebunden. Jede befindet sich in der Lage eines Kindes,
das noch von der Unterstltzung des Elternhauses abhangig ist. In dieser Situation kann sich
kaum eine wirkliche geistliche Unabhangigkeit entwickeln. Aus diesem Grunde haben einige
Missionare in China tatsachlich politische Ereignisse begrufit, die gewaltsam die Verbindung
der chinesischen Kirchen mit den Kirchen im Westen zerschnitten haben. Einige hatten das
Geflhl, daB Gott in diesen Ereignissen das getan hat, was Menschen als notwendig erkannten,
aber nicht ausfiihren konnten. Es war, wie wenn die Nabelschnur, die das Kind mit der Mutter
verbindet, Gber die Zeit hinaus erhalten geblieben und das Kind nur durch einen Gewaltakt
zum eigenen Leben gebracht ware.

Zur Beurteilung der Lage muf3 ferner die Tatsache beachtet werden, dal3 die Jungen Kirchen
Asiens und Afrikas grofitenteils noch aulRerordentlich schwach und klein sind im Verhéltnis
zu den grofRen evangelistischen Aufgaben, denen sie gegeniiberstehen. Sie haben nicht die
Kraft, ein Missionsprogramm durchzufiihren, das auch nur anndhernd den gegebenen Chan-
cen entspricht. Dennoch z6gert man verstandlicherweise, von den alteren Kirchen eine ent-
sprechend grolere Hilfe zu erbitten, gerade weil es so notwendig ist, daB die jungeren Kirchen
finanziell unabhéngiger werden. Tatsachlich werden die Missionsgaben der dlteren Kirchen
weitgehend fiir die Unterstltzung der jingeren Kirchen aufgebraucht, und es gibt, aufs Ganze

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 6 21.10.2022



gesehen, wenig Anzeichen fir einen neuen missionarischen VorstoR3. So wird heute der grofite
Teil der Missionsfonds flr zwischenkirchliche Hilfe in Anspruch genommen.

Natdrlich kénnen wir uns mit dieser Lage nicht abfinden. Wir kénnen ihr auch nicht entgehen
durch eine Ruckkehr zu dem Modell des 19. Jahrhunderts und versuchen, missionarische Ar-
beit im Gebiet der jungeren Kirchen fortzusetzen, als ob diese Kirchen nicht existieren. Es ist
zu einer dringenden Notwendigkeit geworden, daf wir eine missionarische Arbeitsweise ent-
wickeln, die deutlich zum Ausdruck bringt, da die Mission eine Mission der ganzen Kirche
far die ganze Welt ist. Wir missen also Mittel und Wege finden, wie die starkeren Kirchen
den schwacheren helfen kénnen, ohne dabei deren geistliche Freiheit zu zerstéren. Die Hilfs-
quellen der ganzen Kirche mussen dort angesetzt werden, wo sie am notigsten gebraucht wer-
den. Das gilt fur Gebiete, in denen das Evangelium niemals wirkungsvoll gepredigt worden
ist. Dabei durfen die Jungen Kirchen nicht bergangen und es darf nicht zugelassen werden,
dal3 christliche Mission mit kulturellem Imperialismus verwechselt wird. Dies ist dringend n6-
tig, wenn die augenblickliche Hemmung und Fruchtlosigkeit in der missionarischen Bewe-
gung selbst tiberwunden werden soll. Ich bin zu der Uberzeugung gelangt, dafR dies nur durch
eine radikale Veranderung in der Struktur unserer missionarischen Arbeitsweise geschehen
kann. Ich glaube, daB wir hier etwas lernen mussen von weltlichen Organisationen weltweiter
Hilfe. Ich denke an die Arbeit verschiedener technischer Organisationen der UN, in denen
Vertreter der grofRen und kleinen Nationen gleichberechtigt zusammensitzen, um ihre gegen-
seitigen Hilfsprogramme auszuarbeiten. Ich halte es nicht fur unmaglich, Entsprechendes fir
die Planung und Durchfiihrung der christlichen Weltmission zu schaffen, und ich glaube, daf3
wir nur so den Noten des 20. Jahrhunderts abhelfen kdnnen. Ich méchte aber gleich hinzufi-
gen, dal? diese Entwicklung durch eine sehr kréaftige Betonung des Regionalprinzips ergénzt
werden mufte, wenn wir nicht in uniiberwindliche Schwierigkeiten geraten wollen. Wir ddir-
fen keine hochzentralisierte Weltblrokratie entwickeln. Es gibt bereits Anzeichen fur solche
regionale Entwicklungen, wie sie mir vorschweben. Die kirzlich gebildete christliche Ost-
asien-Konferenz soll Mittel und Wege finden, die verfugbaren christlichen Hilfsquellen in
diesem ganzen Gebiet gemeinsam mit den Hilfsquellen, die von den Kirchen Amerikas und
anderen westlichen Landern beschafft werden kénnen, méglichst wirkungsvoll einzusetzen.
Es ist moglich, daR sich etwas Ahnliches aus der letzten christlichen Afrikakonferenz ergibt.
Entsprechende Entwicklungen kénnte man von anderen groReren Gebieten erwarten. Ich
glaube, daR die starkeren Kirchen den schwacheren auf diese Weise helfen kdnnten. So leistet
jede Kirche ihren Eigenbeitrag flr die Gesamtaufgabe, und es werden die psychologischen
Gefahren vermieden, die immer aus dem einseitigen Geben und Nehmen erwachsen.

Wenn man solche Vorschldge macht, wird man sofort mit gewichtigen Einwendungen seitens
der konfessionellen und kirchlichen Interessen rechnen mussen. Ein derart kraftiges Regional-
prinzip und solche Plane fur enge und fortdauernde Zusammenarbeit im missionarischen
Dienst wird von vielen empfunden als eine Gefahrdung des besonderen Zeugnisses der ver-
schiedenen christlichen Konfessionen. Die weltweiten konfessionellen Zusammenschlisse ha-
ben sich in den letzten Jahren immer straffer organisiert und konnen jede Tendenz zu regiona-
ler Einheit hemmen.

Das fihrt uns zu der Frage, die fir unsere Zeit zentral und unausweichlich ist: Welche Gestalt
von Einheit will Gott fur seine Kirche? Ich nehme an, dal? fast alle Christen in irgendeiner
Weise darin tbereinstimmen, dal wir nach Gottes Willen geeint sein sollen. Doch in der
Frage: Welche Einheit will Er? unterscheiden wir uns. Ich habe zu zeigen versucht, wie die
Ereignisse unserer Zeit uns zur Einheit zwingen. Dieser Druck ist Gottes Druck auf uns. Die
Tatsachen unserer Zeit sind Gottes Tatsachen. Sie erinnern uns daran, dal die Frage nach der
christlichen Einheit keine akademische Angelegenheit ist, fiir die wir unsere eigenen Studien-
pléne aufstellen kdnnen. Es geht um eine Frage auf Leben und Tod, bei der Gott uns nicht

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 7 21.10.2022



erlaubt, neutral zu bleiben. Wenn wir nicht die richtige Antwort geben, dann werden uns fal-
sche Antworten aufgezwungen. Damit meine ich, dal’ uns eine unkirchliche Einheit aufge-
zwungen wird, wenn wir keine wirklich kirchliche Form der Einheit finden. Wenn wir in den
zentralen Fragen nach dem Glauben, den Sakramenten, den Diensten (ministry) und dem Le-
ben der Gemeinde keine wahre Einheit finden, werden uns die Zeitereignisse eine Vereinheit-
lichung auf dem Gebiet der Gestaltung aufzwingen, die nichts mehr mit wahrer kirchlicher
Einheit zu tun hat. Mit dieser Gefahr haben wir es heute zu tun. Doch ehe wir diese Behaup-
tung naher begrunden, missen wir von der geschichtlichen Betrachtung des Problems zu den
theologischen Fragen tibergehen, die fiir Mission und Einheit der Kirche heute gestellt sind.

1.
A

Dem Zentralausschul? des Weltrates der Kirchen wurde eine Erklarung Gber Mission und Ein-
heit bei seiner Zusammenkunft in Rolle im Jahre 1951 vorgelegt. Diese Erklarung ist
christologisch abgefaft. Sie begriindet Einheit und Mission der Kirche in dem Werk Christi
unter Hinweis auf Jesu Worte: ,,Wie der Vater mich gesandt hat, so sende ich euch.” Dadurch
empféangt die Kirche ihr Sein und ihre Sendung. Sendung und Sein der Kirche sind untrenn-
bar. Das Sein der Kirche ist notwendig ein Sein mit Christus. Es ist unvereinbar mit einer
Spaltung. Dies wird sehr klar in den Worten des Gebetes, das unser Herr in der Nacht vor sei-
nem Leiden gesprochen hat: ,,Gleich wie du mich gesandt hast in die Welt, so sende ich sie
auch in die Welt ..., daf? auch sie in uns eins seien, auf daR die Welt glaube, du habest mich
gesandt.” Die Einheit der Jiinger in Christus wird fiir die Welt zum Zeichen fiir die gottliche
Sendung Christi und Seiner Kirche.

Die Erklarung von Rolle erléautert die christologische Basis der christlichen Einheit unter drei
Gesichtspunkten:

Erstens: Was Christus fur alle an seinem Kreuz getan hat. Er starb: einer fir alle und einmal
fiir alle, um die Verséhnung zwischen Gott und Menschen zu bewirken. Durch Thn mit Gott
versohnt sein, bedeutet, dal? wir untereinander verséhnt sind und einander vergeben, wie er
uns vergeben hat. Es bedeutet ferner, dal’ wir als seine Botschafter vorwarts schreiten und die
Menschen bitten, sich mit Gott versdhnen zu lassen. Dies sind zwei Seiten eines zwangslaufi-
gen Prozesses. Wenn wir nicht bereit sind, uns miteinander zu verséhnen, wenn wir nicht be-
reit sind, einander zu vergeben, wenn wir nicht bereit sind, als Briider in einer Familie zusam-
menzuleben, dann trennen wir uns selber von Seinem Erbarmen und machen uns selber unfé-
hig, Kanéle Seines Erbarmens fur die Welt zu werden. Wir mdgen kraftige Propagandisten
sein, wir mogen Erfolg haben und viele gewinnen, aber wir werden damit nicht zum Werk-
zeug Christi, durch das Er anderen Seine gottliche Liebe mitteilt. Wenn Menschen die wahre
Frucht der Versohnung Christi im Leben einer Gemeinschaft sehen, in der die Slinde wahrhaf-
tig vergeben ist, und wenn gegenseitiges MifRtrauen durch die gottliche Liebe und Vergebung
uberwunden ist, dann erfahren sie das Wort des Evangeliums als Giberzeugende Kraft.

Zweitens nimmt die Erklarung Bezug auf das stéandige Werk des auferstandenen und durch
Seinen Geist heute regierenden Herrn. Nur sofern wir in Ihm bleiben, bringen wir Frucht. In
Ihm bleiben bedeutet, Glied sein an Seinem Leibe und Glied sein mit denen, die mit uns in
Ihm sind. Das wahre Zeugnis von Ihm ist kein anderes als der Geist, den der Vater sendet;
und der Geist ist der, der uns zusammenfugt in einem Leib. Er ist zugleich Geist des Zeugnis-
ses und Geist der Ordnung und der Einheit.

Drittens wird von unserer Hoffnung gesprochen: Christi Wiederkunft als Richter und Konig.

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 8 21.10.2022



Wenn Er kommt, wird Er alle Dinge vollenden. Alle Dinge werden ihren Zusammenhang fin-
den in Ihm. Er wird seine Schafe sammeln und es wird eine Herde und ein Hirte sein. Im
Blick auf dieses Ziel und angesichts der bedrohlichen Néhe sind wir aufgefordert, vorwaérts zu
schreiten, solange es Zeit ist, und die Menschen allenthalben zur Umkehr zu rufen. Alle Men-
schen muissen eins werden, wenn Er kommt. Die Herolde, die mit dieser Botschaft ausziehen,
werden die Botschaft Liigen strafen, wenn sie selber nicht eins sind. Wenn die Trompete ei-
nen ungewissen Laut gibt, wer wird sich zur Schlacht riisten? Wenn der Ruf ,,Der Herr ist
nahe* in widerstreitenden und verworrenen Stimmen erschallt, wer wird ihm glauben?

Wir konnen nicht Christi ,,Agenten® sein und Menschen zu IThm ziehen, wenn wir nicht selber
nahe bei IThm stehen. Wir konnen nicht nahe bei Ihm stehen, ohne néher zueinander zu riicken.

Ich bin indessen zu der Uberzeugung gekommen, daR es wichtig ist, die Grundlage unserer
Argumentation zu verbreitern und die Frage nicht nur christologisch, sondern auch trinita-
risch zu erértern. Bei unserem Nachdenken tber die Sendung der Kirche mussen wir in der
menschlichen Geschichte starker in Rechnung stellen Gottes VVorsehung und Handeln und das
Werk des Heiligen Geistes betonen, der selber der wahre ,,Agent* der Mission ist.

B

Erstens: Mussen wir nicht Gottes Vorsehung und Handeln in der Weltgeschichte viel starker
beachten? Besteht nicht die Gefahr, dal wir der Kirche zu viel und der Welt zu wenig Auf-
merksamkeit schenken, dal wir die Heilsgeschichte zu viel und die Weltgeschichte zu wenig
beachten? Recht verstanden ist die Kirchengeschichte im missionarischen Sinne der Schlissel
zur Weltgeschichte. Die Kirchengeschichte wird nicht richtig verstanden, wenn sie von der
Weltgeschichte abgetrennt wird. Ich brauche nicht daran zu erinnern, daB die Weltgeschichte
nach dem Neuen Testament nicht nur im Hintergrund des Heilsgeschehens steht, sondern aufs
engste mit ihm verbunden ist. Es besteht eine paradoxe Beziehung zwischen dem Evangelium
und der Welt. Die Kirche wird aus der Welt herausgerufen, um wieder in die Welt gesandt zu
werden. Die Kirche wird ausgesondert, um mit der Welt identifiziert zu werden. Sie darf sich
nicht von der Welt absondern, sie gehdrt vielmehr ganz in die Welt hinein.

Zweitens: Die Kirche richtet zwar die Welt, doch die Welt richtet auch die Kirche wegen ihres
Abfalls. Die Welt, die Gott nicht kennt, kennt doch Gott in gewissem Sinne besser als die Kir-
che, die Ihn bekennt. Die Leute von Ninive werden auftreten im Jiingsten Gericht und werden
dies Geschlecht verurteilen. Die Kénigin vom Suden wird auftreten im Jiingsten Gericht mit
diesem Geschlecht und wird es verurteilen. Und was sollen wir von den Worten des Paulus,
Romer 10, 19 ff., halten? Schon Mose sagt: ,,Ich will euch zur Eifersucht reizen gegen ein
Volk, das kein Volk ist, gegen ein unverstandiges Volk will ich euch zum Zorn reizen.* Jesaja
aber erkiihnt sich und sagt: ,,Ich bin von denen gefunden worden, die mich nicht suchten, ich
bin denen offenbar geworden, die nicht nach mir fragten.* In bezug auf Israel dagegen sagt er:
,Den ganzen Tag habe ich in Liebe meine Hande ausgebreitet gegen ein ungehorsames und
widerspenstiges Volk* (5. Mose 32, 21; Jes. 65, 1. 2).

Drittens: Christus ist der letzte Richter der Welt, und alle Menschen werden auf Grund ihres
Verhéltnisses zu Ihm gerichtet. Und doch ist Er so verborgen in der Welt, dal? selbst Gottes
Volk Thn nicht erkennt: ,,Herr, wann haben wir dich hungrig gesehen und dich gespeist?*
(Matth 25, 37). Gott, der die Welt so geliebt hat, dal3 Er Seinen Sohn sandte, richtet doch
gleichzeitig durch Seinen Sohn die Welt.

Es wirde zu weit fihren, dieser dialektischen Beziehung zwischen dem Evangelium und der
Welt im einzelnen nachzugehen. Wir wollen jedoch festhalten, daR die Weltgeschichte nach

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 9 21.10.2022



der Schrift nicht blof? Hintergrund fir die Heilsgeschichte, sondern eng mit ihr verbunden ist.
Gottes ganzes Handeln in der Weltgeschichte ist ausgerichtet auf die Offenbarung Seiner
Herrlichkeit.

Wenn wir die heutigen Weltereignisse unter Anleitung des Neuen Testaments betrachten, dann
wird uns deutlich, dall wir Zeugen eines Prozesses sind, in dem die Menschheit immer mehr
hineingezogen wird in eine einzige Geschichte mit dem Kreuz als Mitte und dem Jiingsten Ge-
richt und der Gnade Christi als Ziel.

Diese Behauptung lait sich folgendermafen rechtfertigen: Immer mehr Nationen der Welt
sind heute gezwungen, die Zeitrechnung ,,vor und nach Christi Geburt* zu {ibernehmen. Das
alte Indien zahlte die Zeit in Zyklen von sechzig Jahren, die immer wiederkehrten. Doch jetzt
haben wir dort einen Funfjahresplan und dann einen zweiten Funfjahresplan, und es wird da-
nach einen dritten Funfjahresplan geben. Es ist unwahrscheinlich, daR Indien sich am Ende
von zwolf Finfjahresplédnen wieder in derselben Lage befinden wird wie zu Beginn dieser
Planungen! Wir werden uns vielmehr in dieser Zeitspanne vorwarts bewegt haben. Wir haben
uns aus dem zykli- sehen Lebensrhythmus in ein lineares Zeitbewuf3tsein begeben; und es ist
unmdglich, diese Bewegung riickgangig zu machen. Nicht nur die Intellektuellen, sondern
auch das kleinste Dorf und jeder Dorfstamm im abgelegensten Dschungel wird von der Ent-
wicklung betroffen. So hat sich das menschliche Lebensgefuhl grundlegend und unwieder-
bringlich verandert.

Was ist das Wesen dieser linear ausgerichteten Geschichte, zu der die VVolker der Welt zusam-
menwachsen? Durch welche Koordinaten wird diese Geschichte bestimmt? Die Antwort kann
nur lauten: sie wird von Vorstellungen bestimmt, die urspringlich aus dem Evangelium stam-
men. Die Weltgeschichte wird heute nicht mehr wie im 19. Jahrhundert beherrscht von westli-
cher Machtpolitik. Aber alle Nationen der Welt sind in eine einzige Geschichte hineingezo-
gen. Diese Entwicklung konnte sich nicht innerhalb der alten nichtchristlichen, heidnischen
Kulturen vollziehen. Lediglich unter der Voraussetzung des linearen christlichen Zeitbewuf3t-
seins kam es und konnte es zu dieser Entwicklung kommen. Die groRBen Schicksalsfragen, mit
denen die jungen Volker Asiens heute zu ringen haben, werden in diesem Prozel’ deutlich.

Die erste und wichtigste Frage ist das Bevolkerungsproblem. Woher kommt der ungeheure
Bevolkerungszuwachs? Der enorme Rickgang der Sterblichkeit ergibt sich aus den neuen Er-
kenntnissen auf dem Gebiet der Medizin, der Verkehrsverbindungen und der Wirtschaftsord-
nung. Diese Ergebnisse der wissenschaftlichen und technischen Entwicklung gehen zuriick
auf eine Achtung allen Lebens (auch des Lebens der anscheinend nutzlosen alten Leute).
Diese Wertschatzung des Individuums kommt aus dem christlichen Evangelium. Diese Ent-
wicklung ware auf dem Boden der alten heidnischen Kulturen unmdglich gewesen.

Zweitens: Die Frage des Wohlfahrtsstaates. Wie kommt es, dal die neuen Nationen Asiens
nach ihrer Befreiung vom Kolonialismus nicht zu der Regierungsform zurtickkehren konnten,
die sie in den Tagen eines Tipu Sultan und Hyder Ali hatten? Selbst der gewdhnliche Dorfbe-
wohner nimmt es als selbstverstandlich hin, dal3 es jetzt zur Aufgabe der Regierung gehort,
fiir jedes menschliche Wesen gewisse Grundrechte zu garantieren. Woher ist diese Einstellung
gekommen? Sie kommt aus den Wertmalistiben, die innerhalb der alten Christenheit des Wes-
tens erwachsen sind.

Drittens: Auf derselben Linie liegt die enorme Nachfrage nach raschem technischem Fort-
schritt in allen jungen Nationen Asiens und Afrikas: ,,Wieviel konnen wir schnell kriegen?*
Diese ungeheure Entwicklung beruht auf einer Lebensanschauung, die auf dem Boden der
westlichen Christenheit gewachsen ist. Ich weil3, da gewisse Schriftsteller behaupten, es gébe

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 10 21.10.2022



jetzt in diesen Nationen eine vollig selbstandige technische Kultur, die sich unabhangig von
ihrem Nahrboden am Leben erhalten kann. Ich glaube nicht, daB dies stimmt. Die Ubernahme
moderner technischer und wissenschaftlicher Erkenntnisse bedingt eine Lebensweise, die
letztlich unvereinbar ist mit den alten Weltanschauungen der nichtchristlichen Kulturen Asi-
ens.

Viertens: Das Problem des Kommunismus. Der Kommunismus ist ein System des Denkens
und Lebens, das sich nicht innerhalb der alten heidnischen Kulturen hatte entwickeln kénnen.
Es tragt an sich alle Kennzeichen seines Ursprungs innerhalb der Christenheit. Der Kommu-
nismus ist ausgerichtet auf Hoffnungen fur die Menschheit, welche nur durch das Evangelium
erweckt worden sind und erweckt werden konnten.

So werden, wo immer man hinblickt, die alten Nationen jetzt in eine einzige Geschichte hin-
eingezogen, die beherrscht ist von Grundfragen, die aus dem Evangelium stammen, wie grof}
auch immer der Abstand sei. Man kann nur mit gro3er Spannung beobachten, wie die Volker
im Bereich alter Kulturen mit diesem neuen Problem ringen. Man kann nur fragen: Wird es
ihnen moglich sein, diese Dinge in sich aufzunehmen, ohne dal} die alten Strukturen zerbre-
chen?

Eines ist ganz gewil3: Sie kdnnen niemals zu der alten zyklischen Vorstellung zurtickkehren.
Es ist etwas Unumkehrbares geschehen. Sie sind in eine einzige Weltgeschichte hineingezo-
gen worden, deren entscheidende Probleme innerhalb der Christenheit entstanden sind, Prob-
leme hinsichtlich des Wesens und der Bestimmung des Menschen, die fur die Menschheit
durch Gottes Selbstoffenbarung in Christus aufgeworfen sind.

Ich bin nicht der Meinung, daf ein Uberblick tiber die Weltereignisse uns zu diesem Schluf
fuhrt, sondern ich meine, dal® wir mit der Bibel in der Hand sehen missen, dal} Gott alle Nati-
onen in eine Geschichte hineinzieht, in der es schliellich nur die eine Frage gibt: Christus o-
der Antichrist. Der neutestamentliche Begriff des Antichristen ist sehr wichtig fur das Ver-
stdndnis unserer Zeit. Nach dem Neuen Testament bietet der Antichrist universales Heil an. Er
tut Zeichen und Wunder, um selbst die Erwahlten zu verfihren. Er tarnt sich als Heiland. Er
ist der falsche Christus. Nach der Bibel l&auft die Weltgeschichte auf diese eine letzte Entschei-
dung hinaus: Christus oder Antichrist? Im Neuen Testament stellt unser Herr Manner und
Frauen vor die letzte Entscheidung, Ihn als Herrn anzunehmen oder als Betrliger zu verwer-
fen. So drangt Gott die ganze Welt unerbittlich zum letzten Gericht, bei dem Christus vor der
ganzen Welt steht, um als Herr angenommen oder als Betrliger verworfen zu werden.

Dieser Schlussel, den uns die Bibel fur die Ereignisse unserer Zeit in die Hand gibt, ist von
sehr grofRer Bedeutung fiir Mission und Einheit der Kirche. Es gibt einen Gott und eine
Menschheit, und Gott hat der Menschheit das eine Ziel gesetzt, Seine Familie zu werden. Er
hat Seinen Sohn gegeben als Erstgeborenen unter vielen Bridern und hat die Kirche dazu be-
stimmt, die Erstlingsfrucht und das Werkzeug Seines Zieles mit der ganzen Menschheit zu
sein. Die Kirche mul? mitten in der Menschheit stehen als Zeichen der Herrschaft Christi und
als Uberbringer Seiner Einladung. Sofern die Kirche gespalten ist, fehlt das Zeichen, und die
Glaubwirdigkeit der Einladung wird in Zweifel gezogen. Gott fuhrt die Welt zu der letzten
Entscheidung. Seine Hand fuhrt die VVolker unerbittlich zu dem Ort, an dem die letzte Frage:
Christus oder Antichrist? beantwortet werden muf3. Dessen mul? sich die Kirche bewuf3t sein.
Sonst wird sie schuldig befunden, sich durch ihre Spaltung gegen das Licht zu versiindigen
und die entscheidende Frage, die Gott klar stellt, zu verdunkeln.

Hier mochte ich gegen die Tendenz protestieren, aus der Frage nach der Einheit eine zeitlose
Frage zu machen und sie in akademischer Weise an einem von uns bestimmten Zeitpunkt zu

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 11 21.10.2022



diskutieren. Das Evangelium hat es mit der Geschichte zu tun, mit der Geschichte dieser Welt.
Es hat es zu tun mit dem wahren Ziel der Geschichte, das jetzt ndhergekommen ist, als zu der
Zeit, da wir glaubig wurden. Es hat es zu tun mit einer wirklichen sichtbaren Gemeinschaft
von Glaubigen, die aufgerufen sind, bereit zu sein, wenn der Herr kommt. Der Zeitpunkt ist
von Gott festgesetzt und nicht von uns. Was in der Welt geschieht, ist theologisch nicht irrele-
vant fur die Frage nach der christlichen Einheit. Die Kirche ist aufgerufen, die Zeichen der
Zeit zu erkennen.

C

Jetzt mochte ich die Frage aufwerfen, ob wir nicht diese Aussagen des Neuen Testaments tiber
den Heiligen Geist als den wirklichen Missionar viel ernster nehmen missen. Ich erinnere an
Apostelgeschichte 1, 6-8 und an Joh. 15, 26 ff. und 16, 8 ff. Wenn wir die Apostelgeschichte
und die Briefe betrachten, dann sehen wir, dal® dort der Heilige Geist selbst als der wahre
,,Agent* der Mission verstanden wird. Er ist es, der leitet und fihrt. Es wird selbstverstandlich
vorausgesetzt, dal’ Er in der Lage ist, in den neuen Gemeinden alle Gaben und Dienste zu
schaffen, die flr die Flle des Lebens in Christus gebraucht werden. Wir sehen nirgends, dal
Paulus eine besondere Missionsorganisation flr nétig hélt, wie es fiir die moderne westliche
Missionsbewegung typisch ist. Wir finden in den Kirchen Galatiens nicht zwei getrennte Ge-
baude; das eine mit der Aufschrift: ,,Antiochia-Mission* und das andere mit der Aufschrift:
,Kirche. Es wird von Anfang an als selbstverstidndlich vorausgesetzt, dafl die Junge Kirche
selbst mit den Diensten (ministry) und den geistlichen Gaben fur die Verbreitung des Evange-
liums ausgerdistet ist. Als Paulus eine zehnjéhrige Arbeit in Klein-Asien beendet hatte, hinter-
lie} er Gemeinden, die wohl ausgestattet waren mit Bischéfen und Dienern am Evangelium.
Und er sagt: Ich habe in diesen Gebieten jetzt keine Arbeit mehr zu verrichten. Ich gehe nun
nach Spanien. — Die moderne Missionsbewegung rechnet damit, daf 150 Jahre nétig sind,
um eine Junge Kirche auf die entsprechende Entwicklungsstufe zu bringen. Wenn wir die Me-
thoden des Paulus mit denen der modernen Missionsbewegung vergleichen, dann kénnen wir
uns dem Eindruck nicht entziehen, daB hier eine Akzentverschiebung vorliegt. In unserer Ar-
beit wird der Eindruck erweckt, dal3 alles, was in einem Missionsprogramm durchgefihrt
wird, in erster Linie von dem Missionar und von den Missionsgesellschaften abhangig ist. Der
Missionar hélt sich fir verantwortlich, die Neubekehrten wie Kinder zu leiten; und er ent-
scheidet, wann der geeignete Augenblick gekommen ist, sie in die Junge Kirche zu tberfiih-
ren. In der Apostelgeschichte findet sich nichts, was mit diesem VVorgehen vergleichbar waére.
Dort ist der Heilige Geist selber der ,,Missionsdirektor®.

Hier kann ich aus eigener Erfahrung sprechen. In meiner Didzese habe ich gesehen, was sich
ereignen kann, wenn die missionarischen Methoden des Paulus angewendet werden. Ich habe
einen Bezirk kennengelernt, in dem es vor zehn Jahren nur zwo6lf Gemeinden gab und wo in-
zwischen flinfzig Gemeinden entstanden sind, fast ganz ohne finanzielle Beihilfe oder fremde
Hilfsquellen oder bezahlte Arbeitskréfte. Ich habe erlebt, wie aus dem ganz einfachen Volk
lebendige Gemeinden und ,,Agenten‘ des Heiligen Geistes werden, wenn man sie nur selbst-
verstandlich von Anfang an mit voller Verantwortung betraut. Sie selbst trauen es Gott zu,
dal’ Sein Heiliger Geist sie mit allem ausrsten wird, was sie fir ein christliches Leben brau-
chen; und sie sind unmittelbar bereit, auszuziehen und die frohe Botschaft in den umliegenden
Dorfern kundzutun.

Ein bedeutsames Kennzeichen unserer Zeit ist das Zunehmen der Pfingstbewegung. Trotz vie-
ler Seiten, die wir an ihr verurteilen, missen wir diese Bewegung als ein Gericht iber die &lte-
ren Kirchen ansehen. Sollten wir nicht darin ein Gericht Giber uns sehen, weil wir versaumt ha-
ben, wahre Freiheit zu geben und die wahre Herrschaft des Heiligen Geistes im Leben der
Kirche anzuerkennen? Es kann sein, daR wir das VVorgehen der Pfingstbewegung verurteilen

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 12 21.10.2022



mussen, weil es uns zu gewaltsam und ubertrieben erscheint, und weil diese Bewegung die
Einheit der Kirche zerbricht. Nichtsdestoweniger miissen wir unsere Schuld eingestehen: wir
haben mit unseren kirchlichen und missionarischen Institutionen die Wahrheit verdunkelt, daf}
der Heilige Geist selber der wahre Herr der Kirche und der wahre ,,Agent* der Mission ist.
Wir haben den Eindruck erweckt, dal3 wir menschliche Organisationen unterhalten, die ihre
Aufgaben nach Prinzipien eines Kulturprogramms bewaltigen.

Wenn der Heilige Geist selber der wahre ,,Agent der Mission ist, und wenn er souverdn und
frei ist, mussen wir bereit sein, Seine Gegenwart und Sein Wirken anzuerkennen und unsere
Strukturen und Organisationen Seinem Wirken anzupassen. Dies bedeutet, dal wir uns um-
schauen mussen nach einer Einheit, die freier und biegsamer ist als unsere herkdbmmlichen Le-
bensordnungen. Wenn christliche Einheit bedeutet, daf alle Christen unter derselben rigoro-
sen Organisationsform zusammengebracht werden sollen, wie wir sie in vielen unserer Deno-
minationen haben, dann missen wir mit denen sympathisieren, die dagegen opponieren. Wir
maochten keine monolithischen Mammut-Organisationen schaffen. Wenn wir indessen die ge-
horsamen Mit-Zeugen des Heiligen Geistes sind, werden wir nach einer erkennbaren Einheit
suchen, in der wir uns wirklich als ein Leib betatigen kdnnen, der mit allen seinen Gliedern
der Bewegung des einen Geistes gehorcht.

V.

Die zentrale Frage lautet nicht: Brauchen wir Einheit? Sie heil3t vielmehr: Welche Gestalt der
Einheit will Gott fur uns? Ich halte die gegenwaértige Lage flr sehr kritisch. Die bedrangenden
Weltereignisse treiben uns zur Einheit. Das kommt zum Ausdruck in den vielen Organisatio-
nen fiir zwischenkirchliche Zusammenarbeit, die im Weltrat der Kirchen gipfeln. Fur diese
Entwicklung missen wir Gott danken, aber gleichzeitig erkennen, daf sie nur eine mangel-
hafte Verwirklichung der Einheit darstellt. Sie hat ihr Zentrum nicht in der Gemeinde, sondern
in der Konferenz. Der Weltrat der Kirchen hat gedulRert, dal? er sich in der Frage der Verwirk-
lichung christlicher Einheit bewuRt neutral verhélt. Wir missen jedoch erkennen, dal} diese
beabsichtigte Neutralitat keine tatsachliche Neutralitat sein kann, weil der Weltrat selber eine
Form von Einheit darstellt. AuBerdem waére es eine falsche Form, wenn sie mehr sein wollte
als ein Mittel zum Zweck. Wir missen noch einmal daran erinnern, daf3 es sich hierbei nicht
um eine akademische Frage handelt. Wir haben nicht die Freiheit, solange wir wollen, vor
verschiedenen Mdglichkeiten zu stehen, bis wir uns zu einer entschlieBen. Wenn es uns nicht
gelingt, die richtige Form kirchlicher Einheit zu finden, dann wird uns unter dem Druck der
Ereignisse die falsche Form aufgedréngt, die unkirchliche Form der Einheit, von der ich ge-
sprochen habe, jene Einheit, deren Zentrum nicht der Pastor, sondern der Sekretar ist, nicht
das liturgische und sakramentale Leben der Gemeinde, sondern die birokratische Organisa-
tion eines christlichen Programmes.

A
Die Einheit, die wir suchen, muf3 folgende Elemente in sich bergen:

1. Ein ortliches Gemeindeleben mit dem vollen Engagement der Glieder untereinander,
an dem die Menschen die Wirklichkeit der einen Familie erkennen kdnnen;

2. ein Leben, das seinen Mittelpunkt in Wort und Sakrament hat;

3. durch voll anerkannte Dienste (ministry) deutlich verbunden der universalen Kirche in
Gegenwart und Vergangenheit.

Wir kénnen uns nur mit einer Gestalt von Einheit zufrieden geben, die uns an jedem Ort eine
Gemeinde schenkt, die sich als eine universale Familie Gottes in der ganzen Welt erweist.

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 13 21.10.2022



B

Wenn diese Elemente wahrer Einheit anerkannt werden, ergeben sich daraus folgende Form-
prinzipien:

1. Uber den Grad der Selbstandigkeit fiir jede einzelne Gemeinde l4Bt sich reden. Einige De-
nominationen tiben eine straffe zentralistische Leitung aus, die sich bestimmt nicht fur eine
universale Kirchenordnung eignet. In Siid-Indien haben wir erfahren, dal die Einfuhrung der
Union einen grofieren Grad von Unabhangigkeit in den regionalen Bezirken zuliel3. Ich
glaube, daR die wahre Wiedervereinigung der Christenheit keine straffere Leitung bedeuten,
sondern eine weniger zentralistische Leitung ermdglichen wiirde.

2. Es gilt, die tiefen Abweichungen in den traditionellen Formen gemeindlichen Lebens zu be-
achten. Wir mussen tberlegen, wie weit die geographische Einheit der Parochie heute noch
Bedeutung hat im Leben der modernen Grof3stadt. Wir mussen fragen, ob wir nichtgeographi-
sche Gemeindetypen entwickeln kdnnen, die von der beruflichen Tatigkeit her bestimmt wer-
den und nicht zu Absonderungen (se-gregations), sondern zu wahrer Gemeindebildung (con-
gregations) fiihren. Wir mussen auch fragen, wie weit der neutestamentliche Begriff der Haus-
gemeinde fur ein echtes Gemeindeleben in der heutigen Welt erforderlich ist.

3. Bei jeder Bemiihung um Einheit stehen wir unausweichlich vor der Frage des Episkopats.
Der historische Episkopat gehort zweifellos zu jeder volligen Wiedervereinigung der Chris-
tenheit. Wir konnen freilich den Episkopat nicht als den Nagel ansehen, an dem das ganze Le-
ben der Kirche hangt. Das wére eine Entstellung der Wahrheit. Aber der historische Episkopat
mit seinem Zeugnis flr die Einheit der Kirche durch die Jahrhunderte darf nicht Gbergangen
werden. Allerdings mite der Episkopat viel starker in seiner pastoralen und liturgischen als
in seiner administrativen Funktion erfal3t werden.

4. Der weltweite Missionsauftrag der Kirche heute zwingt uns, starkere Organe fir eine Zu-
sammenarbeit auf regionaler Ebene zu schaffen. Wie die missionarische Bewegung im 19.
Jahrhundert vom Kolonialismus Gebrauch machte, so sollte sich die Mission des 20. Jahrhun-
derts das zunehmende regionale Selbstbewulitsein verschiedener Gebiete der Welt zunutze
machen. Die regionale Zusammenarbeit wird gewi3 der Einheit dienlich sein; und hier sind
die Jungen Kirchen eifrig am Werk. Die dlteren Kirchen tiben durch ihre konfessionelle Welt-
organisation in dieser Sache einen hemmenden EinfluRR auf die jingeren Kirchen aus. Wenn
die Frage der sichtbaren kirchlichen Wiedervereinigung weiterhin auf unbestimmte Zeit ver-
tagt wird, werden wir eine falsche Gestalt von Einheit auf uns nehmen mussen. Wir sehen be-
reits Anzeichen dafir in der Tatsache, dal die Jungen Kirchen dazu neigen, das Schwerge-
wicht von den geistlichen Diensten (ministry) auf die verschiedenen Sekretarsposten zu ver-
schieben, die es in den modernen christlichen Hilfsorganisationen gibt. Es ist beispielsweise
keine unbedeutende Tatsache, daf? in manchen Teilen der Welt das Gehalt eines CVJM-Sekre-
tars dreimal so hoch ist wie das Gehalt eines Bischofs. Hier wird die geféhrliche Tendenz
sichtbar, wie sich der Schwerpunkt verlagert und die christliche Gemeinschaft ihren kirchli-
chen Charakter verliert.

C

Die Wiedervereinigung heute. Es besteht ein offenkundiger Konflikt zwischen konfessionel-
len Loyalitaten auf der einen Seite und dem dringenden Ruf nach ortlicher Einheit wegen des
Christus-Zeugnisses in einer heidnischen Welt auf der anderen Seite. Zur Lésung dieses Kon-
flikts wird oft vorgeschlagen, alle unsere Lehrunterschiede zu tiberwinden, ehe wir uns verei-
nigen, weil wir uns sonst einer Indifferenz gegeniber der Wahrheit schuldig machten. Ich

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 14 21.10.2022



weil3, dal? die Frage nach der Wahrheit zwischen den Konfessionen nicht leichtfertig behan-
delt werden darf. Sie mul} in jedem Falle sehr ernst genommen werden. Ich weil, daf es in
den grundlegenden Dingen Ubereinstimmung geben muR. Wenn man jedoch vollige lehrmé-
Rige Ubereinstimmung vor der Wiedervereinigung verlangt, dann fordert man etwas, was
heute nicht einmal innerhalb einer Konfession existiert; denn es ist eine bekannte Tatsache,
dal3 heute tiefste lehrmaRige Unterschiede innerhalb der Konfession selbst und nicht zwischen
den Konfessionen bestehen.

In der gegenwaértigen Situation sind folgende Tatsachen von zentraler Bedeutung:

1. Wir missen davon ausgehen, dal} Gott in Jesus Christus fur die ganze Menschheit etwas
Neues und Entscheidendes getan hat. Dal} Christus fur alle Menschen gestorben ist, bringt sie
in eine neue Beziehung zueinander und legt allen Menschen, die davon wissen, die Verpflich-
tung auf, diese Tatsache der ganzen Welt bekanntzugeben. Auf dieser Grundlage ruht alles an-
dere.

2. Die Bekenntnisse, die von Christen zu verschiedenen Zeiten im Laufe der Geschichte abge-
legt wurden, sind nur Instrumente fur das Christus-Zeugnis. Sie haben instrumentale Bedeu-
tung und durfen niemals eine zentrale Stellung usurpieren.

3. Wir bekennen unseren Glauben an Christus nicht richtig, wenn wir Christen nur mit uns
selbst beschaftigt sind, sondern nur dann, wenn wir uns nach aufRen wenden und der Welt als
Zeugen gegeniberstehen. Ein wahres Bekenntnis zu Christus kann nur gegenuber der unglau-
bigen Welt abgelegt werden.

4. Wir sollten einmal dariiber nachdenken, daR unser Herr selber keine Bekenntnisschrift ver-
falt hat. Das einzige Mal, wo von seinem Schreiben berichtet wird, schrieb er in den Sand!
Ich méchte die Meinung vertreten: Das heute fallige Bekenntnis gegentiber der Welt, in der
wir leben, besteht nach meiner Meinung gerade in dem Bekenntnis, dal3 Christus mehr ist als
alle unsere Bekenntnisse.

Angenommen, wir stimmen in den wesentlichen Punkten der Lehre tberein, und angenom-
men, wir haben die GewiRheit, dal? der Heilige Geist wirklich in der anderen Konfession ge-
genwartig ist, so glaube ich: es kommt auf das Eine an, daf} wir uns einander ausliefern im
Abenteuer der Wiedervereinigung unter der Fiihrung des Heiligen Geistes. Damit verraten wir
nicht unsere konfessionellen Positionen. Die Wiedervereinigung ist vielmehr in sich selbst ein
Bekenntnisakt, das Bekenntnis, daf Jesus Christus der Herr ist, Herr auch unserer Bekennt-
nisse und groRer als sie alle. Er ist groR genug, uns die Einheit zu geben, die Sein Wille ist,
wenn wir nur Ihm vertrauen wollen. Ist es nicht tatsachlich heute unsere Aufgabe, iber unsere
Bekenntnisse hinaus miteinander die ganze Menschheit auf Jesus Christus selber hinzuwei-
sen?

Quelle: Evangelische Theologie 19 (1959), 156-176.

Newbigin - Mission und Einheit der Kirche (EvTh) 15 21.10.2022



