Evangelium und Kultur (Gospel and Culture)
Von J.E. Lesslie Newbigin

Das Evangelium ist ein Bericht tiber Tatsachen, im urspriinglichen Sinne dieses Wortes. Ein
Faktum ist etwas, das geschehen ist und das, nachdem es geschehen ist, nicht mehr geéndert
oder ruckgangig gemacht werden kann. Naturlich ist die Aufzeichnung eine Interpretation
dessen, was geschehen ist, wie alle historischen Aufzeichnungen. Man kann die Interpretation
anfechten und eine andere vorschlagen. Aber Interpretation ist nicht Einbildung oder Erfin-
dung. Sie muss auf der ganzen Linie durch die bekannten Fakten Gberpruft werden.

Die Geschichte, die im Evangelium erzahlt wird, ist im Wesentlichen die Geschichte eines
Volkes, das von Gott auserwéhlt und berufen wurde, seinen Willen zu erkennen, ihn zu erfil-
len und der Welt Zeugnis von seinem Willen und dem Ziel aller VVélker und der gesamten
Schoépfung zu geben. Das zentrale Motiv der Bibel ist die qualende Frage: Wie soll der ge-
rechte und heilige Gott in einer Welt gerechtfertigt werden, die immer und tberall seine ge-
rechten Absichten missachtet und seinen heiligen Namen entehrt? Die Psalmen sind von An-
fang bis Ende voll von dieser quélenden und qualenden Frage. Im Mittelpunkt der Geschichte
steht der Bericht tber die Befreiung eines versklavten VVolkes, das aus der Macht ungerechter
Herrscher befreit und durch einen Bund an die Herrschaft des gerechten und heiligen Gottes
gebunden wird.

Aber fast vom Augenblick der Befreiung an war Israel stur und ungléubig. Endlich wird das
verheiRBene Land betreten, aber das Volk sturzt bald ins Chaos. Von Generation zu Generation
wird die Geschichte von Abtriinnigkeit, Katastrophe, Reue, Rettung und erneuter Untreue er-
zahlt. Ein Konigtum wird errichtet, um Israel anderen VVélkern gleich zu machen, aber trotz
eines kurzen Intermezzos von weltlicher Macht und Herrlichkeit sind wir bald wieder in der
gleichen traurigen Geschichte. Es gibt ein zweites Exil, Erniedrigung und Sklaverei. Der spot-
tische Schrei wird laut: Wo ist euer Gott jetzt?. Es kommt zu einer teilweisen Wiederherstel-
lung, aber von nun an ist Israel ein unterworfenes Volk, und das heilige Land wird von heidni-
schen Armeen zertrampelt. Es herrscht eine lange Stille, in der Gott kein Wort fir sein rebelli-
sches Volk hat. Das Schweigen wird durch die Stimme von Johannes dem Taufer durchbro-
chen. Eine Bewegung der Umkehr gewinnt an Kraft, und Jesus tritt vor, um daran teilzuhaben,
lasst sich inmitten einer Schar reuiger Sunder taufen, erklart sich als Sohn Gottes und wird mit
dem Heiligen Geist gesalbt. Sein darauf folgendes Wirken ist der letzte Aufruf an Israel, um-
zukehren oder ins Verderben zu stiirzen. Dieser Aufruf wird entschieden zuriickgewiesen. Je-
sus wird verurteilt, gedemtigt, gekreuzigt, gestorben und begraben. Diese Tat ist jedoch nicht
die Tat Israels allein. Die heidnische Welt, vertreten durch das Romische Reich, ist Teil des
Dramas. Es sieht aus wie die endgiltige Antwort auf den Schrei der Psalmisten. Wie soll Gott
gerechtfertigt werden?*. Die endgltige Antwort lautet offenbar: ,,Er wird nicht, Gott ist tot.
Es gibt keinen Gott*.

So sieht es aus, was die 6ffentliche Geschichte betrifft. Was folgt, ist ebenfalls Geschichte.
Gott hat ihn von den Toten auferweckt. Das ist ein Faktum — factum —, aber es ist ein Faktum,
das denjenigen anvertraut wird, die Jesus auserwahlt und berufen hatte, seine Sachwalter und
Interpreten zu sein. Es bedeutet, dass Gott tatséchlich regiert, dass seine Herrschaft die end-
glltige Realitat ist, aber dass es eine Realitat ist, die durch den Glauben und nicht durch den
Augenschein erkannt wird. Wenn Gottes Rechtfertigung 6ffentlich wiirde, so wie der Tod
Jesu 6ffentlich war, wére das das Ende der Geschichte. Die einzige Antwort Gottes ware die
Zerstorung dieser rebellischen Schopfung. Aber es wird eine Zeit und ein Raum zur Umkehr
gegeben. Die menschliche Kultur wird als Feindschaft gegen Gott entlarvt, aber Gott gibt eine
Zeit und einen Raum, in dem die menschliche Kultur durch die Kraft des Geistes, die der

Newbigin - Evangelium und Kultur 1 07.10.2022



Gemeinschaft, der die frohe Botschaft, das Evangelium, anvertraut wurde, wieder erneuert
werden kann. Die Botschaft, deren Zentrum Kreuz und Auferstehung sind, ist eine Botschaft
des Gerichts und der Hoffnung in stdndiger Spannung. Die gesamte menschliche Kultur steht
unter dem Gericht Gottes. Das Kreuz ist, wie Jesus sagt, das Gericht Uber diese Welt. Die
Auferstehung ist die Manifestation der Tatsache, dass der letzte Feind besiegt ist, dass die
Herrschaft Gottes die Realitét ist, mit der wir schlielich zu tun haben, und dass Gottes Gnade
fur die Erneuerung der gesamten menschlichen Kultur zur Verfligung steht.

Die Ereignisse, die den Inhalt des Evangeliums ausmachen, fanden in einer bestimmten Kul-
tur statt. Alle Ereignisse der Geschichte sind spezifisch flr eine bestimmte Zeit, einen be-
stimmten Ort und eine bestimmte Kultur. Nur das, was nicht geschichtlich ist, ist Gberkultu-
rell. Das ist offensichtlich. Die Verbreitung der Mathematik zum Beispiel wirft keine Prob-
leme der Inkulturation auf. Wir kdnnen die Mathematik verstehen, ohne die Geschichte ihrer
Entstehung und Entwicklung zu kennen. Das Evangelium als Nachricht tiber die Dinge, die
geschehen sind, erfordert, dass wir — unabhangig von unserer eigenen Kultur — den Schriften
Beachtung schenken, die urspriinglich auf Hebréisch und Griechisch in jenem besonderen Teil
der Welt verfasst wurden, der sich um das Mittelmeer herum befindet. Spéater werden wir uns
mit der einzigartigen Rolle befassen missen, die dieser besondere Teil der Welt in der spéte-
ren Weltgeschichte gespielt hat. Im Moment genligt es festzustellen, dass die VVolker aller
sechs Kontinente von Ideen und Praktiken gepragt sind, die hier ihren Ursprung haben. Doch
dazu spater mehr.

Das Evangelium verbreitete sich rasch in der gesamten Mittelmeerwelt, wobei es in den Syna-
gogen, die Uberall den einzigartigen Bund Gottes mit Israel bekréftigten, zahlreiche Anknup-
fungspunkte gab. Die Verbreitung des Evangeliums bedeutete die Uberwindung von kulturel-
len Grenzen. Aus unserer Sicht war die wichtigste Grenze die zwischen der Kultur Israels und
der Kultur der klassischen Welt der Antike, die Griechisch als Verkehrssprache hatte. Die Ge-
schichte musste auf Griechisch erzahlt werden. Aber die griechischen Worte, die die Evange-
listen verwenden mussten, waren bereits mit Bedeutungen belastet, die in einer vollig anderen
Weltanschauung entstanden waren. Als Missionar, der in Indien arbeitet und oft in Dérfern
predigt, in denen das Evangelium unbekannt ist, bin ich mir dieses Problems sehr bewusst. Ich
kann das Evangelium nicht verkiinden, ohne das Wort ,Gott‘ zu benutzen. Im Tamilischen
gibt es viele Worter, mit denen man Gott ibersetzen kann. Aber ich weil3, dass meine Zuho-
rer, wenn ich eines dieser Worter verwende, an Siva, Vishnu, Murugan oder Ganesh denken
werden. Die Welt wird in ihnen ein ganz anderes Bild hervorrufen als das Bild, das ich von
demjenigen habe, den Jesus als ,,Vater kannte. Es gibt keine Mdglichkeit, diesem Problem
auszuweichen. Es wird nur langsam geldst, wenn die Zuhorer immer wieder die Geschichten
gehort haben, die die Bibel tiber Gottes Tun und Reden erzahlt, und wenn sie einen Blick auf
die Form der Gesamtgeschichte werfen, die die Bibel als Ganzes erzéhlt. Sie erkennen, dass
,,Gott* anders ist als das Bild von Gott, mit dem sie bisher vertraut waren. Ich habe die Erfah-
rung gemacht, dass sich dieses neue Verstandnis dann wirklich durchsetzt, wenn sie als Ge-
meinschaft in einem Dorf zusammenstehen und von Gott sagen, dass er fur uns und unser Heil
vom Himmel herabgestiegen ist, von der Jungfrau Maria geboren wurde, gekreuzigt, gestor-
ben und begraben wurde, in die Holle hinabgestiegen, auferstanden und in den Himmel aufge-
fahren ist. Jetzt hat ,,Gott* eine neue Bedeutung.

Der gleiche Kampf gilt fur die anderen groRen Worte einer Kultur. Die friihen christlichen
Theologen benutzten die groRen Worte der griechischen Philosophie, so wie sie sie benutzen
mussten. Das konnte und hat manchmal dazu geftihrt, dass die alte Bedeutung des Wortes die
neue Bedeutung, die das Evangelium ihm gibt, verdrangt hat. Das Evangelium wird dann in
der Kultur domestiziert und verliert seine Kraft, sie umzuformen. Das ist in den letzten zwei
Jahrhunderten in groflem AusmaR bei dem Versuch der protestantischen Christen in Europa

Newbigin - Evangelium und Kultur 2 07.10.2022



geschehen, das Evangelium fur das moderne Denken ,,relevant* zu machen. Aber das muss
nicht sein. Wenn der vierte Evangelist schreibt, dass der Logos Fleisch geworden ist, und fort-
fahrt, die wahre Bedeutung des Wortes Logos darzulegen, indem er die Geschichte Jesu er-
zahlt, dann hat wahre Inkulturation stattgefunden. Das Evangelium verwandelt die Kultur, in-
dem es sie von innen her umgestaltet. Das Wunder der Inkarnation wird im wahrsten Sinne
des Wortes nachgespielt. Der Same des Wortes muss in den Boden einer anderen Kultur fallen
und sterben, damit eine neue Wirklichkeit, eine erneuerte Kultur, zum Leben erwachen kann.
Der Missionar kann und wird oft beklagen, dass seine Worte vollig missverstanden werden.
Aber wenn die Geschichte erzahlt und wieder erzahlt wird, wenn sie im Leben der Gemein-
schaft, der sie gilt, (wenn auch nur zégernd) nachgespielt wird, werden alte Konzepte neu ge-
formt, alte Bilder verblassen. Eine Geschichte beginnt, den Geist einer Gemeinschaft so zu
formen, dass ein neues Verstandnis dafiir entsteht, wer wir sind, woher wir kommen, wohin
wir gehen und welche Maglichkeiten wir haben.

Genau das geschah, als die alte klassische Welt zerfiel, weil ihr die Ressourcen fehlten, um
ihre tiefsten Bedurfnisse zu befriedigen. Das duRere Gegenstlick zu diesem inneren Zerfall
waren die barbarischen Horden, die nach Europa eindrangen und einen GroRteil der alten Zi-
vilisation des Rémischen Reiches ausldschten. Das Denken der Antike, vor allem in seiner
platonischen Form, beeinflusste weiterhin den Geist der gelehrten Gelehrten, aber fur die
Masse des VVolkes wurde nun die in der Bibel erzahlte Geschichte zum wichtigsten pragenden
Einfluss. Von den Benediktinerménchen in die entlegensten Winkel Europas getragen, in den
Kirchen gelesen, in der Kunst, der Musik und der Architektur der Kirchen veranschaulicht,
bei den jahrlichen Festen und in den VVolksdramen gefeiert, pragte diese Geschichte mehr als
tausend Jahre lang das Denken dieser barbarischen Stamme. Fir praktische Zwecke gab es
nur ein Buch, das einfach ,,Das Buch* genannt wurde, die Bibel. Die klassische Welt des Al-
tertums, wie auch die Welt Asiens, mit der sie in Verbindung stand, suchte nach verlésslicher
Gewissheit in den zeitlosen Wesenheiten, die der Verstand durch das Denken und die Seele
durch die Disziplinen der Meditation, des Gebets und des Wortes erfasste. Fir sie, wie fir ei-
nen Groliteil des asiatischen Denkens, konnte die Geschichte — als Reich des Vergéanglichen —
nicht der Ort sein, an dem Gewissheit zu finden ist.

Letztlich muss die verlassliche Realitét jenseits der Geschichte liegen. Das unterscheidet Eu-
ropa von Asien und rechtfertigt es, Europa als einen eigenen Kontinent zu betrachten. Aus ge-
ographischer Sicht ist Europa kein eigenstandiger Kontinent, sondern nur das westliche Ende
Asiens. Auch aus historischer Sicht ist Europa lediglich die Sackgasse, in die die Uberschis-
sige Bevolkerung Asiens Uber unzahlige Jahrtausende hinweg geflossen ist. Wenn Europa
eine besondere Gesellschaft ist, dann deshalb, weil seine Menschen fast tausend Jahre lang ge-
lehrt wurden, sich selbst, die Welt, die Gegenwart und die Zukunft in den Begriffen zu verste-
hen, die durch die Geschichte der Bibel vorgegeben sind. Dies ist die Realitat, die Europa ge-
pragt hat, und es wére Blindheit und Torheit, etwas anderes zu behaupten.

Das Evangelium verbreitete sich naturlich an den Kiisten Afrikas und im Osten bis weit in das
Herz Asiens hinein. Es ist sehr wahrscheinlich, dass es Indien innerhalb des ersten Jahrhun-
derts erreicht hat. Die Geschichte dieser Ausbreitung nach Osten ist eine faszinierende Ge-
schichte, die in unseren westlichen Seminaren zu wenig erzahlt wird. Doch diese globale Aus-
breitung wurde durch den Aufstieg des muslimischen Glaubens, den gewaltigen Vormarsch
der arabischen Armeen und die Zerstérung der alten christlichen Zivilisationen Nordafrikas
und Westasiens pl6tzlich und katastrophal unterbrochen. Das Ostliche Christentum wurde
durch die EinschlieBung in die Enklaven, die das Milet-System fiir Christen und Juden vorsah,
fast kastriert, wéhrend das westliche Christentum zwar die militarische Eroberung in Frank-
reich stoppte, aber fortan von der Welt im Stiden und Osten abgeschnitten war. Wahrend sich
die islamische Welt in den nachsten fiinf Jahrhunderten zu einer ungeheuer machtigen und

Newbigin - Evangelium und Kultur 3 07.10.2022



glanzenden Zivilisation entwickelte, blieb das westliche Christentum eine relativ riickstandige
Enklave, eingeklemmt zwischen dem Islam und dem Meer und faktisch abgeschnitten von
Asien und Afrika.

Der Islam hatte sowohl aus judischen als auch aus christlichen Quellen geschopft, aber er
ubernahm nicht wie das Christentum die biblische Vision der Universalgeschichte. Vielmehr
war er von der aristotelischen Version der Philosophie der Antike gepragt. Als die ungebilde-
ten arabischen Heere die Herrschaft Giber das ehemalige 6stliche Christentum ibernahmen,
wurden die unterworfenen Volker zu ihren Lehrmeistern. Nestorianische Christen wurden in
groflem Umfang in den Dienst der Regierung gestellt. Diese 6stlichen Christen hatten bereits
Aristoteles und die Klassiker ins Syrische ubersetzt. Sie ibersetzten sie nun ins Arabische,
und die aristotelische Form des Rationalismus wurde zu einem festen Bestandteil der islami-
schen Philosophie. Als im Zuge der Vermischung von Muslimen und Christen in Spanien
Aristoteles und die groRen arabischen Kommentare von Avicenna und Averrhoes ins Lateini-
sche ubersetzt wurden, war ihr Einfluss auf die westliche Christenheit immens. Mit ihnen ka-
men die arabische Mathematik und die medizinische Wissenschaft, die die Araber von Grie-
chenland Ubernommen und weiterentwickelt hatten. Wie sollte diese ,,neue Wissenschaft® mit
dem biblischen Glauben in Verbindung gebracht werden, der Europa gepragt hatte? Die groRe
apologetische Aufgabe sollte von Aquin ibernommen werden. Augustinus, der den groRten
Einfluss auf die Entwicklung des westlichen Christentums hatte, hatte gelernt, den Glauben
als Weg zur Erkenntnis zu betrachten. Credo ut intelligam. Die biblische Geschichte, im
Glauben angenommen, sollte den Weg zur wahren Erkenntnis 6ffnen. Der Glaube war kein
Ersatz fur Wissen, sondern der einzige Weg zum Wissen. Aquin musste in seinem Werk der
Synthese zwischen der alten und der neuen Lehre zwischen zwei Arten der Erkenntnis unter-
scheiden. Es gibt Dinge, die die Vernunft selbst herausfinden kann und die fur den Glauben
vorgeschlagen werden kdnnen; es gibt andere Dinge, die nur durch géttliche Offenbarung, die
im Glauben empfangen wird, erkannt werden kénnen. Zu den ersten gehdren die Existenz
Gottes und der Seele; zu den zweiten gehdren die Dreifaltigkeit, die Inkarnation und das
Stihnopfer.

Was Augustinus auf diese Weise zusammenhielt, beginnt Aquin auseinander zu halten. Glau-
be und Vernunft werden auseinandergezogen. Der Weg ist frei fur Lockes Definition des
Glaubens als ,,eine Uberzeugung, die hinter dem Wissen zurtickbleibt“. Das westliche Chris-
tentum wird auf einen Kurs gebracht, der zur Forderung nach einer Art von Gewissheit fiihrt,
die auf etwas Sichererem als dem Glauben beruht, nach einer ,,objektiven Wahrheit®, die nicht
vom Glauben des Wissenden abhéngt, einer Art von Wissen, in das das Subjekt nicht person-
lich involviert und verpflichtet ist. Die Lingua franca dieses Wissens sollte das kostbarste Ge-
schenk der arabischen Welt sein — die Mathematik. Wir kommen schlieBlich zu Renee Des-
cartes mit seiner ,,kritischen Methode*, die darauf abzielt, alles zu eliminieren, was nur Glau-
be und nicht Wissen ist, und die ein Bild der Realitat mit der Klarheit, Genauigkeit und Ge-
wissheit der Mathematik bietet.

Daraus entsteht das ,,Zeitalter der Vernunft®“ und die Geburt dessen, was wir Moderne nennen.
Der Anspruch ist hier eine Art von Wissen, das kulturtibergreifend ist. Die neue Wissenschatft,
deren Sprache die Mathematik ist, ist fiir alle gleichermaRen zugéanglich. Sie ist das, was jeder
Mensch lernen muss und lernen kann, unabhé&ngig von kulturellen Eigenheiten. Sie ist ,,die
kommende Weltzivilisation®. Unter diesem Gesichtspunkt gibt es keine verschiedenen
menschlichen Kulturen mit unterschiedlichen, aber gleichwertigen Arten, die Welt zu verste-
hen. Die Verwendung des Wortes ,,Kultur im Plural ist, was den allgemeinen Sprachge-
brauch betrifft, eine Angelegenheit der letzten 50 Jahre. Zumindest vor dem Krieg von 1914
sprach man nicht von ,,vielen Kulturen. Man sprach von Volkern, die mehr oder weniger zi-
vilisiert waren. Europa war die Heimat der Zivilisation, und die Aufgabe Europas bestand

Newbigin - Evangelium und Kultur 4 07.10.2022



darin, allen Menschen die Segnungen der Zivilisation zu bringen. Soweit ihre traditionellen
Denk- und Handlungsweisen ,,unzivilisiert* waren, sollten sie nach und nach aufgegeben wer-
den. Die ganze Welt wurde zu einer einzigen Familie werden, reich, wohlhabend und fried-
lich, endlich befreit von den uralten Fesseln der Tradition und des Aberglaubens. Die Religio-
nen mit ihren rivalisierenden und unvereinbaren Anspruchen auf gottliche Offenbarung wir-
den das 6ffentliche Leben nicht mehr beherrschen. Méanner und Frauen wéren frei zu glauben,
was sie wollen, solange ihre Praktiken der Gesellschaft nicht schaden. Die offentlichen Ange-
legenheiten wiirden in Ubereinstimmung mit einer wissenschaftlichen Rationalitat gefiihrt
werden, die allen Menschen zur Verfligung steht, sofern sie eine angemessene Bildung erhal-
ten.

Wir kennen die Geschichte, die sich daraus ergibt — die Geschichte des VVormarsches der euro-
paischen Wissenschaft, Technologie, Wirtschaft, politischen und militarischen Macht in der
Welt. Wir erkennen die positiven Errungenschaften bei der Férderung des menschlichen
Wohlergehens in vielerlei Hinsicht und bei der Verbreitung des Konzepts der universellen
Menschenrechte sowie der Gedanken- und Gewissensfreiheit an. Wir kennen die gegenwar-
tige paradoxe Situation, in der sich die Volker Asiens und Afrikas von der europaischen poli-
tischen Kontrolle losgesagt haben, aber nach der so genannten ,,Modernisierung® streben, d. h.
nach der Ablosung der traditionellen Kulturen durch die européische Leitkultur. Und wir wis-
sen, dass hier in Europa die Vision der Aufklarung dem Alptraum blutiger Kriege und rick-
sichtsloser Tyrannei gewichen ist, und dass der Traum von einem vollig kohé&renten, rationa-
len und sicheren Modell der Realitat unter dem Ansturm der Dekonstruktion zerbricht, so dass
unsere Vision der Realitat eher einem sich standig verandernden Kaleidoskop von wechseln-
den Bildern und Empfindungen gleicht.

Das moderne Konzept der ,,Kultur®, das so verstanden wird, dass man von ,,Kulturen* im Plu-
ral sprechen kann, und der Multikulturalismus als angemessenes Gesellschaftsideal, entstand
in der Mitte des zehnten Jahrhunderts als Teil der romantischen Reaktion auf die Uberimperia-
listischen Anspriche des Zeitalters der Vernunft. Die Spannungen zwischen diesen beiden
Bewegungen konnten in der durch die christliche Geschichte gepréagten, widerstandsfahigen
europdischen Gesellschaft ausgehalten werden. Doch als der ,,zivilisatorische* Drang der eu-
ropéischen Nationen im 19. und friihen 20. Jahrhundert die alten Gesellschaften Asiens, Afri-
kas und des Pazifiks erfasste und uberwéltigte, war die Reaktion heftiger. In der zweiten
Hélfte dieses Jahrhunderts sind berall in der ,,Dritten Welt* heftige Bewegungen entstanden,
die die Anspriiche der traditionellen Kulturen in Frage stellen. Auf der globalen Buihne gibt es
kein gemeinsames kulturelles Erbe, das den Konflikt zwischen der ,,Moderne* und den alten
Kulturen abmildern kdnnte, wie es die christliche Tradition fir Europa darstellte.

Wir kommen nun zur Rolle des Christentums bei den Ereignissen der letzten zwei oder drei
Jahrhunderte. Diese waren nicht nur Zeuge der weltweiten Ausdehnung der europdischen
Macht in der Form, die friher ,,Zivilisation* genannt wurde und heute ,,Modernisierung*
heit. In denselben Jahrhunderten fand auch die groRte Ausbreitung der christlichen Kirche in
ihrer gesamten Geschichte statt. Es liegt auf der Hand, dass diese beiden Dinge miteinander
verbunden sind. Noch bis zur Edinburgher Konferenz von 1910 konnte man von der ,,zivili-
sierenden‘ Rolle der christlichen Missionen sprechen. Lange bevor der Begriff ,,Weltentwick-
lung* von den Politikern verwendet wurde (etwa ab den 1950er Jahren), waren die christli-
chen Missionen mit ihren Tausenden von Schulen, Hochschulen, Krankenh&dusern, techni-
schen Schulen und landwirtschaftlichen Programmen damit beschaftigt, den VVolkern, denen
sie das Evangelium verkilndeten, ,,Modernitat“ zu bringen. Vielleicht sollte man die friihen
Missionen ausnehmen, die der dénische Konig in die dénischen Kolonien in Trangquebar und
anderswo schickte. Doch William Carey, der in den angelsachsischen Landern gewdhnlich als
Pionier der Auslandsmission gilt, war im Wesentlichen ein Mann der Aufklarung. Die Lehre

Newbigin - Evangelium und Kultur 5 07.10.2022



der modernen Wissenschaft war fester Bestandteil seines Programms in Serampore, und die
meisten seiner Nachfolger sind seinem Beispiel gefolgt.

Wenn wir die Geschichte des Christentums in Europa im gleichen Zeitraum verstanden haben,
wird uns dies nicht iberraschen. Trotz vieler Ausnahmen und trotz der Weigerung der ro-
misch-katholischen Kirche bis in die zweite Halfte dieses Jahrhunderts, sich mit der ,,Mo-
derne* zu arrangieren, bestand das Bestreben der protestantischen Lehrer und Prediger darin,
das Evangelium in die Weltanschauung der Moderne einzupassen. Die Bewegung der Aufkla-
rung war so méchtig, dass die einzig mogliche Zukunft fur das Christentum in der ,,Religion
innerhalb der Grenzen der Vernunft* zu liegen schien. Das Christentum wurde, um es unver-
blimt zu sagen, in der Kultur des post-aufklarerischen Europas griindlich domestiziert.

Waéhrend diese Kultur sich in einer Phase hdchster Zuversicht befand und sich als ,,die kom-
mende Weltzivilisation anbot, konnte das Christentum als Religion Europas diese Zuversicht
teilen. Der Zusammenbruch des einen hat nattrlich auch den Zusammenbruch des anderen zur
Folge. Die Europaer entschuldigen sich flr ihre koloniale Vergangenheit (im Gegensatz zu
der anderen groRen zeitgendssischen Weltmacht, dem Islam), und die Christen entschuldigen
sich flr die Auslandsmissionen. Missionare, so die weit verbreitete Meinung, waren ein
schrecklicher Fehler. Sie haben andere alte Kulturen nicht verstanden und sie deshalb zerstort.
In einer naiven und vereinfachenden Form (die haufig anzutreffen ist) fihrt dies zu einer
Schlussfolgerung wie der folgenden. Die europdische Kultur ist nur eine von vielen Kulturen
in der Welt. Wir miissen sie alle gleich wertschatzen. Die Uberlegenheit einer Kultur tiber
eine andere zu behaupten, ist inakzeptabel. Multikulturalismus ist der Weg in die Zukunft.
Ebenso ist es inakzeptabel, die Uberlegenheit des Christentums Giber andere Religionen zu be-
haupten. Wir mussen alle Religionen als Wege zu Gott akzeptieren.

Es ist nicht schwer, die logischen Absurditaten aufzuzeigen, zu denen dies fuhrt. Es ist eher
eine Art des Fiihlens als eine Art des Denkens. Sie ist gefahrlich, weil sie leicht dazu fuhren
kann, dass tberall auf der Welt der Fehler wiederholt wird, der das europdische Christentum
in seine gegenwdrtige Stimmung der Angstlichkeit gefiihrt hat, den fast volligen Zusammen-
bruch des Vertrauens in die Wahrheit des Evangeliums. Bevor wir einige VVorschlage fur un-
sere Reaktion auf diese Situation entwickeln, sollten wir uns eine andere Sichtweise der
jungsten Geschichte ansehen, wie sie von dem afrikanischen (ehemals muslimischen) Profes-
sor fur Weltreligionen in Yale — Professor Lamin Sanneh — dargelegt wurde. Er hat im Zu-
sammenhang mit der Diskussion tber Evangelium und Kultur auf die enorme Bedeutung der
Tatsache hingewiesen, dass protestantische Missionare es als eine ihrer ersten Aufgaben ansa-
hen, die Bibel in die Sprachen der Menschen zu (ibersetzen, unter denen sie lebten. In dieser
Hinsicht folgten die Protestanten dem Beispiel der orthodoxen Missionare, im Gegensatz zu
denen der rémisch-katholischen Kirche, die dies (bis vor kurzem) nicht taten. Diese Praxis
hatte zwei sehr wichtige und (wahrscheinlich) unerwartete und unbeabsichtigte Folgen.

Die erste war die Schaffung neuer und lebendiger Kulturen. Fir viele Hunderte von Men-
schen, sowohl in der Friihzeit als auch in der Neuzeit, war die Bibel die erste Einflihrung in
das Lesen und Schreiben. Und der Ubergang von einer Kultur der Analphabeten zu einer Kul-
tur des Lesens und Schreibens ist ein Schritt von seismischer Bedeutung. Er 6ffnet das Leben
eines Volkes fir neue Welten, sowohl aufgrund dessen, was in der Welt dieser Gesellschaft
selbst geschieht, als auch, weil die Alphabetisierung sie mit den Kulturen anderer VVélker und
anderer Zeitalter bekannt macht. Um ein Beispiel zu nennen, auf das sich Lamin Sanneh be-
zieht: Die Entwicklung der Alphabetisierung hat bei den VVolkern Afrikas zu einer Explosion
neuen Denkens und neuer Erfahrungen gefiihrt. Die Missionare sind, wahrscheinlich unge-
wollt, die groBen Schopfer neuer Kulturen gewesen. Aus meiner eigenen Erfahrung in Sidin-
dien kann ich ein weiteres Beispiel anfihren. Als 1968 die Kongressregierung von Tamilnadu

Newbigin - Evangelium und Kultur 6 07.10.2022



durch eine Regierung ersetzt wurde, die das tamilische kulturelle Erbe vertrat, die Dravida
Munerrum Kazhagam, bestand eine ihrer ersten Malinahmen darin, eine Reihe von acht prach-
tigen Statuen entlang des Yachthafens, der herrlichen Strandpromenade der Stadt, zu errich-
ten. Drei der acht Statuen sind die von europdischen Missionaren. Das zweite Ergebnis der
friihen Ubersetzung der Heiligen Schrift war fiir die Missionare vielleicht noch tberraschen-
der. Sie mogen von der Aufklarung gepréagte Manner und Frauen gewesen sein, und das waren
sie in der Regel auch. Die Bibel ist es nicht. Als die Bibel, insbesondere das Alte Testament,
in ihrer eigenen Sprache verfligbar wurde, hatten die neuen Christen einen neuen Bezugs-
punkt, der es ihnen ermdglichte, das, was sie von den Missionaren gelernt hatten, mit dem zu
vergleichen, was sie nun in der Schrift fanden. Das Ergebnis war oft, vor allem in Afrika, die
grol? angelegte Entwicklung von Kirchen, die unabhéangig von denen waren, die unter der Lei-
tung von Missionaren gegrindet wurden.

David Barrett hat in ,,Schisma und Erneuerung in Afrika* die enge Beziehung zwischen der
Ubersetzung der Bibel und der Entwicklung der unabhéngigen Kirchen dokumentiert. Aber
selbst dort, wo es nicht zu solchen Spaltungen kam, war der Weg frei fiir die Entwicklung ei-
ner Spiritualitat, die sich sowohl in den unabhéngigen als auch in den ,,Hauptlinien“-Kirchen
deutlich von derjenigen der Kirchen unterschied, aus denen die Missionare gekommen waren.
Es scheint schwer zu bezweifeln, dass der gegenwartige Kontrast zwischen dem explosiven
Wachstum des Christentums in Afrika und seinem riicklaufigen Schicksal in Europa etwas mit
diesen Tatsachen zu tun hat. Um es einfach auszudrticken: Die Bibel, ein vormodernes Buch,
ist in der Lage, die vormodernen Volker Afrikas und anderer Gebiete, die noch nicht von der
Moderne beherrscht werden, in einer Weise anzusprechen, die die Gesellschaften des heutigen
Europas nicht mehr verstehen.

Modernisierung“ ist jedoch das grof’e Thema der meisten VVolker der ,,Dritten Welt“. Sie ha-
ben sich von der politischen Kontrolle der enemaligen Kolonialméchte befreit, aber sie stehen
unter dem unerbittlichen Druck der globalen Weltwirtschaft, vertreten durch Agenturen wie
die Weltbank und den Internationalen Wahrungsfonds, ihre Wirtschaft und damit ihre Kultur
Zu ,,modernisieren*.

Wenn wir nun einen Schritt zuriicktreten und diese Entwicklungen in ihrer Gesamtheit be-
trachten, so scheinen mir vier Dinge klar zu sein.

Erstens: Was auch immer wir von dem Traum des 19. Jahrhunderts von den , kommenden
Weltzivilisationen* halten mogen, der Traum ist bemerkenswert machtig gewesen. Fast die
ganze Welt, selbst kleine und bisher isolierte Gemeinschaften, wurde und wird in eine einzige
globale Stadt (kein globales Dorf) hineingezogen, die von der Wissenschaft, der Technologie,
der wirtschaftlichen Macht und den politischen Ideen beherrscht wird, die ihren Ursprung in
Europa im Zeitalter der Vernunft haben. In der ,,Dritten Welt“ gibt es keine einzige oder ein-
fache Reaktion auf diese Entwicklung. Vieles im Gesamtpaket der Moderne ist sehr attraktiv,
und das hat greifbare Vorteile gebracht. Westliche Liberale, die von der européischen Zivili-
sation desillusioniert sind, mégen den Eifer missbilligen, mit dem einige Elemente der westli-
chen Kultur von den Vélkern der ehemaligen Kolonien Gbernommen werden, aber die Men-
schen miissen frei sein, ihre Entscheidungen zu treffen, auch wenn europdische Liberale sie
fiir falsch halten. Aber es gibt natiirlich auch eine starke Gegenbewegung, die sich gegen den
Imperialismus der westlichen Kultur auflehnt. Hier gibt es ein sehr schmerzhaftes Dilemma.
Wie kann man die guten Gaben, die die ,,Moderne* mit sich bringt, annehmen, ohne in die
ganze ,,Metaerzahlung* der Moderne hineingezogen zu werden? Es ist leicht, ber den An-
blick eines européischen Apostels des Multikulturalismus zu lacheln, der in seinem klimati-
sierten Zimmer sitzt und auf seinem Textverarbeitungsprogramm (iber die Uberlegenheit der
,.einheimischen‘ Kulturen gegentiber der européischen Kultur hdmmert. Aber das Lacheln

Newbigin - Evangelium und Kultur 7 07.10.2022



sollte nicht zu herablassend sein.

Die zweite Tatsache ist, dass das westliche Christentum im Allgemeinen so sehr in der ,,Mo-
derne* domestiziert wurde, dass die Empfanger der groRen missionarischen Expansion des 10.
und 20. In dem Malie, wie die Bewegung der Reaktion gegen die Anmaliungen der westlichen
Macht an Deutlichkeit und Starke zunahm, wurde die christliche Botschaft, wie sie von den
westlichen Missionaren vermittelt wurde, ganz zwangslaufig in Frage gestellt. Wie immer bei
solchen kulturellen Begegnungen sind es die Fuhrer der Kirchen Asiens und Afrikas, die intel-
lektuell am griindlichsten durch westliche Ideen geformt wurden, typischerweise als Produkte
westlicher Universitéten, die die Forderung nach einer christlichen Botschaft, die in Formen
ausgedrickt wird, die aus ihren eigenen Kulturen und nicht aus dem Westen stammen, am
klarsten und nachdriicklichsten artikuliert haben. Der dritte Punkt ist, dass das westliche
Christentum so grindlich in der Gedankenwelt der Moderne domestiziert wurde, dass der ge-
genwadrtige Zusammenbruch der Moderne einen Grof3teil des européischen Christentums mit
sich gerissen hat. Das war unvermeidlich. Um es mit den Worten unserer postmodernistischen
Zeitgenossen zu sagen: Die protestantischen Christen in Europa waren — mit Ausnahme der
als ,,Fundamentalisten* bezeichneten — bestrebt, die Geschichte der Bibel in die Metaerzéh-
lung der Moderne einzubetten. Doch die Bewegung der ,,Dekonstruktion* hat das Vertrauen
in die Erzéhlung der Moderne drastisch erschttert. Der franzosische Schriftsteller Derrida hat
die Postmoderne als ,,Skepsis gegeniber allen Metaerzahlungen® definiert. In den groRRen Ta-
gen der ,,kommenden Weltzivilisation* hiefl§ das Meta-Narrativ ,,Pro-Fortschritt®. Wir glauben
nicht mehr an den Fortschritt. Wir entschuldigen uns fir unseren Versuch, die ganze Welt in
unseren Triumphzug einzubeziehen. Vor allem westliche Liberale haben ein tiefes Schuldge-
fiihl, das auch die Christen tief trifft. Wir entschuldigen uns fur die Weltmissionen. Wir spre-
chen in dieser Generation nicht gerne von der ,,Evangelisierung der Welt*, und dieser ,,westli-
che Schuldkomplex®, wie ihn Lamin Sanneh genannt hat, hat eine lahmende Wirkung. Es ist
gut, unsere Sunden zu bekennen, wenn wir es mit der Reue ernst meinen. Es ist auch, furchte
ich, ziemlich einfach, die Stinden unserer VVorfahren zu bekennen, denn wir miissen sie nicht
bereuen. Aber unvergebene Schuld ist ein lahmender und kein kreativer Faktor in menschli-
chen Angelegenheiten. Unsere Aufgabe ist es jetzt, das Vertrauen nicht in unsere Zivilisation,
sondern in das Evangelium zuriickzugewinnen.

Der vierte Punkt betrifft also unsere gegenwartige Aufgabe. Wir miissen das groRe Element
des unerlaubten Synkretismus im europdischen Christentum erkennen, wir miissen erkennen,
dass die Metaerzahlung der Moderne mit der des Evangeliums unvereinbar ist, wir missen
unser Vertrauen in das Evangelium zurtickgewinnen und so die Herausforderung und die
Hoffnung, die das Evangelium in die Moderne bringt, deutlich machen.

Ich habe zu Beginn dieses Vortrags vom Evangelium als Tatsache gesprochen, als der Erzéh-
lung dessen, was geschehen ist, und was geschehen ist, kann nicht ungeschehen gemacht, ver-
andert oder rekonstruiert werden. Die Frage, die einzig wichtige Frage, ist die einfache Frage
?lst es wahr?. Ist es wahr, dass der allméchtige Gott, der Schopfer, die Quelle und das Ziel
von allem, was ist, Fleisch geworden ist, Teil der menschlichen Geschichte, die unserer Er-
kenntnis zuganglich ist, und dass er sein Leben in der Erniedrigung und im Todeskampf am
Kreuz hingegeben hat und im Triumph Gber den Tod auferstanden ist, um fur immer zu herr-
schen? Es ist leicht, dies zu bezweifeln. Aber wenn es wahr ist, kann es nur der Ausgangs-
punkt all unseres Denkens und Handelns sein, das Datum, von dem alle Uberlegungen ausge-
hen mussen. In den Worten des Athanasius muss sie die neue Arche sein, der neue Ausgangs-
punkt fur alle Philosophie. In den Worten der Heiligen Schrift muss er entweder der Eckstein
oder der Stein des Anstof3es sein. Sie kann nicht ein Ziegelstein sein, der in eine Struktur ein-
gepasst wird, die auf anderen Prinzipien aufgebaut ist. Wir kdnnen es nicht, wie es die ,,Mo-
dernisierere des Christentums versucht haben, so anpassen, dass es zu den Annahmen des

Newbigin - Evangelium und Kultur 8 07.10.2022



,modernen* Denkens passt. Unsere Aufgabe besteht nicht darin, das Evangelium ,,fur das mo-
derne Denken annehmbar* zu machen. Es geht darum, zu zeigen, dass das Evangelium der
einzige Ausgangspunkt ist, von dem aus die Welt und das menschliche Leben verstandlich ge-
macht werden konnen. Dies erfordert eine radikale Wende im Denken der europaischen Chris-
ten. Wenn die Geschichte, die ich erzahlt habe, wahr ist, muss es klar sein, dass die erste Fra-
ge fur uns als Europder, wenn wir uns an der Studie tiber Evangelium und Kultur beteiligen,
darin besteht, zu erkennen, in welchem Ausmal? sich das européische Christentum einer fal-
schen Art von Inkulturation, eines unerlaubten Synkretismus schuldig gemacht hat.

Der vielleicht wichtigste erste Schritt muss die Wiederherstellung einer intellektuell kohéren-
ten Lehre von der Autoritat der Heiligen Schrift sein. In den letzten zwei Jahrhunderten wurde
die Bibel zumeist nicht als Heilige Schrift, sondern als eine Sammlung antiker Dokumente be-
handelt, die im Lichte der Annahmen der Moderne zerlegt, analysiert und Kritisiert werden
sollten. Die so genannte historisch-kritische Methode des Bibelstudiums hat in vielerlei Hin-
sicht Erhellung gebracht, aber sie kommt an das Ende ihrer Nutzlichkeit. Wenn man die
Grundprinzipien, auf denen diese Methode beruht, auf den Prufstand stellt, wird deutlich, dass
es sich dabei um die Annahmen der Moderne handelt, die einer radikalen Kritik zugénglich
sind. Wie wir in unserer gesamten Geschichte seit Descartes festgestellt haben, muss sich das
kritische Prinzip unweigerlich gegen sich selbst wenden und sich selbst zersttren. Leider sind
die fundamentalistischen Angriffe auf moderne Schriftauslegungen in dieselbe Falle getappt,
die Descartes gestellt hat. Die Idee der verbalen Irrtumslosigkeit ist eine Idee, die von Descar-
tes' Suche nach unzweifelhaften Gewissheiten abgeleitet ist und der Bibel unrechtmaRig auf-
gezwungen wird. Wir missen lernen, was der Ausdruck ,,Wort Gottes* bedeutet, und zwar
aus der Bibel selbst und nicht aus anderen Quellen.

Ich weil3, dass mein Vorschlag als eurozentrisch kritisiert werden wird, aber das muss zurlck-
gewiesen werden. Wir kdnnen uns unserer Verantwortung als Européer innerhalb der gesam-
ten evangelischen Gemeinschaft nicht entziehen. Es ist einfach eine Tatsache, dass es Ideen
und Praktiken sind, die in Europa in den letzten drei Jahrhunderten entwickelt wurden, die
heute die Welt beherrschen, im Guten wie im Schlechten. Es ist die ,,Modernisierung®, die
uberall auf der Welt unter dem unerbittlichen Druck eines globalen Wirtschaftssystems statt-
findet, das sich aus europdischen Wurzeln entwickelt hat und nun die Agenda fir die Volker
uberall bestimmt. Aber dieselbe Modernitat hat einen inneren und geistigen Zusammenbruch
erlitten. Die europdischen Kirchen werden in der 6kumenischen Diskussion tiber Evangelium
und Kulturen die ihnen gebihrende Rolle spielen, wenn wir uns mit den Ergebnissen einer
falschen Inkulturation in Europa auseinandersetzen, aus unseren Fehlern lernen, mit unseren
Bridern und Schwestern in der ,,Dritten Welt* die Aufgabe teilen, das Evangelium in seiner
Integritat aus seiner falschen Verstrickung mit der européischen Kultur zu befreien und so ge-
meinsam nach dem wahren Weg der Inkulturation suchen.

Und konnen wir etwas Allgemeines dartiber sagen, was das Kennzeichen einer echten Inkultu-
ration sein wird? Hier komme ich auf das zuruick, was ich eingangs gesagt habe. Und mit
dem, was ich sage, wiederhole ich, was der grof3e 6kumenische Fiihrer W.A. Visser 't Hooft
zu diesem Thema zu sagen pflegte. Das Wichtigste ist, die Geschichte der machtigen Taten
Gottes zu erzdhlen. Das Evangelium ist eine Geschichte. Wir miissen es in der Sprache eines
jeden Volkes erzdhlen. Wenn wir es erzahlen, mussen wir (es gibt keine Alternative) die Spra-
che, die Begriffe und die Bilder verwenden, die uns die jeweilige Kultur bietet. Wir werden
wissen, dass die Gefahr von Missverstandnissen besteht, denn alle diese Worter und Begriffe
leiten ihre Bedeutung aus der Gedankenwelt ab, zu der sie gehdren. Diesem Risiko kann man
sich nicht entziehen. Wir sind jedoch zuversichtlich, dass das Erzéhlen und Wiedererzahlen
der Geschichte, ihre Verkdérperung im Leben und Verhalten der Gemeinschaft, die sie erzahit,
im Laufe der Zeit einen Bedeutungswandel all dieser Worte und Begriffe bewirken wird. Das

Newbigin - Evangelium und Kultur 9 07.10.2022



braucht Zeit, aber am Ende werden sie mit der neuen Bedeutung geftillt, die die neue Erzéh-
lung ihnen gibt.

Bei all dieser Entwicklung spielt die Arbeit der Bibelubersetzung eine zentrale Rolle. Wir
wissen bereits aus der Erfahrung der 6kumenischen Bewegung, wie zentral der Platz der Bibel
ist. Als direkte Antwort auf die Herausforderung der Postmoderne bekréftigen wir gemein-
sam, dass die Geschichte, die die Bibel erzahlt, die wahre Metaerzéhlung ist, der wahre Be-
richt ber die Urspriinge, den Weg und das Ziel der gesamten Menschheit und der gesamten
Schopfung. Wir erzdhlen diese Geschichte und feiern sie mit den Worten, Konzepten und Bil-
dern, die unsere verschiedenen Kulturen liefern. Da alle unsere Kulturen Teil unserer gefalle-
nen Menschheit sind, ist es immer méglich, dass wir durch unsere Sprache die wahre Bedeu-
tung der Geschichte entstellen. Aber es ist gerade die Herrlichkeit der 6kumenischen Gemein-
schaft, dass wir uns gegenseitig im Licht der einen Geschichte herausfordern und korrigieren
konnen. Mein Bruder aus Afrika, meine Schwester aus Asien werden mich davon iberzeugen,
dass ich bei meiner Lesart der Geschichte zugelassen habe, dass die Annahmen meiner Kultur
die Bedeutung der Geschichte entstellt oder erstickt haben. Hier liegt meiner Meinung nach
der Kern der 6kumenischen Bewegung. Es gibt nur eine Geschichte, denn es gibt einen Gott,
einen Herrn Jesus Christus und einen Heiligen Geist, der uns dazu flhrt, den einen Herrn Je-
sus zur Ehre des Vaters zu bekennen. Alles, was wir von der Geschichte erzéhlen und was wir
in unseren verschiedenen Kulturen leben, unterliegt dem Urteil dessen, dessen Geschichte es
ist.

Ansprache auf einer Konferenz, die vom Danischen Missionsrat und dem Okumenischen Rat
der Danischen Kirchen am 3. November 1995 in Danemark veranstaltet wurde.

Newbigin - Evangelium und Kultur 10 07.10.2022



