Das Evangelium und die moderne westliche Kultur
Von J. E. Lesslie Newbigin

In diesem 20. Jahrhundert verbreitet sich das Christentum schneller als in jedem Jahrhundert
zuvor, aber das Kernland des Glaubens liegt nicht mehr in Europa. In Afrika und im Fernen
Osten erlebt die Kirche ein sehr schnelles Wachstum, wahrend sie in Europa schrumpft oder
bestenfalls defensiv ist. Wenn man sich die globale Situation der christlichen Weltmission an-
schaut, besteht kein Zweifel daran, dass gerade hier in der alten Christenheit das schwierigste
Missionsfeld liegt. Was Walter Lippmann ,,die Siuren der Moderne (acids of modernity)-!
nannte, scheint die Kraft zu haben, den traditionellen christlichen Glauben zu zersetzen und
aufzuldsen. Und da Modernisierung der Ehrgeiz gerade jener Gesellschaften ist, die jetzt eine
schnelle christliche Expansion erleben, missen wir erwarten, dass die gleichen Sauren dort in
den kommenden Generationen die gleiche Arbeit leisten werden.

Es ware naturlich absurd, die Situation damit zu erklaren, dass die Christen Asiens und Afri-
kas besser seien als die Europaer. Wir mussen fragen, warum die Kultur der ,,Moderne* dem
Evangelium gegeniiber so resistent ist. Missiologen haben mit den Mitteln der Kulturanthro-
pologie die Kulturen der Gesellschaften von China bis Peru untersucht; sie haben es nicht
leicht gefunden, die gleiche Art von Studium der ,,modernen* Kultur zu machen. Der Grund
liegt auf der Hand. Es gibt ein chinesisches Sprichwort, das besagt, dass man keinen Fisch
fragt, wenn man eine Definition von Wasser haben mochte. Die Werkzeuge der Kulturanthro-
pologie sind Teil der Gesamtkultur, die es zu untersuchen gilt. Unsere Kultur fungiert als
Linse, durch die wir die Welt sehen. Wéhrend wir die Welt tiberblicken, sehen wir nicht die
Linsen in unseren eigenen Augen. Normalerweise gewinnt man erst durch die Erfahrung des
tiefen Eintauchens in eine andere Kultur die Perspektive, aus der man die eigene mit neuen
Augen betrachten kann. Deshalb, glaube ich, kann die ausldndische Missionsbewegung jetzt
einen entscheidenden Beitrag zur Missionsaufgabe in der modernen westlichen Welt leisten.
Meiner Erfahrung nach sind die meisten von denen, die fur die Notwendigkeit einer neuen Be-
gegnung des Evangeliums mit der westlichen Kultur erwacht sind, Manner und Frauen mit
langjahriger Erfahrung im Missionsdienst in einer anderen Kultur.

Paul G. Hiebert, ein Kulturanthropologe, der auch tber langjahrige Missionserfahrung in In-
dien verfligt, hat gesagt, dass das charakteristischste Element der modernen westlichen Kultur,
was sie von allen anderen zeitgendssischen Kulturen unterscheidet, die Trennung des Lebens
in das Private und das Offentliche ist, eine 6ffentliche Welt von ,,Fakten (facts)*, die wir ken-
nen, und eine private Welt von ,,Uberzeugungen und Werten (beliefs and values)*, die eine
Sache der personlichen Wahl jedes Einzelnen sind. Ersteres ist die Welt, die das 6ffentliche
Bildungswesen und die Berufe kontrolliert; letztere ist im privaten Sektor tatig. Nattrlich er-
kennen wir alle an, dass es in allen westlichen Gesellschaften viele Subkulturen gibt, und weil
diese sich voneinander unterscheiden, sind wir uns ihrer als eigenstandige Kulturen bewusst.
Wir sind uns weniger dessen bewusst, was ihnen allen gemeinsam ist, allen gemeinsam ist,
die das anerkannte System der ¢ffentlichen Bildung durchlaufen haben.

Eine Mdglichkeit, eine Perspektive auf unsere eigene Kultur zu gewinnen, besteht darin, sie
aus dem Blickwinkel der Geschichte (history) zu betrachten. Die europdische Kultur war nicht
immer so. Es gab eine Zeit, in der das Evangelium als Teil der 6ffentlichen Wahrheit angese-
hen wurde und einen zentralen Platz im Schulunterricht und in der Universitat einnahm. Es
gibt noch Relikte davon, aber es sind nur Relikte. Wie kam es dazu, dass das Christentum
nicht mehr Teil der 6ffentlichen Wahrheit war, sondern eine Angelegenheit der privaten

! Walter Lippmann, A Preface to Morals, New York: Macmillan, 1929, S. 51-67.
Newbigin - Das Evangelium und die moderne westliche Kultur 1 09.10.2022



Meinung wurde?

Um diese Frage zu beantworten, kann es hilfreich sein, zwischen zwei Elementen der Dicho-

tomie zu unterscheiden: Es gibt die Dichotomie zwischen Wissen und Glauben (knowing and

believing), und es gibt die Dichotomie zwischen Tatsache und Wert (fact and value). Betrach-
ten wir diese beiden Dichotomien in dieser Reihenfolge.

Wissen und Glauben

Der englische Philosoph John Locke definierte Glauben als ,,eine Uberzeugung, die hinter
dem Wissen zurlickbleibt®. Zumindest im angelsédchsischen Raum ist das immer noch die ope-
rative Definition. Ich kann in einer Angelegenheit ,,Ich glaube® sagen, wo ich nicht bereit bin,
»Ich wei* zu sagen. Glaube ist also das, womit wir uns begniigen miissen, wenn Wissen
nicht verfugbar ist.

Zwolf Jahrhunderte zuvor gab der heilige Augustinus einen anderen Bericht (iber die Bezie-
hung zwischen Wissen und Glauben: ,,Ich glaube, um zu wissen (credo ut intelligam)*. Glau-
be ist der Weg zum Wissen. Wenn wir tber unsere Erfahrung nachdenken, werden wir sicher
sehen, dass Augustinus recht hat. All unser Lernen muss mit dem Glauben beginnen. Wir
mussen den Beweisen unserer Sinne glauben. Wir lernen sprechen, indem wir den Worten un-
serer Eltern glauben. Wir beginnen das Studium jeglicher Materie, indem wir den autorisier-
ten Lehrern und Lehrbuchern glauben. Spater miissen wir zwar manches in Frage stellen, was
wir uns zunéchst anvertraut haben, aber das kénnen wir nur auf der Grundlage anderer Dinge,
die wir auf dem gleichen Weg kennengelernt haben. Wir erfahren nichts, aulRer indem wir et-
was glauben.

Das ,,Etwas®, an das Augustinus glaubte, um es zu wissen, war die Geschichte (story), die in
der Bibel erz&hlt wird und sich auf jene Ereignisse konzentriert, die die Substanz des Evange-
liums sind. Er war intellektuell von der klassischen Tradition der Antike gepragt worden, aber
diese Tradition lag im Sterben. Sie konnte die Antworten auf die von ihr aufgeworfenen Prob-
leme nicht in sich selbst finden. Augustinus fand in der christlichen Tradition jenes gegebene
»Etwas®, das, im Glauben angenommen, den Weg zu einem umfassenderen Verstindnis der
menschlichen Wirklichkeit und Gottes, des Urhebers von allem, 6ffnete. Er wurde Lehrling
einer neuen Tradition.

Es ist diese Art, Glauben mit Wissen in Beziehung zu setzen, die in Europa wahrend der tau-
send Jahre funktionierte, in denen Europa mehr wurde als der westliche Rand Asiens, die
Jahrhunderte, in denen die Bibel die Linsen lieferte, durch die die barbarischen Stamme Euro-
pas zu sehen lernten Welt und die menschliche Situation. Die klassische Tradition, in der Au-
gustinus zuerst gepragt worden war, tibte noch ihren Einfluss aus, indem Latein zur Lingua
Franca Westeuropas wurde, aber die Bibel war genau das, das Buch das einzige Buch, das
durch die Liturgie und fir alle zuganglich war Verkindigung der Kirche, ihrer Kunst und ih-
rer Feste.

Achthundert Jahre nach Augustinus vollzog sich eine dramatische Verénderung. Insofern Au-
gustins Denken als Christ vom klassischen Denken gepragt war, war der Haupteinfluss der
von Platon. Der Rationalismus des Aristoteles war nur eine geddmpfte Stimme. Aber im
Laufe dieser Jahrhunderte hatte es im Haus des Islam eine neue Heimat gefunden. Die Chris-
ten der Kirche des Ostens hatten Aristoteles ins Syrische tbersetzt, und als ihre Zivilisation
von der Flut muslimischer Eroberungen tGberwaltigt wurde, lehrten sie Aristoteles ihren arabi-
schen Meistern und Ubersetzten ihn ins Arabische. Der aristotelische Rationalismus wurde zu
einem integralen Bestandteil der islamischen Theologie. In der Zeit, als Muslime, Juden und

Newbigin - Das Evangelium und die moderne westliche Kultur 2 09.10.2022



Christen auf der iberischen Halbinsel in regem Kontakt standen, wurde Aristoteles ins Hebrai-
sche und ins Lateinische tibersetzt. Die Ubersetzung der groBen muslimischen Aristoteles-
Kommentare ins Lateinische im 11. und 12. Jahrhundert hatte einen immensen Einfluss auf
die westliche Christenheit. Hier war ein radikal anderer Zugang zum Wissen als der bisher
vorherrschende. Wie kdnnte dieser neue aristotelische Rationalismus mit der biblischen Tradi-
tion in Beziehung gesetzt werden? Eine Zeit lang wurde die Lehre des Aristoteles von der Kir-
che verboten, aber das konnte nicht die endgtltige Losung sein. Das grolie Werk von Thomas
von Aquin, das das europdische Denken Uber Jahrhunderte prégen sollte, suchte eine Synthese
zwischen beidem, damit der biblische Glaube und die ,,neue Wissenschaft zusammenleben
konnten.

Aber das Zusammenleben war mit einem Preis verbunden. Es bedeutete, das auseinander zu
bringen, was Augustinus zusammengehalten hatte. Thomas von Aquin unterschied zwei Wege
zum Wissen. Es gab Dinge, die allein durch die Arbeit der Vernunft festgestellt werden konn-
ten; dazu gehdrten die Existenz Gottes und der Seele. Es gab andere Dinge, die nur durch
gottliche Offenbarung erkannt werden konnten, die im Glauben akzeptiert wurde, wie die
Menschwerdung, die Stihne und die Dreieinigkeit. Diese Dichotomie zwischen Wissen, das
durch den Gebrauch der Vernunft erworben wurde, und Wissen, das durch gottliche Offenba-
rung gegeben und durch den Glauben angenommen wurde, ist uns seitdem geblieben. Es hat
uns mit zwei Problemen zurlickgelassen. Der erste ist, dass der Gott, dessen Existenz durch
Vernunft bewiesen ist, nicht als der Gott zu erkennen ist, der uns in der Bibel begegnet. Wer
ist denn der wahre Gott? Ist der Gott der Philosophen der wahre Gott und der Gott der Bibel
eine anthropomorphe Verzerrung, die aus der Unreife der Rasse resultiert? Oder ist umgekehrt
der Gott der Bibel der wahre lebendige Gott und der Gott der Philosophen ein Produkt des
menschlichen Geistes, ein vom Geist konstruiertes Bild, vielleicht ein ,,Brockengespenst®, wie
Feuerbach behauptet? Diese Frage spaltet die Kirche noch immer.

Die zweite Schwierigkeit ist noch schwerwiegender. Wenn wir zum Beweis der Existenz Got-
tes die Argumentation des Philosophen benétigen, wenn — mit anderen Worten — die Selbstof-
fenbarung Gottes in Jesus Christus allein nicht ausreicht, um uns Gewissheit zu geben, dann
héngt alles von der Stérke der philosophischen Argumente ab. Sie mussen absolut sicher sein.
Aber das sind sie nicht. Sie sind zerbrechlich und wurden oft abgerissen — zumindest zur Zu-
friedenheit der Philosophen. Der Weg ist offen fiir Skepsis.

Im 16. und 17. Jahrhundert war Skepsis in Europa weit verbreitet. ,,Konnen wir {iberhaupt et-
was wissen? war die Frage, die unter den Intellektuellen diskutiert wurde. Verstirkt wurde
diese Stimmung durch die neuen Perspektiven, die das Werk von Ménnern wie Galilei, Ko-
pernikus und Kepler eroffnete. Was immer als unanfechtbare Gewissheiten schien, wurde nun
in Frage gestellt. In diesem intellektuellen Milieu erhielt eine junge franzésische Philosophin,
Renee Descartes, von einem Kardinal der Kirche den Auftrag, einen absolut sicheren Gottes-
beweis zu erbringen. Wir kennen die von ihm angewandte Methode und das von ihm hinter-
lassene Ergebnis. Die Methode bestand darin, mit etwas Unbezweifelbarem (seiner eigenen
Existenz als denkender Geist) zu beginnen, auf diesen Schlussfolgerungen mit der Klarheit
und Unbestreitbarkeit der Mathematik aufzubauen und so eine Struktur unbezweifelbaren
Wissens aufzubauen. Meinungen, wie stark sie auch sein mdgen, wirden nicht als Wissen gel-
ten, es sei denn, ihre Wahrheit kénnte durch diese Methoden nachgewiesen werden.

Die Methode von Descartes hatte die Wirkung, im europaischen Denken Dualismen wieder-
herzustellen, die das klassische Denken geplagt hatten und die die biblische Perspektive er-
setzt hatte. Es gibt Wortpaare, die wir so standig verwenden, dass wir ohne sie kaum denken
kdnnen — , spirituell und materiell”, ,,objektiv und subjektiv®, ,, Theorie und Praxis“. Diese
Worte und der Dualismus, den sie darstellen, fehlen in der Bibel. Sie sind so integraler Be-

Newbigin - Das Evangelium und die moderne westliche Kultur 3 09.10.2022



standteil unserer Denkweise geworden, dass es uns sehr schwer fallt zu erkennen, dass sie
kein notwendiges Element des menschlichen Verstandnisses sind. Es ist hier nicht der Raum,
die Implikationen davon zu entwickeln. Noch grundlegender sind die Folgen der , kritischen
Methode* von Descartes gewesen. Dies ist seit drei Jahrhunderten das Juwel in der Krone der
westlichen intellektuellen Kultur. Auf allgemeiner Ebene hat es uns die absurde Denkweise
hinterlassen, die annimmt, Zweifel sei eine respektablere Aktivitat als Glaube. Zweifel gelten
im Volksmund als ,,ehrlich, Glaube als ,,blind*. Das ist natiirlich absurd. Sowohl der Glaube
als auch der Zweifel spielen eine notwendige Rolle im gesamten Unternehmen des Wissens,
aber der Glaube ist primar und der Zweifel sekundér, aus dem einfachen Grund, dass wir
(wenn wir rational sind) eine Aussage nur auf der Grundlage anderer Aussagen anzweifeln
kdnnen, von denen wir glauben, dass sie wahr sind. Auf der Ebene der akademischen Debatte
ist das Erbe von Descartes (ironischerweise) ein tiefer Nebel der Skepsis, der Uber dem westli-
chen Denken héngt. Vielleicht reicht es aus, auf Kants Behauptung hinzuweisen, dass die Re-
alitat der Dinge unserer Kenntnis flr immer entzogen ist und dass wir nur die Erscheinungen,
die Phdnomene kennen konnen. Dies ist so sehr zu einem unbestreitbaren Axiom des populé-
ren Denkens geworden, dass es fast unmdglich ist, die Aufmerksamkeit auf seinen wider-
spriichlichen Charakter zu lenken, da es bereits impliziert, dass wir wissen, was die ultimative
Realitat ist. Wie kdnnten wir sonst wissen, dass es unerkennbar ist?

Das unvermeidliche Endprodukt des kartesischen Programms war der Nihilismus. Ich nehme
an, Nietzsche war es, der dies zuerst in einer Weise artikulierte, der man sich nicht entziehen
konnte. Wahrheit ist unerreichbar, und Behauptungen, die Wahrheit zu kennen, sind in Wirk-
lichkeit Behauptungen des Willens, des Willens zur Herrschaft. Nietzsches zeitgendssische
Schiler, die Dekonstruktivisten und die Postmodernisten, haben dem grofRen Traum des Zeit-
alters der Vernunft den Riicken gekehrt. Es gibt keine ,,ewigen Vernunftwahrheiten®, wie Les-
sing annahm. Es gibt nur ,,Wahrheitsregime*, wie Michael Foucault uns sagt, Regime, die
ihre Vorganger nacheinander zerstoren, die aber selbst keiner letzten und allumfassenden
Wahrheit verpflichtet sind. Das Endprodukt von Descartes’ Projekt der totalen Gewissheit ist
totale Skepsis. Daraus folgt naturlich, dass die Verkiindigung des Evangeliums durch die Kir-
che nicht als Aufforderung gesehen wird, an die Wahrheit zu glauben, sondern als Versuch
einer versagenden sozialen Institution, ihre friihere Macht wieder zu behaupten.

Tatsache und Wert

Der Philosoph Alasdair Maclntyre hat geschrieben, dass ,,Fakt* im modernen Englisch ,,ein
Volksbegriff mit einem aristokratischen Vorfahren® ist.? Der fragliche Aristokrat war Francis
Bacon, der oft als ,,Morgenstern” der modernen Wissenschaft angesehen wird. Bacon riet sei-
nen Zeitgenossen, ,,Spekulationen abzuschworen und Fakten zu sammeln®. Mit ,,Spekulation
bezog er sich auf die sogenannten ,,Universalen* der traditionellen Philosophie, solche Dinge
wie ,,Wesen®, ,,Existenz® und ,,Substanz*. Mit ,,Fakten* (was urspriinglich das lateinische fac-
tum, etwas Gemachtes ist) bezeichnete er Dinge, die im Gegensatz zu diesen Universalien ge-
sehen, gehandhabt und gemessen werden kdnnen. Flr unseren gegenwartigen Zweck ist die
wichtige Tatsache, dass es eine der ,,Universalen* gab, die er beibehielt. Er eliminierte den
Begriff des Zwecks, behielt aber den Begriff der Ursache bei. Nun ist ,,Ursache* offensicht-
lich nicht etwas, das gesehen und behandelt werden kann. Es ist sogar moglich, seine Existenz
zu leugnen, wie es ein spaterer Philosoph tat. Aber Bacon akzeptierte es. Die Dinge sollten
nicht verstanden werden, indem man ihren Zweck entdeckte, sondern indem man ihre Ursa-
chen verstand. Den Wirkungsketten nachzuspuren, die verschiedene Dinge und Ereignisse
miteinander in Beziehung setzen, hieB sie verstehen. Das sollte ,,Erkldarung® sein. Und das war

2 «“‘Fact’ is in modern culture a folk-concept with an aristocratic ancestry.” (Alasdair Maclintyre, After Virtue. A
Study in Moral Theory, Notre Dame/IN: University of Notre Dame Press, 32007, S. 79)

Newbigin - Das Evangelium und die moderne westliche Kultur 4 09.10.2022



die Methode der Wissenschaft, wie wir sie in der modernen Welt kennen. Niemand kann seine
enormen Folgen leugnen. Die moderne Wissenschaft hat unser Verstdndnis davon, ,,wie die
Dinge funktionieren®, iiber alle bisherigen Vorstellungen hinaus erweitert. Und niemand
zweifelt daran, dass ,,Wissenschaft funktioniert™. Ob es ,,erklért”, bleibt fraglich.

Die Methodenentscheidung, ndmlich nach Ursachen und nicht nach Zwecken zu suchen, hat
zwei Konsequenzen. Die erste ist die Trennung von ,,Tatsache* und ,,Wert®“. Es gibt keine lo-
gische Verbindung zwischen ,,ist* und ,,ist gut”. Wir konnen nur sagen, dass eine Sache gut
ist, wenn wir die Frage ,,wozu gut?* beantworten kdnnen. Um eines der schonen Beispiele
von Maclntyre zu verwenden, sind wir uns normalerweise einig, dass eine Uhr, die in zehn
Jahren keine zehn Sekunden verloren hat, eine gute Uhr ist: ein Wertanspruch, der auf einer
sachlichen Aussage basiert. Aber wie Maclntyre sagt, machen wir diesen logischen Schritt
nur, weil die Idee des Zwecks bereits Teil unserer Vorstellung von ,,Uhr ist. Es ist eine Ma-
schine zum Zeithalten, nicht zum Dekorieren des Zimmers oder zum Werfen auf die Katze.
Wenn wir den Zweck nicht kennen, fur den diese Metallstiicke auf diese Weise zusammenge-
setzt werden, kdnnen wir vielleicht alle Ursache-Wirkungs-Verbindungen aufdecken, die es
funktionieren lassen, aber wir werden nicht in der Lage sein zu sagen, ob es gut oder schlecht
ist. Solche Werturteile werden lediglich eine Angelegenheit persdnlicher Vorlieben sein. Sol-
che Werturteile haben keine Tatsachengrundlage.

Das zweite Ergebnis von Bacons Methode ist in seinen eigenen, oft zitierten Werken schon
zusammengefasst: ,,Wissen ist Macht*. Wenn wir wissen, was die Dinge geschehen ldsst, und
wenn es keine Zwecke gibt, die bereits in den Dingen verkdrpert sind, wenn — mit anderen
Worten — in der geschaffenen Welt kein Zweck am Werk ist, auBer unseren menschlichen
Zwecken, dann konnen wir in das Wirken der Natur eingreifen, um etwas zu bewirken sie fih-
ren unsere Zwecke aus. Zweifellos ist die urspriingliche Bedeutung von Bacons Satz, dass
Wissen Macht verleiht. VVon hier aus ist es ein einfacher Schritt, der uns zu derselben Schluss-
folgerung fiihrt, zu der Nietzsche gelangte, ndmlich dass die einzige Realitét die Macht ist.

,, Werte sind keine Realitdten in der ,,faktischen* Welt; sie sind Ausdruck des Willens der
Person, die einen bestimmten Sachverhalt wiinscht. Sie sind nicht Teil einer auBermenschli-
chen Realitét; sie sind Ausdruck des Willens. Und klar, wenn man das so sieht, dann ist die
Verkindigung des Evangeliums keine Darlegung von Tatsachen, keine Darstellung der Wirk-
lichkeit, mit der alle Menschen endlich rechnen miissen. Sie ist Ausdruck des Willens der
christlichen Kirche, etwas von ihrer verlorenen Kraft zuriickzugewinnen.

Wie vermitteln wir das Evangelium in diesem kulturellen Kontext?
Vermittlung des Evangeliums an die Moderne

Das erste, was zu sagen ist, ist ein Negativ. Wir dirfen nicht versuchen, das Evangelium zu
loben, indem wir versuchen zu zeigen, dass es in das ,,moderne wissenschaftliche Weltbild*
passt. Wir miissen den Versuch zuriickweisen, die ,,Verniinftigkeit des Christentums* zu de-
monstrieren, indem wir die Wahrheitsanspriiche des Evangeliums an das zeitgendssische
Weltbild anpassen. Im Gegenteil, wir missen diese Weltanschauung auf radikalster Ebene
herausfordern, oder — vielleicht wahrhaftiger — wir mussen zeigen, dass die grol3artige Vision
der Aufklarung zusammengebrochen ist, nicht weil sie falsch war, sondern weil die Intellektu-
ellen des ,,Zeitalters der Die Vernunft® erkannte nicht, dass ihre ,,selbstverstidndlichen Wahr-
heiten* keineswegs selbstverstandlich waren, sondern nur einer Gesellschaft, die mehr als tau-
send Jahre von der biblischen Tradition gepréagt war, selbstverstandlich erschienen. Wenn
diese Tradition in Westeuropa fast ausgestorben ist, verschwinden die grofien Wahrheiten des
Zeitalters der Vernunft im Nebel des Nihilismus. Aus der Geschichte (story), die ich zu skiz-
zieren versucht habe, ziehe ich drei Schlussfolgerungen tber die Herangehensweise an unsere

Newbigin - Das Evangelium und die moderne westliche Kultur 5 09.10.2022



evangelistische Aufgabe in der modernen Welt. Sie betreffen das Verhéltnis von Glaube und
Vernunft, die Rollen von Ursache und Zweck, die alternativen Modelle von ,,Naturrecht* und
Narrativen.

1. Glaube und Vernunft

Moderne Historiker und Wissenschaftsphilosophen haben uns den Weg bereitet, indem sie
zeigten, wie die Arbeit der Wissenschaft auf Glaubensverpflichtungen beruhte und immer be-
ruhte, die keiner a priori Uberpriifung zugénglich sind. Die moderne Wissenschaft hat sich in
diesem Teil der Welt gerade deshalb entwickelt, weil die Kultur der Christenheit von Anfang
an durchdrungen war von Uberzeugungen iiber den rationalen Zusammenhang des Kosmos
als einer geschaffenen, also zufalligen und nicht notwendigen Rationalitat. Der Historiker
Christopher B. Kaiser hat aufgezeigt, wie die Theologen des ausgehenden 4. Jahrhunderts im
kritischen Dialog mit der zeitgendssischen griechischen Wissenschaft auf der Grundlage ihrer
biblischen Glaubensgrundsatze weiterentwickelten, die die Arbeit der europaischen Wissen-
schaft bis heute tragen und leiten. Und Wissenschaftler wie Michael Polanyi, die an der Er-
kenntnistheorie der Wissenschaft arbeiten, haben gezeigt, wie realitatsfern das populare Bild
der Wissenschaft als eines Unternehmens ist, das die tieferen menschlichen Fahigkeiten des
Glaubens, der Intuition und der Vorstellungskraft tiberflissig macht. Alle wissenschaftliche
Arbeit und Uberhaupt jedes rationale Denken jeglicher Art muss etwas als gegeben, als Daten,
als Ausgangspunkt annehmen. Denken kann nicht beginnen, wenn nicht bereits etwas vorhan-
den, gegeben und als Ausgangspunkt akzeptiert ist. Der amerikanische Philosoph Nicholas
Wolferstoff hat Kants Titel in seinem Buch mit dem Titel ,,Vernunft innerhalb der Grenzen
der Religion“® geschickt umgedreht, in dem er darauf hinweist, dass alles Denken innerhalb
der Parameter der Annahmen funktioniert, die das Denken einer Gesellschaft kontrollieren,
und in der In der groRen Mehrheit der Gesellschaften im Laufe der Geschichte (history) waren
diese Annahmen normalerweise in dem verkorpert, was wir ,,Religion* nennen. Ein anderer
amerikanischer Schriftsteller, Roy A. Clouser, hat in The Myth of Religious Neutrality* diesen
Punkt durch ein detailliertes Studium von Theorien in den Bereichen Mathematik, Physik und
Psychologie illustriert und gezeigt, wie alle diese Theorien von einer Glaubensverpflichtung
zu etwas Endgiltigem abh&ngen. das heif3t etwas, von dem alles andere abhangt und das selbst
von nichts aufRer sich abhangig ist — die Art von Realitét, fiir die die Religion das Wort ,,Gott*
verwendet.

Die Spaltung in unserer Kultur zwischen dem, was als sicheres Wissen auf der Grundlage der
Vernunft gelten soll, und dem, was als unsichere Meinung auf der Grundlage des Glaubens
gilt, ist falsch. Menschliches Wissen, gesehen nicht nur als das Wissen einzelner Personen,
sondern als gemeinsame Anstrengung und Errungenschaft von uns allen, ist ein organisches
Ganzes. Es gibt keine solche Diskontinuitit zwischen ,,Wissenschaft* und anderen Arten des
Wissens, wie unsere Kultur annimmt. Aber diese Spaltung zieht sich auch durch die christli-
che Gemeinschaft in der Spaltung zwischen denen, die sich gegenseitig als ,,Liberale* und
,Fundamentalisten* bezeichnen. Beide gehen davon aus, dass eine Art von Gewissheit vor-
handen ist, die keinen Zweifel zulasst. Erstere ziehen den Schluss, dass der christliche Glaube
keine Sache der offentlichen Wahrheit sein kann, weil es sich nicht um unbezweifelbares Wis-
sen handelt. Letztere versuchen, die Wahrheit des Evangeliums aufrechtzuerhalten, indem sie
die Mdglichkeit des Zweifels leugnen, und entwickeln dafiir eine harte rationalistische Theo-
logie, die von der Gnade fern ist. Beide sind Opfer der Annahmen unserer Kultur.

% Nicholas Wolterstorff, Reason within the Bounds of Religion, Grand Rapids/MN: Wm. B. Eerdmans; 21988.

4 Roy A. Clouser, The Myth of Religious Neutrality, Notre Dame/IN: University of Notre Dame Press, 1991. In
deutscher Ubersetzung: Der Mythos der religiosen Neutralitat. Eine Studie zum verborgenen Einfluss des religio-
sen Glaubens auf Theorien, Leiden: Brill, 2020.

Newbigin - Das Evangelium und die moderne westliche Kultur 6 09.10.2022



2. Ursache und Zweck

Alle Menschen wissen, dass sie zu Absichten fahig sind, die Uber die empirischen Realitaten
der Gegenwart hinaus auf Mdglichkeiten in der Zukunft blicken. Diese Mdéglichkeiten kénnen
nicht direkt beobachtet werden. Bis der Zweck verwirklicht ist, bleiben sie im Geist desjeni-
gen verborgen, dessen Zweck sie sind. Durch die Untersuchung der beobachtbaren Phéno-
mene der natrlichen Welt ist es mdglich, die Ursachen zu entdecken, die in den Dingen wir-
ken. Der Zweck kann durch diese Art der Beobachtung nicht entdeckt werden. Um den Zweck
einer Handlung herauszufinden, hat man zwei alternative Moglichkeiten. Man kann warten,
bis die Aktion abgeschlossen ist, und dann das Ergebnis beobachten. Selbst dies kann nicht
vollstandig zufriedenstellend sein, da die Ergebnisse selbst der am besten durchdachten Zwe-
cke diese Zwecke nicht immer verkorpern. Die andere Mdglichkeit ist, dass die Person, deren
Zweck es ist, es durch Sprache offenbaren kdnnte. Der Fragesteller musste entscheiden, ob er
dem Agenten glaubt oder nicht. Es kann keine unzweifelhafte Gewissheit geben. Die erste Al-
ternative, ndmlich dass der Beobachter warten soll, bis das Projekt abgeschlossen ist, steht uns
nicht zur Verfiigung, wenn wir nach dem Zweck (falls vorhanden) fragen, flr den der gesamte
Kosmos und das menschliche Leben existieren. Wir missen handeln, bevor dieser Moment
kommt. Wenn das ganze Drama der kosmischen und menschlichen Existenz irgendeinen
Zweck hat, kdnnte er uns nur durch Offenbarung von dem bekannt gemacht werden, dessen
Zweck er ist, und diese Offenbarung konnte nur im Glauben angenommen werden.

Die Moderne behielt ihren Glauben an einen Zweck bei, weil die tief verwurzelte biblische
Tradition den Glauben an eine Art Fortschritt in Richtung eines wiinschenswerten Ziels zu be-
stétigen schien, aber dieses Ziel wurde nicht in der Gberhistorischen (supra-historical) Per-
spektive der Bibel, sondern als ein innerhistorisches (intra-historical) Ziel gedacht. Dieser
Glaube ist zusammengebrochen. ,,Moderne* Menschen glauben heute nicht mehr an den Fort-
schritt wie ihre GrolRvéter. Die Postmodernisten leugnen, dass es einen bleibenden Zweck in
den Dingen gibt, und das unvermeidliche Ergebnis ist Nihilismus. Der Kirche ist eine Offen-
barung des gottlichen Vorsatzes anvertraut, und sie muss ganz kithn und deutlich darin sein,
sie als 6ffentliche Wahrheit zu bekréftigen, eine Wahrheit, ohne die sich die menschliche Ge-
sellschaft nur in Anarchie auflésen kann.

3. Narrative versus Naturgesetz

Eine Mdglichkeit, die entscheidende Verschiebung zu beschreiben, die in der Aufklarung des
18. Jahrhunderts stattfand, besteht darin, zu sagen, dass es eine Verschiebung des Ortes zuver
lassiger Wahrheit war. Das christliche Europa hatte eine zuverlassige Wabhrheit in einer Ge-
schichte (story) gefunden, der Geschichte (story), die die Bibel erzahlt und die in den 6kume-
nischen Glaubensbekenntnissen eingekapselt ist. ,,Moderne* verortet verlassliche Wahrheiten
in zeitlosen Naturgesetzen, die idealerweise in mathematischen Formeln formuliert werden
konnen. Eine ,,wissenschaftliche® (also zuverldssige) Form des Wissens wird in zeitlosen Ge-
setzen ausgedriickt, die erkléaren, wie die Dinge funktionieren, welche Ursache-Wirkungs-Be-
ziehungen bestehen, Gesetze, die es uns ermdglichen, die Ergebnisse vorherzusagen, die sich
aus bestimmten Handlungen ergeben werden. Das Modell der Realitat ist mechanisch oder —
manchmal — organisch, aber es ist nicht personlich. Die personliche Realitat offenbart sich in
der Geschichte (story) eines Lebens. Solange das Leben dauert, gibt es immer unvorherseh-
bare Moglichkeiten. Einige Charaktere sind unberechenbar, weil ihnen ein fester Zweck fehlt.
Aber grolie Manner und Frauen, deren Leben einem edlen Zweck gewidmet war, sind immer
in der Lage, uns durch Taten zu Uberraschen, deren Bedeutung uns erst im Nachhinein klar
wird.

Newbigin - Das Evangelium und die moderne westliche Kultur 7 09.10.2022



Die Bibel ist die Erzdhlung, die den Charakter Gottes offenbart. Wir erfahren, wer er ist und
was seine Absichten sind, indem wir in der Geschichte (story) leben, sodass sie als Linse fun-
giert, durch die wir die Welt verstehen. Dies ist naturlich eine Beschreibung des Glaubensle-
bens, das immer offen fiir Uberraschungen ist und dennoch vom Glauben an die unerschiitter-
liche Integritét des gottlichen VVorsatzes getragen wird. Die Aufgabe der Kirche besteht darin,
diese Geschichte (story) zu verkorpern und zu erzéhlen.

Die Postmoderne gibt uns daflr einen neuen und vielversprechenden Kontext. Es ist nicht
mehr sinnvoll, das Evangelium den Erfordernissen des ,,modernen* Denkens ,,anpassen‘ zu
wollen. Europa hat den Glauben an die ,,ewigen Wahrheiten* des Zeitalters der Vernunft ver-
loren. Einer der meistzitierten Sétze der Aufklarung war die Klage Lessings iiber den ,,grof8en
hdsslichen Graben* zwischen kontingenten historischen Ereignissen und ewigen Vernunft-
wahrheiten. Erstere (zu denen die in der Bibel aufgezeichneten Ereignisse gehdren) konnen
niemals die ewigen Wahrheiten demonstrieren. Aber die Postmoderne hat Lessing auf den
Kopf gestellt. Die sogenannten ,,ewigen Wahrheiten der Vernunft* sind einfach die zufalligen
Produkte bestimmter Geschichten. Sie werden vergehen und durch andere ,,Wahrheitsregime*
ersetzt werden.

Die Kirche existiert, um die Geschichte (story) zu verkorpern und zu erzahlen, die die wahre
Geschichte (story) ist, die Geschichte (story), die wirklich den Charakter Gottes wiedergibt.
Seine Wahrheit kann nicht mit der Methode von Descartes nachgewiesen werden. Es ist keine
,unzweifelhafte Gewissheit®. Aber es ist nicht nur eines der Angebote im intellektuellen Su-
permarkt. Die Geschichte (story), die die Kirche erzéhlt, verkorpert die Einladung des Autors
der Geschichte (story) an alle Menschen, Teil der Geschichte (story) zu werden. Es geht nicht
nur darum, die Wahrheit zu kommunizieren; es geht darum, eine gnadige Einladung zu tiber-
bringen. Wenn ich mit der Frage herausgefordert werde: ,,Woher wissen Sie, dass Thre Ge-
schichte (story) die wahre ist?, darf ich auf keinen Fall den fatalen Fehler wiederholen, die
Hilfe der Philosophie zu suchen, um die Glaubwiurdigkeit der goéttlichen Offenbarung zu un-
termauern, als ob etwas ware zuverlassiger verfugbar war als das, was Gott in Jesus Christus
getan hat. Ich kann nur sagen: Das hat Gott getan, und ich bin beauftragt, Ihnen diese Einla-
dung zu uberbringen. Dartber hinaus kann ich nicht gehen. Aber weniger als das kann ich
nicht tun, denn wenn es wirklich wabhr ist, dass Gott das getan hat, was das Evangelium uns
sagt, wie kann ich dann dartiber schweigen oder es nur als eine von vielen mdglichen betrach-
ten Meinungen. Sie muss, sie muss notwendigerweise zum Ausgangspunkt und zur beherr-
schenden Wirklichkeit allen Denkens, allen Handelns und aller Hoffnung werden.

Vortrag gehalten 1993 vor dem Schwedischen Missionsrat.

Newbigin - Das Evangelium und die moderne westliche Kultur 8 09.10.2022



