
Marquard - Narrare necesse est 1 12.10.2022 

Narrare necesse est 

Von Odo Marquard 

Erst seine Widerfahrnisse und Geschichten machen den Menschen als solchen erkennbar 

Hat die Erzählung noch eine Zukunft? Oder stirbt im nun beginnenden Jahrtausend – in der 

modernen Welt zunehmender wissenschaftlicher und technischer und ökonomischer und in-

formationeller Objektivierung – das Erzählen ab? Ich glaube nicht an die Absterbensthese, 

sondern meine: Je moderner die moderne Welt wird, desto unvermeidlicher wird das Erzäh-

len. 

Narrare necesse est: Wir Menschen müssen erzählen. Das war so und bleibt so. Denn wir 

Menschen sind unsere Geschichten, und Geschichten muss man erzählen. Jeder Mensch ist 

der, der ...; und wer er genauerhin ist, sagen immer nur Geschichten: Columbus ist der, der 

Amerika entdeckt hat; Rotkäppchen ist die, die vom Wolf gefressen wurde; Odysseus ist der, 

der zwanzig Jahre für die Heimkehr aus Troja brauchte. Menschen sind die, die ...; und bei je-

dem von uns stehen für uns selbst Geschichten, die wir erzählen, und seien sie auch noch so 

kurz: Unsere kürzeste Kurzgeschichte ist unser Personalausweis; selbst eine Personalnummer 

ist eine verschlüsselte Erzählung. Wer auf das Erzählen verzichtet, verzichtet auf seine Ge-

schichten; wer auf seine Geschichten verzichtet, verzichtet auf sich selbst. 

Geschichten müssen erzählt werden. Sie sind nicht prognostizierbar wie naturgesetzliche Ab-

läufe oder wie geplante Handlungen, die zu Geschichten erst dann werden, wenn ihnen etwas 

dazwischenkommt. Solange ihnen nichts dazwischenkommt, sind sie voraussagbar, und es 

wäre witzlos, sie zu erzählen: wenn Columbus Indien amerikalos erreicht hätte, wenn Rot-

käppchen die Großmutter wolflos besucht hätte, wenn Odysseus ohne Zwischenfälle schnell 

nach Hause gekommen wäre, wären das keine – richtigen – Geschichten gewesen. Vorher 

gäbe es – als Voraussage oder Planung – die Prognose, hinterher nur die Feststellung: Es hat 

geklappt. 

Das Unvorhergesehene macht Geschichte 

Erst wenn einem naturgesetzlich geregelten Ablauf oder einer geplanten Handlung ein unvor-

hergesehenes Widerfahrnis widerfährt, müssen sie erzählt werden und können sie auch nur er-

zählt werden: Geschichten sind Ablauf-Widerfahrnis-Gemische beziehungsweise Handlungs-

Widerfahrnis-Gemische. Und es gilt: Wir müssen erzählen, weil wir unsere Geschichten sind. 

Das war so und bleibt so: Darum wurde nicht nur in der Vergangenheit erzählt, sondern es 

wird auch in der Zukunft erzählt werden: Die Erzählung hat Zukunft. 

Nun wird man nicht bezweifeln: Die moderne Welt beginnt dort, wo die Menschen – durch 

wissenschaftliche, technische, ökonomische, informationelle Rationalisierung – ihre Wirklich-

keit in großem Stil in laborfähige Objekte und planbare Handlungen verwandeln. Das ist nur 

dort möglich, wo es mit Absicht gleichgültig wird, in welchen lebensweltgeschichtlichen – 

sprachlichen, religiösen, kulturellen, familiären – Traditionen und Geschichten die Wisser o-

der Macher und das Gewusste oder Gemachte stehen: Rationalisierungen leben von der vor-

sätzlichen Neutralisierung der lebensweltlichen Geschichten. 

Also sterben die Geschichten modern doch ab? Mitnichten. Sondern etwas anderes passiert: 

Da ist nur einerseits zwar die Neutralisierung der Geschichten; da ist aber andererseits – und 

das wird häufig übersehen oder vergessen – ihre Kompensation. Ich bin in meiner Branche – 

bei den Philosophen – als Kompensationstheoretiker verschrien: als einer, der an allen 



Marquard - Narrare necesse est 2 12.10.2022 

möglichen und unmöglichen Stellen mit dem Kompensationsbegriff kommt. 

Organe des Erzählens 

Ich tue es auch hier und stelle fest: Die moderne Welt ist nicht nur die Welt der rationalisie-

rungsermöglichenden Neutralisierung der lebensweltlichen Geschichten, sondern sie ist auch 

die Welt ihrer Kompensationen, und zwar durch Organe für Geschichten, also gerade durch 

Organe des Erzählens. Ich nenne hier – ohne Vollständigkeitsanspruch – drei dieser Kompen-

sationen. Spezifisch zur modernen Welt gehört: a) die Ausbildung des historischen Sinns. Ge-

rade weil – wie Joachim Ritter sagte – die moderne Welt zwecks Rationalisierung „ge-

schichtslos“ wird, wird gerade in ihr – kompensatorisch – wie niemals zuvor und wie nirgends 

sonst das Geschichtliche zum großen Positivthema. Zur modernen Fortschritts- und Innovati-

onskultur, die auf Emanzipation aus den Traditionen setzt und zum Wegwerfen verführt und 

schließlich sogar die lebensweltlichen Geschichten ausrangiert, gehören – als Kompensation – 

spezifisch modern die Entwicklung und Blüte der Erinnerungs- und Bewahrungskultur, die 

Entstehung und Konjunktur des Museums, der Denkmalspflege, der konservatorischen Maß-

nahmen, der Hermeneutik als Altbausanierung im Reiche des Geistes, der historischen Wis-

senschaften, die Konjunktur der geschichtlichen Orientierung nach rückwärts und vorwärts: 

also der historische Sinn. 

Rationalität kompensieren 

Spezifisch zur modernen Welt gehört: b) der Siegeszug der erzählenden Kunst des Romans. 

Nicht nur die Realgeschichte expandiert, sondern auch die fiktive Erzählung: nicht nur die 

history, sondern vor allem auch die story. In seinem schönen Essay „Die Kunst des Romans“ 

hat Milan Kundera beschrieben: Zur Erfolgsgeschichte der exakten „europäischen Wissen-

schaften“ gehört die – den „Geist der Theorie“ durch den „Geist des Humors“ kompensie-

rende – Parallelgeschichte des „europäischen Romans“, der „europäischsten aller Künste“. Zu 

Galilei und Descartes und Newton und Kant und Comte und Mach und Husserl gehören Ra-

belais und Cervantes und Sterne und Goethe und Balzac und Dickens und Tolstoi, Thomas 

Mann, Proust, Joyce und Kafka. Weil die geschichtliche „Lebenswelt“ zu Gunsten der Welt 

der Objekte „ausgeklammert“ wird, muss sie – kompensatorisch – festgehalten werden auch 

und gerade durch den Roman, der – als moderne erzählende Kunst – auch in Zukunft für die 

Moderne unverzichtbar ist. Spezifisch zur modernen Welt gehört schließlich: 

c) die Entstehung und Entwicklung der Geisteswissenschaften, also der erzählenden Wissen-

schaften. Der Etablierungszeitraum der exakten Naturwissenschaften beginnt im sechzehnten 

Jahrhundert, der Etablierungszeitraum der Geisteswissenschaften beginnt im achtzehnten 

Jahrhundert: die Geisteswissenschaften sind jünger als die exakten Naturwissenschaften. Als 

Organ für die Geschichten – eben als erzählende Wissenschaften – antworten sie auf die Ge-

schichtslosigkeit der modernen Welt. Darum machen die exakten Wissenschaften die Geistes-

wissenschaften nicht überflüssig, sondern allererst nötig. Der Erfolg der exakten Wissenschaf-

ten löscht und mindert also nicht, sondern er erzeugt und steigert vielmehr den Bedarf an 

Geisteswissenschaften: Je moderner die moderne Welt wird, desto unvermeidlicher werden 

die Geisteswissenschaften, also – als Kompensation der rationalisierungsermöglichenden 

Neutralisierung der lebensweltlichen Geschichten – die erzählenden Wissenschaften. 

Das Narrative ist zwingend 

Die Erwartung des Endes der Erzählung in unserer gegenwärtigen und zukünftigen Welt ist 

also eine Fehlerwartung. Es gibt – Harald Weinrich hat das in seinem Buch Tempus unter-

schieden – die „besprochene Welt“ und die „erzählte Welt“. Vielleicht nicht ganz im Sinne 



Marquard - Narrare necesse est 3 12.10.2022 

des Autors verstehe ich das so: Wir leben von der besprochenen Welt und leben in der erzähl-

ten Welt. Je mehr, je erfolgreicher die moderne Welt zur besprochenen Welt wird, desto mehr 

muss die erzählte Welt in ihr eigens festgehalten werden; dafür entwickelt die moderne Welt 

verschiedene Kompensationsgenera: also mindestens den historischen Sinn, den Roman und 

die Geisteswissenschaften. Die Rationalisierungen machen die Narrationen nicht obsolet; 

ganz im Gegenteil: sie erzwingen Erzählungen mit neuen Formen der Erzählung. Je mehr wir 

rationalisieren, umso mehr müssen wir erzählen. Je moderner die moderne Welt wird, desto 

unvermeidlicher wird die Erzählung: narrare necesse est. 

Einleitungsstatement zur Podiumsdiskussion »Die Zukunft der Erzählung« der Gesprächs-

reihe »campus 99« zum 80. Geburtstag des Bauhauses in Weimar am 29.6. 1999 in der Bau-

haus-Universität in Weimar. 

Quelle: Die politische Meinung 362 (2000) S. 93-95. 


