
Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 1 29.10.2022 

Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradi-

tion: Dehnt sie sich oder bricht sie? 

Von Hans W. Frei 

Als Außenstehender der lebhaften, kakophonischen Diskussion unter zeitgenössischen Litera-

turtheoretikern fragt man sich unweigerlich, ob der Begriff „Erzähltradition“ nicht eine wei-

tere der hypostasierten Konstanten ist, wie der „Kanon“ der Literatur oder der Begriff der „Li-

terarizität“, die einige der Diskutanten der Auflösung zuführen wollen. Als christlicher Theo-

loge und nicht als Literatur- oder Bibelwissenschaftler werde ich nicht versuchen, die Bibel in 

Bezug auf diese vermeintliche Tradition zu positionieren; stattdessen werde ich mich zu dem 

äußern, was ich als einen breiten, wenn auch natürlich nicht einstimmigen, traditionellen Kon-

sens unter den Christen im Westen über den Vorrang der wörtlichen Lesung der Bibel, über 

ihre Verbindung mit der Erzählung, über ihren gegenwärtigen Status und ihre Zukunftsaus-

sichten wahrnehme. 

Ein großer Teil des Aufsatzes wird sich mit der „Hermeneutik“ befassen, der Theorie der 

Textauslegung und des Charakters des Verstehens, das in diese Tätigkeit eingeht. Die Darstel-

lung wird komplex sein, weil sowohl die Theorie selbst als auch die Kritik, die ihr heute oft 

entgegengebracht wird, komplex, um nicht zu sagen esoterisch sind. Aber der Grund für die 

Übung ist so einfach, wie die Übung selbst schwierig ist: Inmitten eines zunehmenden Cre-

scendos der Ablehnung thematischer Lesarten von Erzählungen, einschließlich biblischer Ge-

schichten, als normative Leitfäden für das Leben und den Glauben sowie das Lesen, ist die 

hermeneutische Theorie der prominenteste zeitgenössische Verfechter der umkämpften Tradi-

tion. Wenn man also zu dem Schluss kommt, dass der Wert dieser anhaltenden und subtilen 

Bemühungen letztlich fragwürdig ist, sollte man sich die Mühe machen, das Gegenteil zu ar-

gumentieren. Zusammenfassend glaube ich, dass die Tradition des sensus literalis einer kon-

sensualen Lesart der Bibel als heiligem Text in der christlichen Kirche am nächsten kommt 

und dass die gegenwärtige hermeneutische Theorie eine revidierte Form davon verteidigt; 

aber ich glaube auch, dass die Verteidigung ein Scheitern ist, so dass, in den Worten des Auf-

satztitels, die buchstäbliche Lesart unter ihrem Wirken auseinanderbrechen wird. Es ist zu 

hoffen, dass der sensus literalis, ein viel geschmeidigerer Begriff, als man zunächst vermuten 

könnte, eine Zukunft hat. Wenn dies der Fall ist, gibt es gute Gründe, das, worum es geht, mit 

einer weitaus bescheideneren Theorie zu erklären – bescheidener sowohl in ihren Ansprüchen 

an das, was als gültige Interpretation gilt, als auch im Umfang des Materials, zu dem sie sach-

dienliche Kommentare abgeben kann. 

Dieser Aufsatz ist daher eine rein zweitrangige Angelegenheit, in der Theorien kommentiert 

werden, die sich auf die Vergangenheit sowie auf die gegenwärtigen und zukünftigen Bedin-

gungen für die wörtliche Auslegung als religiöses Unternehmen beziehen; er ist weder eine 

Übung innerhalb dieses traditionellen Unternehmens noch ein Argument für seine weitere Le-

bensfähigkeit. Diese Lebensfähigkeit, wenn überhaupt, wird sich hervorragend aus dem tat-

sächlichen, fruchtbaren Gebrauch ergeben, den religiöse Menschen weiterhin davon machen, 

und zwar in einer Weise, die ihr eigenes Leben und das anderer Menschen verbessert, ohne 

die obskurantistischen Züge, die so oft und unglücklicherweise mit ihr verbunden sind. Und 

selbst wenn, wie zu erwarten, die gefühlte Relevanz dieser Art des Lesens unter denjenigen, 

die keinen direkten religiösen Gebrauch davon machen, weiter abnimmt, ändert dies nichts an 

der prinzipiellen Lebensfähigkeit dieser Art des Lesens für christliche Menschen, so sehr es 

sie als tatsächliche kulturelle Tatsache auch beunruhigen muss. 

Die Verbindung zwischen Erzählung und Religion im Allgemeinen und dem Christentum im 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 2 29.10.2022 

Besonderen war schon immer eng, obwohl die selbstbewusste systematische Verwendung des 

Begriffs „Erzählung“ in der christlichen Theologie eine moderne Erfindung ist. Die Bezeich-

nung „heilige Geschichte“, „heilig“ oder „Heilsgeschichte“ als Kategorie zur Beschreibung 

dessen, was als der vorherrschende Inhalt der Bibel angesehen wurde, kam erst im siebzehn-

ten Jahrhundert auf. 

Die meisten, wenn nicht sogar alle Religionen enthalten Erzählungen über Schöpfung, Ver-

lust, Suche und Wiederherstellung, die die Wirklichkeit symbolisieren und den Lesern oder 

Zuhörern Zugang zu den gemeinsamen Identifikationsmustern, die diese symbolisierte Welt 

ausmachen, und zu den gemeinschaftlichen Wegen, sie zu bewohnen, ermöglichen. Es wird 

allgemein davon ausgegangen, dass solche Geschichten ursprünglich mündlich entstanden 

sind, ohne einen bestimmten Autor, und dass sie von einer Tradition autoritativer Erzähler o-

der Sänger weitergegeben werden. Diese Erzähler passen den Inhalt und das Muster einer ge-

meinsamen Geschichte auf ihre eigene Art und Weise an, in der Regel unter formelhaften 

Zwängen, die sowohl durch sprachliche Konventionen als auch durch die Abwesenheit jegli-

cher ironischer Distanz zwischen Erzähler, Geschichte und Publikum auferlegt werden. Er-

zähler und Zuhörer sind Teil derselben symbolischen und inszenierten Welt, so dass die Vo-

raussetzungen für eine selbstreferenzielle Autoren- oder Zuhörerperspektive fehlen.1 

Nicht alle mündlich überlieferten Epen kommen für den Status „heiliger Geschichten“ inner-

halb der „heiligen Texte“ in Frage, vor allem, wenn man die spekulative Theorie akzeptiert, 

dass die Unterscheidung zwischen „profan“ und „heilig“ sowohl universell als auch primitiv 

ist2, so dass „Volksmärchen“ von „Mythen“ unterschieden werden müssen, die der gleichen 

narrativen Ordnung angehören, aber heilige Themen enthalten.3 Die einfache und natürliche 

Verschmelzung von historischer Tradition, Mythos und sozialem Brauch in alten Volkserzäh-

lungen führt jedoch dazu, dass einige von ihnen in heilige Texte aufgenommen werden, so-

bald der Übergang von der mündlichen zur schriftlichen Kultur stattgefunden hat. 

Wie auch immer man auf diese oder andere Weise über die Ursprünge heiliger Geschichten 

spekuliert – und es bleibt Spekulation – die meisten gebildeten Kulturen haben sie und neh-

men sie in ihre heiligen Texte auf. Kontakte und Konflikte zwischen Religionen innerhalb 

desselben demografischen Gebiets oder derselben kulturellen Familie führen in der Regel zu 

einer parasitären Übernahme von Elementen eines solchen Textes in abgewandelter Form 

durch eine spätere oder sogar eine zeitgenössische religiöse Gruppe als Teil ihrer eigenen 

Schrift. So war es zwischen Hinduismus und Buddhismus, zwischen der hebräischen und der 

christlichen Schrift und zwischen der hebräischen und der christlichen Schrift und dem Koran. 

Heilige Geschichten sind offensichtliche Ziele für eine solche Umgestaltung der Schriften. 

Die Anhänger Jesu löschten die Geschichte von Johannes dem Täufer nicht aus, sondern wie-

sen ihm stattdessen die Rolle eines Vorläufers und Zeugen in der Geschichte Jesu zu und da-

mit einen sicheren, wenn auch untergeordneten Platz im christlichen Neuen Testament. 

I. Der Vorrang des Wortsinns in der christlichen Auslegung 

Das auffälligste Beispiel für diese Art der Übernahme in der Geschichte der westlichen Kultur 

ist die Einbeziehung der jüdischen in die christliche Schrift mittels „Typologie“ oder „Figura-

tion“, so dass nicht nur die „alttestamentliche“ Erzählung, sondern auch ihre Gesetzestexte 

                                                 
1 Vgl. Robert Scholes und Robert Kellogg, The Nature of Narrative (New York: Oxford University Press, 1960), 

S. 50ff. 
2 Vgl. Mircea Eliade, Patterns in Comparative Religion (Cleveland: World, 1963), Kap. I, unter anderem. 
3 Vgl. Northrop Frye, The Great Code: The Bible and Literature (New York: Harcourt, Brace, Jovanovich, 

1982), S. 31ff. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 3 29.10.2022 

und ihre prophetische sowie weisheitliche Literatur als über sich selbst hinausweisend auf ihre 

„Erfüllung“ im „Neuen Testament“ verstanden werden. Die jüdischen Texte werden als „Ty-

pen“ für die Geschichte Jesu als ihr gemeinsames „Gegenbild“ genommen, ein Aneignungs-

verfahren, das im Neuen Testament beginnt, insbesondere in den Briefen des Paulus, dem 

Hebräerbrief und den synoptischen Evangelien, und dann zum gemeinsamen Merkmal der 

christlichen Tradition der Schriftauslegung bis in die Neuzeit wird. 

Zwei Merkmale in diesem Prozess sind besonders auffällig. Erstens: Im Gegensatz zur hebräi-

schen Schrift und zur rabbinischen Tradition, in der kultische und moralische Vorschriften 

dazu neigen, gleichzeitig mit den erzählenden biblischen Texten in Verbindung gebracht zu 

werden und doch relativ autonom von ihnen zu sein, neigt die christliche Tradition dazu, die 

Bedeutung solcher Vorschriften – zum Beispiel die Sakramente, den Platz des „Gesetzes“ im 

christlichen Leben, das Liebesgebot – direkt aus ihrer heiligen Geschichte, dem Leben, der 

Lehre, dem Tod und der Auferstehung Jesu, abzuleiten (oder sie direkt darauf zu beziehen). 

Diese Erzählung hat also sowohl im Neuen Testament als auch in der christlichen Gemein-

schaft eine verbindende Kraft und einen präskriptiven Charakter, den trotz der Bedeutung der 

Exodusberichte weder die Erzählung im Allgemeinen noch irgendeine spezifische Erzählung 

in der jüdischen Schrift und in der jüdischen Gemeinschaft hat. 

Zweitens hat die christliche Auslegungstradition im Westen vor allem aufgrund dieser zentra-

len Bedeutung der Geschichte Jesu allmählich dem buchstäblichen Sinn bei der Lektüre der 

Schrift einen klaren Vorrang eingeräumt, dem andere legitime Sinne – tropologische, allegori-

sche und anagogische – nicht widersprechen dürfen. In der alten Kirche wurden einige der 

Gleichnisse Jesu – z. B. das vom barmherzigen Samariter (Lk 10,25-37) – allegorisch so ge-

deutet, dass sie sich latent oder spirituell auf alle möglichen Typen und insbesondere auf Jesus 

selbst bezogen, was aber nur möglich war, weil die Geschichte Jesu selbst als wörtlich oder 

eindeutig zu verstehen war: Er war der Messias, und die vierfache erzählerische Darstellung 

in den Evangelien, insbesondere seine Passion und Auferstehung, war die vollzogene Form 

seiner Identität als Messias. Mit Ausnahme der Schule des Origenes, in der das Alte Testa-

ment eine Art unabhängiger allegorischer Auslegung erhielt, stand die Allegorie im Großen 

und Ganzen im Dienst der wörtlichen Auslegung, wobei Jesus das Zentrum oder der Brenn-

punkt der Kohärenz für eine solche Lesart war. Auf diese Weise blieb die Allegorie bis zur 

Reformation legitim, auch wenn sie angeblich von der Schule von Antiochia abgelehnt wurde. 

Die typologische oder figürliche Auslegung, die nicht nur auf das Alte Testament, sondern 

auch auf die Bedeutung des außerbiblischen Lebens und der Ereignisse, einschließlich des ei-

genen, angewandt wurde, stand in einem labilen Gleichgewicht zwischen allegorischer und 

wörtlicher Auslegung. Ein an sich reales Ereignis und ein an sich komplexer und sinnvoller 

Sinn werden gleichwohl als unvollständig verstanden und damit als „Gestalten“ des Ereignis-

ses bzw. des Sinns, der sie in der Geschichte Jesu oder in der universalen Geschichte von der 

Schöpfung bis zum Eschaton erfüllt, deren wirkmächtig gestaltendes Kernstück sie war. 

Der Titel des wichtigen Buches von James Preus über die Geschichte der christlichen Ausle-

gung des Alten Testaments, From Shadow to Promise4, weist auf eine grundlegende Unter-

scheidung zwischen zwei Arten von allegorischen und typologischen Auslegungen in der 

christlichen Lektüre des „Alten Testaments“ hin. Das „Alte Testament“ konnte als „bloßer“ 

Buchstabe oder Schatten verstanden werden, als eine „fleischliche“ Gestalt im abfälligsten 

Sinne, zu der das „Neue Testament“ als die entsprechende „geistliche“ oder echte Wirklich-

keit und als das direkte Gegenteil seiner vorbildlichen Darstellung in gewissem Gegensatz 

stand. Zwischen der orthodoxen christlichen allegorischen Lesart des Alten Testaments und 

                                                 
4 James S. Preus, From Shadow to Promise. Old Testament Interpretation from Augustine to the Young Luther 

(Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1969). 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 4 29.10.2022 

der feindseligen, negativen Auslegung durch Marcion gibt es oft erhebliche Ähnlichkeiten, 

auch wenn die Orthodoxen im Gegensatz zu Marcion darauf bestanden, das Alte Testament 

als Teil der Schrift beizubehalten. Andere christliche Exegeten meinten jedoch, die alttesta-

mentlichen Texte in ihrer geheimnisvollen, vielschichtigen und spirituellen Tiefe zu würdi-

gen, indem sie sie allegorisch lasen. Wieder andere sahen in der Allegorie und damit in den 

„fleischlichen“ Erzählungen des Alten Testaments ein pädagogisches Mittel, mit dem sich 

Gott einem frühen, rohen und vorübergehenden menschlichen Zustand anpasste – ein Thema, 

das im Zeitalter der Aufklärung wieder aufkam. 

Wann immer das Alte Testament als „Buchstabe“ oder „fleischlicher Schatten“ betrachtet 

wird, fallen geistliche und wörtliche Lektüre zusammen, und figürliche und allegorische Lek-

türe sind eins. „Geistliche Lektüre“ ist in diesem Zusammenhang die derjenigen, die erstens in 

die Wahrheit direkt und nicht „unter einem Schleier“ eingeweiht sind und die zweitens wis-

sen, dass die dargestellte Wirklichkeit „himmlisch“, geistlich oder religiös ist und nicht ir-

disch, empirisch, materiell oder politisch. Da es aber die wörtlich genommene Geschichte 

Jesu ist, die diese höhere Wahrheit enthüllt, ist der „wörtliche“ Sinn der Schlüssel zur geistli-

chen Auslegung des Neuen Testaments. In dieser wie in manch anderer Hinsicht erweisen 

sich „Buchstabe“ und „Geist“ in einem Großteil des orthodoxen Christentums als zueinander 

passend oder sich gegenseitig verstärkend, trotz der oberflächlich betrachtet gegenteiligen 

paulinischen Erklärung (2. Korinther 3,6). 

Andererseits könnte das Alte Testament nicht als Schatten, sondern als Verheißung verstanden 

werden, d. h. als Hinweis auf einen Sachverhalt, der zwar wörtlich gemeint, aber zur Zeit sei-

ner Niederschrift nur unvollständig oder noch nicht verwirklicht war, wie z. B. die Prophezei-

ung in Jeremia 31,31ff: „Es kommen die Tage, da ich mit dem Haus Israel und mit dem Haus 

Juda einen neuen Bund schließen werde: Nach jenen Tagen, spricht der Herr, will ich mein 

Gesetz in ihr Inneres legen und es in ihr Herz schreiben.“ Dieser Ausspruch wurde nicht nur 

als Hinweis auf die Erfüllung eines früheren durch ein späteres geschichtliches Ereignis in ei-

ner chronologischen Abfolge verstanden, sondern früher und später sind zugleich als Trope 

auf die wahre Bedeutung bezogen; Tafeln aus Stein sind eine vorläufige, unvollkommene Ge-

stalt für ihr Telos, Tafeln aus Fleisch. Ein Großteil der reformatorischen und orthodoxen pro-

testantischen Exegese wurde von dieser Sichtweise bestimmt. Bild und Erfüllung oder Typus 

und Antitypus sind sowohl auf einer zeitlichen als auch auf einer literarischen oder metaphori-

schen Achse miteinander verbunden. 

Die Auslegungstraditionen der Religionsgemeinschaften neigen dazu, einen Konsens über be-

stimmte zentrale Texte zu erreichen. Wir haben festgestellt, dass die wörtliche Lesung der 

Evangeliengeschichten die entscheidende Instanz für diesen Konsens in der frühen Kirche 

war. Auffallend dabei ist, dass die „wörtliche“ Lesung auf diese Weise zur normativen oder 

„einfachen“ Lesart der Texte wurde. Es gibt a priori keinen Grund, warum die „einfache“ Les-

art nicht „geistlich“ im Gegensatz zur „wörtlichen“ Lesart hätte sein können, und die Versu-

chung war sicherlich groß. Die Identifizierung des einfachen mit dem wörtlichen Sinn war 

keine logisch notwendige Entwicklung, aber sie begann mit der frühen christlichen Gemein-

schaft und war vielleicht einzigartig im Christentum. Das Glaubensbekenntnis, die „Glaubens-

regel“ oder „Wahrheitsregel“, die den Gebrauch der Evangelien in der Kirche regelte, bekräf-

tigte den Vorrang des Wortsinns. Dies geschah sogar von Anfang an mehr im askriptiven als 

im deskriptiven Modus. Dass „Jesus“ – und nicht jemand anderes oder jemand Bestimmtes – 

das Subjekt, der Akteur und der Patient dieser Geschichten ist, gilt als ihr entscheidender 

Punkt, und die Beschreibungen von Ereignissen, Sprüchen, persönlichen Eigenschaften usw. 

werden dadurch wörtlich, dass sie eindeutig auf ihn bezogen sind. Erst in der protestantischen 

Reformation wird der Wortsinn als autoritativ – weil aussagekräftig – verstanden, und zwar 

ohne Autorisierung durch die Auslegungstradition. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 5 29.10.2022 

Das Ergebnis dieses geregelten Gebrauchs der neutestamentlichen Geschichten musste natür-

lich die enteignenden Regeln für die Auslegung der jüdischen Schrift nach sich ziehen, die wir 

festgestellt haben, und alle drei Fälle des Verfahrens – Schatten und Wirklichkeit, Prophezei-

ung und Erfüllung, metaphorischer Typus und wörtliches Gegenbild – stellten die moderne 

christliche Bibellektüre vor zwei enorme Probleme. Erstens: Wie kann man die Autonomie 

der jüdischen Schrifttradition anerkennen, ohne dass die christliche Auslegung zusammen-

bricht? Selbst wenn man sie brutalisierte, brauchte man die jüdische Schrift; denn was ist eine 

Erfüllung ohne Vorläufer, die erfüllt werden müssen? Die Christen konnten weder auf die jü-

dische Schrift verzichten noch ihr jenen autonomen Status zuerkennen, den ein modernes Ver-

ständnis der Religionen erfordert. Das zweite Problem ist eine natürliche Erweiterung des ers-

ten, und es wurde von Kommentatoren von Gotthold Ephraim Lessing bis Frank Kermode er-

wähnt, von einigen in einer optimistischen, von anderen in einer zutiefst pessimistischen 

Stimmung: Nehmen wir nun an, dass der Wortsinn des Neuen Testaments nur eine noch neu-

ere Lesart vorwegnimmt, die ihn ihrerseits verdrängt, entwickelt von einer neuen Gruppe in-

nerer Interpreten, die den nunmehr alten (d.h. neutestamentlichen), exoterischen oder fleisch-

lichen Sinn transzendieren, um zu einem neuen geistigen Sinn zu gelangen, der, weil er sich 

auf die Wahrheit in ihrer wirklichen und nicht verschleierten Form bezieht, mit dem wahren 

Wortsinn identisch ist. Diese neue Lesart könnte eine neue Religion sein, mit einer neuen Ge-

schichte, die an die alte anknüpft – wer weiß, vielleicht die Vereinigungskirche. Andererseits 

könnte sie bereits Geschichte sein, zum Beispiel die osmanischen Türken, die den Koran nach 

Westen trugen, nur dass ihr hermeneutischer Triumph vor den Toren Wiens Halt machte. Die 

neue Lesart könnte auch das Produkt einer Vision von einer neuen Menschheit sein, in der der 

bisherige Unterschied zwischen Insidern und Outsidern, esoterischer und exoterischer oder 

geistlicher und fleischlicher Lesart verschwinden würde: Die gesamte Menschheit wäre die 

wahre neue Kirche, die die vergangenen Schriften im Lichte ihrer ewigen und universellen 

Verwandlung liest. Wie Lessing es sich vorstellte: „Sie wird gewiss kommen, die Zeit eines 

neuen, ewigen Evangeliums, das uns sogar in den Fibeln des Neuen Bundes selbst verheißen 

ist.“ Wir alle werden an diesem Tag des Höhepunkts Insider sein.5 

Andererseits könnte eine solche neue Lesart die Entdeckung beinhalten, dass die einzige Insi-

der-Information, die wir haben, die ist, dass wir trotz Lessing alle Außenseiter in Bezug auf 

die Wahrheit sind, und der einzige Punkt, an dem der buchstäbliche und der wahre geistige 

Sinn übereinstimmen, liegt daher nicht – wie die Christen behauptet haben – in den Erzählun-

gen des Evangeliums oder in irgendeinem späteren Ersatz, sondern in dem Schock der Er-

kenntnis, dass der Weg zur Wahrheit versperrt ist und der buchstäbliche Sinn ein Ende haben 

muss. Anstatt dass alle Menschen Insider sind, sind wir alle Außenseiter, und das Einzige, 

was wir wissen, ist, dass die Wahrheit das ist, was wir nicht wissen.6 Die Vorstellung von ei-

nem wahren Referenten der narrativen Texte des Neuen Testaments – historisch oder ideal, 

zugänglich oder nicht – und von der Textbedeutung als mögliche Wahrheit in diesem Sinne ist 

eine Illusion. Für Kermode handelt es sich um eine anhaltende und quälende, vielleicht sogar 

unentrinnbare Illusion, da die Leser narrativer Texte für immer in ihrem dialektischen Wech-

sel von divinatorischer Offenbarung und ausschließender Geheimhaltung gefangen sind. Für 

die Dekonstruktivisten hingegen ist die Entdeckung des illusorischen Charakters der sprachli-

chen Bedeutung als Wahrheit befreiend, und mit dieser Befreiung geht eine Art des Lesens 

eines Textes einher, die die frühere Überzeugung, dass Texte eine Welt eröffnen, in die Über-

zeugung umkehrt, dass die Welt (oder eine Welt) als ein unendlich ausgedehntes und offenes, 

                                                 
5 G. E. Lessing, The Education of the Human Race, in: Lessing's Theological Writings, übersetzt und eingeleitet 

von Henry Chadwick (Stanford: Stanford University Press, 1967), S. 96. Die gleiche Botschaft ist natürlich ein 

großer Teil des Gleichnisses von den Ringen in Lessings Nathan der Weise. 
6 Vgl. Frank Kermode, The Genesis of Secrecy. On the Interpretation of Narrative (Cambridge, Mass.: Harvard 

University Press, 1979), S. 18ff., 45ff., 143ff., passim. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 6 29.10.2022 

lose miteinander verbundenes, „intertextuelles“ Netzwerk, eine Art rhetorische cosa nostra, 

gesehen werden muss. 

II. Hermeneutische Theorie, Dekonstruktion und der buchstäbliche Sinn 

Diese Zerstörung des „normativen“ oder „wahren“ Lesens bedeutet unter anderem das Ende 

des Unternehmens „Hermeneutik“. Seit den Anfängen dieses Unternehmens im frühen 19. 

Jahrhundert war die Vorstellung einer einheitlichen und systematischen Theorie des Verste-

hens (im Gegensatz zu der älteren Auffassung von Hermeneutik als einer Reihe von techni-

schen und Ad-hoc-Regeln für das Lesen) alles andere als neutral in Bezug auf die Bibel als 

Quelle tiefer Sinnhaftigkeit und Wahrheit. Alle Texte werden entsprechend ihrer „Bedeutung“ 

„verstanden“, und die „Bedeutung“ wiederum ist ein systematischer und dialektischer Partner 

oder Gegenpart des „Verstehens“ und nicht ein textuelles Äquivalent eines kantischen Dinges 

an sich. Die Bibel in dieses polare Subjekt-Objekt-Muster der Interpretation einzubeziehen, 

war in der systematisch-hermeneutischen Tradition kein Problem, denn die Bibel gehörte in 

dieser Sicht zu einer bestimmten Klasse von Texten, die diese Struktur paradigmatisch veran-

schaulichten. In der Tat wurde sie oft als derjenige Text angesehen, dessen „Bedeutung“ das 

„Verstehen“ bis zu seiner Grenze am Rande des Mysteriums, bis zu seiner diakritischen 

Selbstbefragung, anhob und dadurch in einem einzigen „Ereignis“ die volle Koinzidenz der 

offenbarenden Textkraft mit dem letzten interpretierenden und selbstinterpretierenden Akt des 

verstehenden Selbst herbeiführte. 

Die ältere Tradition der Hermeneutik hatte sich längst umgewandelt (transmogrified). In einer 

ihrer Formen endete sie in diesem Jahrhundert als angloamerikanischer New Criticism, der der 

Tätigkeit zweiter Ordnung, die nun „Kritik“ und nicht mehr „Interpretation“ genannt wurde, 

jeglichen kreativen Status absprach und die Vorstellung eines Textbezugs zu einer kontextuel-

len Welt zusammen mit intentionalen und affektiven Irrtümern (meist, aber nicht durchgän-

gig) verbannte. Der literarische Text selbst erhielt einen unveränderlichen, fast sakralen Status 

und wurde zu einer in sich geschlossenen, durch Mittel wie Paradoxie und Ironie strukturier-

ten Vorstellungswelt, die der Kommentator zweiter Ordnung vor allem so belassen muss, wie 

sie ist, und nicht durch prosaische Paraphrase in einen didaktischen „Sinn“ übersetzen darf. 

Bei aller Differenz zur hermeneutischen Theorie teilt diese Sichtweise mit ihr den Glauben an 

die Möglichkeit einer gültigen, wenn auch nicht invarianten Lektüre und (trotz ihrer selbst) 

den Sinn für eine gemeinsame, humanistische Welt, die das „literarische“ Werk und der Leser 

teilen. Die hermeneutische Theorie ist jedoch die jüngste, lautstarke Verteidigerin dieser Tra-

dition. Eine kurze Zusammenfassung dieser Position, innerhalb derer die biblische Erzählung 

zu einer „regionalen“ Instanz des universell gültigen Interpretationsmusters wird, sieht wie 

folgt aus: 

(1) Alle Texte sind „Diskurs“, auch wenn sie als eingeschriebener Diskurs Freiheit von der 

Person des Autors gewinnen. (2) Die Kehrseite des „Diskurses“ ist das „Verstehen“, von dem 

der „Diskurs“ und sein Sinn niemals frei werden: Die Grundbedingung der Möglichkeit, 

Texte zu verstehen, ist die transzendental begründete universelle Dialektik zwischen Verste-

hen und dem zu verstehenden Gegenstand. Mit anderen Worten: Obwohl der Status des Tex-

tes einer der Freiheit vom Autor ist und er daher seine eigene Bedeutung besitzt – „Äuße-

rungs“-Bedeutung im Gegensatz zur „Äußerer“-Bedeutung, um es mit Paul Ricoeur zu sagen7 

–, ist die Äußerungsbedeutung inhärent mit einem aneignenden Verstehen verbunden. „Wenn 

jeder Diskurs als Ereignis verwirklicht wird, wird jeder Diskurs als Bedeutung verstanden“8. 

                                                 
7 Paul Ricoeur, Interpretation Theory. Discourse and the Surplus of Meaning (Fort Worth: Texas Christian Uni-

versity Press, 1976), S. 12ff. 
8 Ebd., S. 12. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 7 29.10.2022 

Das Verstehen (oder die Interpretation) ist ein inneres Ereignis; es ist nichts weniger als das 

zentrierte Selbst oder das transzendentale Ich in diesem besonderen und grundlegenden Mo-

dus. Die Dialektik, in der dieses Ereignis operativ ist, besteht darin, dass das Verstehen „vor“ 

einem Text steht, so dass der Text ihm ebenbürtig oder überlegen ist und nicht ein austausch-

bares Phänomen, das von den eigenen Interessen oder dem kulturellen Standort des Ichs kon-

trolliert wird, wie etwa die historische Untersuchung der sozialen oder psychologischen Ge-

nese des Textes. (3) Die Sprache ist für diesen Diskurs- und Bewusstseins-Prozess oder -Er-

eignis natürlich unverzichtbar, aber der sprachliche „Sinn“, d.h. die semiotischen Strukturen 

und semantischen Muster des Diskurses, muss auch mit seiner Funktion als Ausdruck des vor-

begrifflichen Bewusstseins oder der Erfahrung in Verbindung gebracht werden. (4) Es gibt 

also einen der Sprache innewohnenden und ihr selbstverständlichen Schub, sowohl in der Äu-

ßerungsbedeutung als auch in ihrer Aneignung, durch den sie sich selbst qua semiotischer 

Struktur und semantischem Sinn (beginnend mit dem Satz) durch solche Instrumente wie 

Symbol und Metapher transzendiert und auf eine reale Welt „verweist“. (5) Aber offensicht-

lich sind es tatsächlich wir, die Sprachbenutzer, die sprachlich referieren, so dass der Wirk-

lichkeitsreferent der Sprache gleichzeitig ein Modus des menschlichen Bewusstseins oder un-

seres „In-der-Welt-Seins“ ist. Die Sprache ist die Art und Weise, wie wir unsere Selbstpräsenz 

in der Gegenwart einer Welt der Bedeutung und der Wahrheit realisieren oder inszenieren, die 

gleichzeitig von uns „distanziert“ ist und ihre eigene referenzielle Integrität besitzt. (6) In ei-

ner natürlichen Erweiterung werden Metapher und Symbol (d.h. „poetische“ Sprache) als die 

Modi betrachtet, in denen Sprache (und Erfahrung) den kreativen Vorstoß des zentrierten 

Selbst in Richtung einer absoluten Grenze und der an dieser Grenze erblickten „Welt“ ausdrü-

cken kann. Mit anderen Worten, es gibt eine „gespaltene Referenz“ in Symbol und Metapher, 

auf die Selbstpräsenz und ihr In-der-Welt-Sein, und – durch einen ihrer Modi, den Modus der 

Grenzerfahrung und der Sprache – auf die offengelegte Präsenz des Transzendenten als die 

Grenze oder selbsttranszendierende Instanz der „sekundären“ Welt, die durch die poetische 

Sprache zugänglich ist. Die „objektive“ Welt des „deskriptiven Diskurses“ wird in der Situa-

tion der „Grenzoffenbarung“ in einen entschieden peripheren und mehrdeutigen Status ver-

setzt. Theoretiker in dieser Tradition der phänomenologischen Hermeneutik neigen dazu, 

„überholten“ Auffassungen von Metaphern, die eher eine deskriptive als eine kreative Rolle 

für sie betonen, ebenso kritisch gegenüberzustehen wie jenen, die die Metapher auf eine rheto-

rische oder dekorative Funktion reduzieren. Die „Grenz-“ und „Offenbarungs“-Situation, in 

der Transzendenz und Verstehen zusammenkommen, ist die Klasse, zu der die biblischen 

Schriften gehören und zu der der Begriff „Offenbarung“ zumindest „homolog“ ist.9 Diese 

Sichtweise erinnert frappierend an die „Offenbarungslehre“ liberaler und neoorthodoxer reli-

giöser Apologeten vor einer Generation, die die Auffassung vertraten, dass „Offenbarung“ e-

her ein „geistiges Ereignis“ als eine historische oder metaphysische Präpositionalbehauptung 

ist; sie ist in der Tat das hermeneutische Äquivalent dieser Sichtweise. 

Wenn man diese Sichtweise auf eine wörtliche Lesung der Evangelien anwendet, sollte man 

drei Konsequenzen beachten. Erstens: Wenn der wörtliche Sinn bedeutet, dass es in der Ge-

schichte Jesu vor allem um eine bestimmte fiktive oder historische Person dieses Namens geht 

und daher um seine Identifizierung durch erzählerische Beschreibungen, die ihre Kraft da-

durch gewinnen, dass sie ihm und niemand anderem als Subjekt dieser Dispositionen, Worte, 

Handlungen und Leiden zugeschrieben werden, dann führt die beschriebene hermeneutische 

Position zu einer Sichtweise, die ihn als beschreibendes Subjekt vor allem in der Form des 

Bewusstseins sieht, d. h. seiner Selbstheit als „Verstehen“. Es ist offensichtlich, dass diese 

Sichtweise dessen, was es bedeutet, eine Person zu sein, mit dem hermeneutischen Schema 

von „Bedeutung und Verstehen“ übereinstimmt, wenn nicht sogar unverzichtbar ist. Wie jeder 

                                                 
9 Vgl. Paul Ricoeur, Toward a Hermeneutic of the Idea of Revelation, in: Essays on Biblical Interpretation, hrsg 

v.  Lewis S. Mudge (Philadelphia: Fortress Press, 1980), S. 73-118. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 8 29.10.2022 

andere ist Jesus hier nicht in erster Linie der Akteur seiner Handlungen, nicht das oder die 

Projekte, die ihn konstituieren, und auch nicht die Person, der die Handlungen anderer zusto-

ßen; er ist vielmehr der verbale Ausdruck eines bestimmten vorbegrifflichen Bewusstseins, 

das er dann in einem logisch abgeleiteten oder sekundären Sinn in der Handlung zur Schau 

stellt. Dass Jesus gekreuzigt wurde, ist zum Beispiel kein entscheidender Teil seiner persönli-

chen Geschichte, sondern nur, dass er in seinem „In-der-Welt-Sein“ so konsequent war, dass 

er das Risiko bereitwillig einging. Letzteres möchte man als Teil der Geschichte nicht leug-

nen, aber es ist sicherlich eine einseitige Vereinfachung dessen, was es heißt, eine Person in 

einer Welt oder eine Figur in einer Handlung zu sein. Die persönliche Welt im hermeneuti-

schen Schema ist eine, in der der Status des Geschehens der eines fleischlichen Schattens der 

wahren „sekundären“ Welt der „Bedeutungen“ ist, die in der „Offenbarung“ „verstanden“ 

werden. 

Auf einer technischen und spezifisch hermeneutischen Ebene ist das, was an diesem Schema 

falsch ist, einfach sein Anspruch auf Inklusivität und Angemessenheit für die Interpretation 

aller Texte, die Personen in einer Welt darstellen, ganz abgesehen von den Zweifeln, die man 

an den Ansprüchen auf einen grundlegenden, inklusiven und sicheren Status jedes hermeneu-

tischen Rahmens für die Interpretation aller narrativen Texte hegen mag. Die Feindseligkeit 

gegenüber jeder Interpretation von Erzählungen, in der der „deskriptive Diskurs“ nicht zu-

gunsten eines „kreativen metaphorischen Diskurses“, der auf eine „sekundäre Welt“ „ver-

weist“ (oder sie „offenlegt“), „untergraben“ wird, ist eine natürliche, vielleicht sogar notwen-

dige Folge dieser Hermeneutik, die von einer Phänomenologie des Bewusstseins hervorge-

bracht wird. Im Großen und Ganzen hat sich die christliche Tradition der wörtlichen Lektüre, 

selbst in den späten, liberalen und historisch-kritischen Stadien der „Rekonstruktion“ des „tat-

sächlichen historischen“ Jesus „hinter“ den Texten, dieser Reduktion des Subjekts der Erzäh-

lung auf das Bewusstsein (und das Bewusstsein als „Ereignis“) statt auf den Akteur im Ge-

schehen und des deskriptiven auf den metaphorischen Diskurs in der Darstellung der Art und 

Weise, in der dieses Subjekt signifikant auf eine Welt um ihn herum bezogen war, widersetzt. 

Zweitens scheint es, dass jede Art von buchstäblicher Zuschreibung von „Bedeutung“ an ein 

persönliches Subjekt innerhalb der narrativen Welt unter dieser hermeneutischen Steuerung 

höchst fragwürdig ist, wenn nicht sogar einfach aufgelöst wird. Der eindeutig und irreduzibel 

persönliche Fokus innerhalb dieses Schemas wird nicht durch die „Bedeutung“ der Erzählung, 

sondern durch den Interpreten konstituiert – das heißt, das „Verständnis“, auf das sich die 

„Bedeutung“ bezieht. Was Narrative präsentieren (ob nun „wörtlich“ oder nicht), sind nicht in 

erster Linie askriptive Selbste, die die Subjekte ihrer Prädikate sind, nicht einmal wirklich das 

sich selbst ausdrückende, zentrierte Bewusstsein oder das transzendentale Ego, sondern die 

„Seinsweise in der Welt“, die diese Selbste exemplifizieren und die „repräsentiert“ wird, in-

dem sie dem „Verstehen“ „offenbart“ wird. In den Worten von David Tracy, einem Theolo-

gen, dessen neutestamentliche Hermeneutik eine enge Lektüre und präzise regionale Anwen-

dung von Ricoeurs allgemeiner Hermeneutik ist: 

Man kann die Hauptbedeutung, auf die sich die historisch rekonstruierten Worte, Ta-

ten und das Schicksal Jesu Christi beziehen, wie folgt formulieren: Der Hauptreferent, 

den diese Grenzsprache offenbart, ist die Offenbarung einer bestimmten Grenzform 

des In-der-Welt-Seins; die Offenbarung einer neuen und agapischen, einer sich selbst 

aufopfernden Gerechtigkeit, die bereit ist, das Risiko einzugehen, an dieser Grenze zu 

leben, an der man in der Gegenwart des gerechten, liebenden, gnädigen Gottes er-

scheint, der in Jesus Christus neu dargestellt wird.10 

                                                 
10 David Tracy, Blessed Rage for Order. The New Pluralism in Theology (New York: Seabury Press, 1975), S. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 9 29.10.2022 

Nicht, dass man einen solchen „Modus“ ohne persönliche Zuschreibung entweder innerhalb 

der Geschichte oder in der Aneignung haben kann (ist das vielleicht der Sinn des Soziolekts, 

„der offengelegte Hauptreferent ... ist ... die Offenbarung ...“?), aber die Zuschreibung in der 

Geschichte ist einfach eine vorübergehende persönliche Verdichtung innerhalb des frei flie-

ßenden Stroms einer allgemeinen Klasse von beschreibbaren dispositionellen Haltungen. „Je-

sus“ in der zitierten Aussage benennt eine Bedeutung, nämlich (die Offenbarung von) einer 

verallgemeinerbaren Menge von Einstellungen (selbstaufopfernde Gerechtigkeit usw.), und 

nicht diese Einstellungen, die von „Jesus“ angesprochen, gehalten oder bewirkt werden. Was 

hier in der Fachsprache dargelegt wird, ist eine Sichtweise der Evangelienberichte, die der tra-

ditionellen allegorischen Lesart weitaus näher steht als der wörtlichen: Bestimmte Tugenden 

oder Dispositionen werden hypostasiert, d.h. sie sind die signifikanten Referenten bestimmter 

Aussagen, aber um die erzählerische und nicht die didaktische Form dieser Aussagen beizube-

halten, muss es eine persönliche Verkörperung, einen „Archetyp“, wie Kant es nannte, geben, 

der sie exemplifiziert. Aber der Archetyp wird von den Tugenden identifiziert, nicht sie von 

ihm durch seine Selbstinszenierung in signifikanter zeitlicher Abfolge. Die Verbindung zwi-

schen Bedeutungsbezug und Zuschreibung an ein persönliches Subjekt innerhalb der Ge-

schichte ist in dieser Sichtweise bestenfalls schwach ausgeprägt. Im schlimmsten Fall wird sie 

eliminiert. Das irreduzibel persönliche Element kommt nur in der „repräsentierten“ „Offenba-

rungs“-Situation vor, d.h. in der „verstehenden“ Aneignung des Textes. 

Wie bei der dispositionellen Beschreibung und Zuschreibung, so auch beim „kerygmatischen“ 

verbalen Ausdruck des Bewusstseins, der von den Evangelien „wiedergegeben“ wird. Der 

„Begrenzung“ der Erfahrung entspricht eine metaphorische „Begrenzung“ der Sprache, und 

beide haben denselben „Referenten“. Traditionell werden „das Reich Gottes“ in der Verkündi-

gung Jesu und Jesus selbst so verstanden, dass sie sich gegenseitig identifizieren oder aufei-

nander „verweisen“. Im Gegensatz dazu wird in der hermeneutischen Theorie die Verkündi-

gung Jesu, insbesondere die Gleichnisse vom Reich Gottes, unter einen allgemeineren Bezug 

subsumiert. In Ricoeurs Worten gibt es eine „Extravaganz“ in der Auflösung und in den 

Hauptfiguren, die mit dem Realismus der Erzählung kontrastiert und den spezifischen „religi-

ösen“ Charakterzug der Gleichnisse ausmacht.11 Die religiöse Sprache beschreibt die mensch-

liche Erfahrung neu: „Der letzte Bezugspunkt der Gleichnisse, Sprichwörter und eschatologi-

schen Sprüche ist nicht das Reich Gottes, sondern die menschliche Wirklichkeit in ihrer Ge-

samtheit. Die religiöse Sprache legt die religiöse Dimension der allgemeinen menschlichen 

Erfahrung offen.“12 

Ob in Form beschriebener Dispositionen, wie die von Jesus vorgelebten, oder in Form wieder-

beschriebener Erfahrungen, die ursprünglich in nicht-diskursiven Symbolen oder metaphori-

schen Reden ausgedrückt wurden, wie die Gleichnisse Jesu vom Reich Gottes, die Bedeutung 

der erzählenden Texte, d. h. ihr Referent, ist eine Wirklichkeit oder Welt, die über den Erzäh-

ler in der Geschichte, die Figur in der Handlung und die beschreibende Dimension der erzäh-

lenden Sprache (im Fall der Gleichnisse) hinausgeht. Die „menschliche Wirklichkeit in ihrer 

Ganzheit“ wird auf die eine oder andere Weise jedes Mal zum Thema, wenn auch vielleicht 

etwas schräger und allegorischer im Fall des erzählten, beschreibenden Subjekts namens „Je-

sus“ und metaphorischer und direkter im Fall der Gleichnisse und der Erfahrung, die sie aus-

drücken. 

Selbst die mimesis des Aristoteles ist daher eher als schöpferische oder vergrößernde denn als 

                                                 
221. 
11 Semeia 4: Paul Ricoeur on Biblical Hermeneutics, hrsg. v. J. D. Crossan (Missoula, Mont.: Scholars Press, 

1975), S. 32. 
12 Ebd., S. 127ff. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 10 29.10.2022 

reduplikative Nachahmung im Erzählen zu verstehen: Sie wird „zu einer Art Metapher der 

Realität“.13 Losgelöst von ihrer Verankerung in oder als beschreibende Welt verweist die his-

torische oder geschichtsähnliche fiktionale Erzählung, die Handlung und Charaktere darstellt 

und zuschreibt, tatsächlich auf die allgemeine transzendentale Bedingung, die die zugrunde 

liegende Möglichkeit solcher Geschichten ausmacht, nämlich die „Geschichtlichkeit“ der 

Menschheit im Allgemeinen und jedes einzelnen Ichs im Besonderen. Und was ist das? „Wir 

gehören zur Geschichte, bevor wir Geschichten erzählen oder Geschichte schreiben.“ „Histo-

rizität“ ist schließlich weder ein Verweis auf bestimmte Ereignisse noch ein Muster in be-

stimmten Geschichten; sie ist deren Bestandteil oder Einheit mit der logisch vorausgehenden 

allgemeinen Bedingung des Selbst als Bewusstsein innerhalb eines diachronen Rahmens, die 

Geschichten – unverzichtbar, aber logisch nachfolgend – dann zum Ausdruck bringen.14 Noch 

einmal: „Bedeutung als Verweis“ ist nicht nur nicht wahr, sondern bedeutungslos ohne ihre 

polare Beziehung zu „Bewusstsein als Verstehen“, aber an diesem Punkt (vielleicht einem von 

mehreren) wird die Polarität tatsächlich in die Einheit der beiden transzendiert. „Historizität“ 

ist die referentielle Bedeutung und das Bewusstsein oder Verständnis davon. Als persönliches, 

askriptives Subjekt ist „Historizität“ zugleich (positiv) partikular und (transzendent) allge-

mein; sie ist zugleich irreduzibel (als Verstehen) und eminent transzendierbar (als universelle, 

metaphorisch subvertierte deskriptive Referenz). 

Zusammenfassend lässt sich also sagen, dass die Auffassung, der Begriff des Menschseins sei 

untrennbar mit dem des Handelnden verbunden, in einer allgemeinen Anthropologie des Be-

wusstseins und seiner Hermeneutik höchst problematisch wird; aber der irreduzibel deskrip-

tive wie auch jeder irreduzibel persönliche askriptive Charakter des wörtlichen Lesens ist in 

diesem hermetischen Rahmen noch problematischer. Dennoch ist die eine oder andere Vari-

ante dieser Theorie mehr als jede andere als allgemeine und grundlegende Rechtfertigung für 

eine revidierte traditionelle Lesart der narrativen Texte des Neuen Testaments vorgeschlagen 

worden. Die Anhänger dieser Theorie haben dafür zahlreiche Gründe angeführt: Die Anwend-

barkeit von Konzepten wie Offenbarung, Einzigartigkeit und doch (gleichzeitig) Allgemein-

heit der Bedeutung auf diese Erzählungen; die Bedeutung des persönlichen Verstehens und 

der persönlichen Aneignung; der Anspruch auf eine normativ gültige Interpretation, die das 

kulturelle Umfeld sowohl der Texte als auch der Interpreten transzendiert, ohne es zu ignorie-

ren; und der Anspruch auf diachrone Kontinuität zwischen der gegenwärtig gültigen Interpre-

tation und einer Auslegungstradition, die bis zum Text selbst zurückreicht, insbesondere die 

Auslegungstradition, die Jesus in diesen Geschichten einen besonderen Status zuweist. 

Diese letzte Überlegung war in der Tat besonders wichtig für jene christlichen Theologen, die 

diese allgemeine Theorie für die regionale hermeneutische Anwendung auf das Neue Testa-

ment übernommen haben. Sie sind von dem Wunsch beseelt, einerseits die Unübertrefflich-

keit der askriptiven Bezugnahme der neutestamentlichen Erzählungen auf Jesus zu behaupten, 

damit sie nicht zu exoterischen oder fleischlichen Schatten werden, die im Prinzip durch eine 

spätere und umfassendere spirituelle „Bezugnahme“ oder „Offenbarung“ übertreffbar sind, 

andererseits aber zu leugnen, dass diese Unübertrefflichkeit die hässliche Unterscheidung zwi-

schen Insidern und Outsidern der Wahrheit beinhaltet.15 Sie versuchen also zu behaupten, dass 

Jesus das nicht reduzierbare, beschreibende Subjekt der neutestamentlichen Erzählungen ist, 

während sie gleichzeitig die allgemeine religiöse Erfahrung (oder etwas Ähnliches) zum „Re-

ferenten“ dieser Geschichten machen.16 Es ist eine unbehagliche Allianz widersprüchlicher 

                                                 
13 Paul Ricoeur, The Narrative Function, in: Hermeneutics and the Human Sciences, hrsg. u. übers. v. J. B. 

Thompson (New York: Cambridge University Press, 1981), S. 292. 
14 Vgl. ebd., S. 293ff. 
15 Tracy, a.a.O., S. 206. Vgl. oben, S. 102-115 für eine Darstellung der Problematik. 
16 Tracys Darstellung der Angelegenheit, a.a.O., S. 205-207, ist recht typisch. Wenn der Tenor der oben zitierten 

Passage (Anm. 10) darin besteht, „Jesus“ in eine Allegorie der „universellen Bedeutung“ in Form eines 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 11 29.10.2022 

hermeneutischer Ziele. Die Theorie kann einfach nicht die Last all dessen tragen, was ihre Be-

fürworter ihr aufbürden wollen. Was auch immer in ihren anderen regionalen Ausprägungen 

der Fall sein mag, wenn sie auf die neutestamentlichen Erzähltexte angewandt wird, ist das 

Ergebnis, dass die Tradition des wörtlichen Lesens nicht nur in eine revidierte Form gedehnt 

wird, sondern stattdessen zusammenbricht. Das Ziel einer christlichen und zugleich liberalen 

Theologie mag durchaus erstrebenswert sein, doch ist es kein geeignetes Mittel, die Lektüre 

des Neuen Testaments auf diese allgemeine hermeneutische Theorie zu gründen, um dieses 

Ziel zu erreichen. 

Die dritte Konsequenz der Berufung auf die allgemeine hermeneutische Theorie als Grund-

lage für eine wörtliche oder revidierte Lesung der neutestamentlichen Erzählungen besteht 

einfach darin, dass die Möglichkeit, diese Erzählungen unter ihren Vorzeichen zu lesen, mit 

der Tragfähigkeit der Theorie selbst steht und fällt, ganz gleich, wie angemessen oder unange-

messen sich die Theorie in der tatsächlichen exegetischen Anwendung erweist. Es ist gut, sich 

darüber klar zu werden, was dies bedeutet und was nicht. Paul Ricoeur hat, wie viele andere, 

aber auf sensiblere und systematischere Weise, auf bestimmte Unterscheidungen aufmerksam 

gemacht, die man als vorkritische, kritische und postkritische Stadien der Lektüre oder, in sei-

nen eigenen Worten, als erste und zweite Naivität (mit „Kritik“ dazwischen) zusammenfassen 

kann. Eine ähnliche (wenn auch nicht identische) Unterscheidung ist die zwischen den „Meis-

tern des Verdachts“ und einer „Hermeneutik der Wiederherstellung“ oder „Wiedergewin-

nung“. Die postkritische Lektüre, die Lektüre mit jener zweiten Naivität, die mit einer Herme-

neutik der Wiederherstellung korrespondiert, ist die Art von Lektüre, die vielleicht eine „revi-

dierte wörtliche“ sein möchte. Sie distanziert den Text vom Autor, von der existentiellen Situ-

ation des ursprünglichen Diskurses und von jeder anderen Art der Lektüre, die „hinter“ den 

Text gehen und ihn auf eine andere Sinnwelt als die eigene, die Welt „vor“ dem Text, „ver-

weisen“ würde. Und doch ist diese Art des Lesens durch die Mühle der kritischen Überwin-

dung jenes (ersten) naiven Literalismus gegangen, für den jede Aussage auf der gedruckten 

Seite „bedeutet“, entweder weil sie nicht nur vordergründig, sondern auch richtig verweist, 

indem sie jedes Mal einen wahren Sachverhalt benennt, oder weil sie Teil eines Diskursbe-

reichs bildet, dessen Vokabular man schließlich nur verstehen kann, indem man es wiederholt 

und in diesem Sinne (wenn es Sinn ist) für „bare Münze“ nimmt. Wenn die allgemeine Theo-

rie der Hermeneutik Bestand haben soll, muss sie uns davon überzeugen, dass ihr Appell an 

eine zweite Naivität und an eine Hermeneutik der Wiederherstellung eine echte Option dar-

stellt zwischen dem Lesen mit erster Naivität einerseits und dem Lesen mit jenem „Verdacht“ 

andererseits, der die sprachliche „Welt“, die Text und Leser teilen können, als einen bloßen 

ideologischen oder psychologischen Überbau betrachtet, der auf reale oder wahre Infrastruk-

turen reduziert werden kann, die kritisch oder wissenschaftlich angeführt werden müssen. 

Ein unverzichtbarer Teil oder eine Annahme der Theorie, insbesondere bei der Erklärung der 

Möglichkeit des Lesens mit zweiter Naivität, ist, dass es eine Koinzidenz, eine „Verschmel-

zung der Horizonte“, wie H.-G. Gadamer formulierte, zwischen der fremden, fernen, in ge-

wissem Sinne sogar zeitlosen Welt des Textes, die von seinem zeitlichen Ursprung losgelöst 

                                                 
Ereignisses oder einer Offenbarung zu verwandeln (vgl. ebd., S. 106), dann ist Tracys späteres Werk The Analo-

gical Imagination. Christian Theology and the Culture of Pluralism (New York: Crossroad, 1981), Teil II, Kap. 6 

und 7, dazu neigt, das Gleichgewicht wiederherzustellen und „Jesus“ als das unübertreffliche askriptive Subjekt 

der Erzählungen zu betonen, die das „Christusereignis“ als ein Ereignis „von Gott“ offenbaren und verkünden. 

Da dieses Ereignis qua Ereignis jedoch immer eine „gegenwärtige Erfahrung“ sein muss, beginnt die Bewegung 

hin zu einer universellen Bedeutsamkeit als Referent der Erzählungen und damit zum allegorischen Gebrauch 

von „Jesus“ gleich wieder (vgl. ebd., S. 234, passim). Es ist keineswegs klar, ob Tracys hermeneutisches Verfah-

ren es schafft, diese beiden gleichzeitigen Referenten zu koordinieren, aber klar ist, dass, wenn ihre Koordinie-

rung tatsächlich ein Problem ist und als Ergebnis der eine zum Hauptreferenten und der andere zu seinem Satelli-

ten wird, es die Tendenz zur Allegorisierung ist, die Tracys wohlwollendes Nicken erhält. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 12 29.10.2022 

ist, und dem gegenwärtigen Leser, der, obwohl er zweifellos Teil seiner Welt ist, auch das 

transzendentale Subjekt dazu ist. Diese Position ist eine starke Revision der „romantischen“ 

Hermeneutik Schleiermachers, für den das „Verstehen“ ein direkter Dialog zwischen dem Le-

ser und dem Geist des Autors war, der in der Sprache des Autors präsent ist. „Wenn“, schreibt 

Paul Ricoeur, 

wenn wir die Sprache der romantischen Hermeneutik beibehalten, wenn sie von der 

Überwindung der Distanz spricht, ... von der Aneignung dessen, was fern, anders, 

fremd war, wird dies um den Preis eines wichtigen Korrektivs geschehen. Das, was 

wir uns zu eigen machen, ... ist keine fremde Erfahrung, sondern die Macht der Offen-

legung einer Welt, die die Referenz des Textes darstellt. 

Die Verbindung zwischen Offenlegung und Aneignung ist meines Erachtens der Eck-

pfeiler einer Hermeneutik, die den Anspruch erheben könnte, sowohl die Unzuläng-

lichkeiten des Historismus zu überwinden als auch der ursprünglichen Intention von 

Schleiermachers Hermeneutik treu zu bleiben. Einen Autor besser zu verstehen, als er 

sich selbst verstehen konnte, bedeutet, die Kraft der Offenbarung zu entfalten, die in 

seinem Diskurs über den begrenzten Horizont seiner eigenen existentiellen Situation 

hinaus enthalten ist.17 

Die Sprache, die in dieser Theorie verwendet wird, um die Verbindung zwischen „Offenba-

rung“ und „Verstehen“ aufzuzeigen, hat immer eine starke Komponente, die an die Erfahrung 

der „Geschichtlichkeit“ oder des Zeitbewusstseins appelliert, und die Dimension der Verbin-

dung ist immer die der Gegenwart, die zwischen Vergangenheit und Zukunft steht. Appelle an 

synchrone Verbindungen oder an räumliche Metaphern sind in der Sprache dieser Theorie 

entweder sekundär oder diachron beabsichtigt, so dass (z.B.) „Gegenwart“ das Antonym von 

„Vergangenheit“ ist und nicht entweder das Synonym von „nah“ oder das Antonym von 

„fern“. Die Begriffe „Distanz“ und „Distanzierung“ haben in der Theorie einen eindeutig dia-

chronen Klang. In Fällen wie der Interpretation der neutestamentlichen Erzählungen ist diese 

zeitliche Perspektive in der Tat sehr deutlich. Ihre „Bedeutung“, so haben wir festgestellt, 

wird dem Verstand „dargestellt“. Es gibt kein angemessenes Verständnis von Texten aus der 

Vergangenheit, die von ihrer ursprünglichen Verankerung „entfernt“ oder gelöst sind, außer 

nach dem Modell (oder besser gesagt, mehr als dem Modell) eines zeitlich gegenwärtigen Er-

eignisses, eines Ereignisses im oder des zeitgenössischen Bewusstseins. 

Warum diese absolute Zentralität der Verbindung zwischen der Offenbarung durch den Text 

und der Welt, auf die er sich bezieht, und dem zeitlich gegenwärtigen Ereignis des Verste-

hens? Zweifellos gibt es viele Gründe, aber einer der wichtigsten ist sicherlich einfach eine 

Reihe von konzeptionellen Bedürfnissen: Der Text muss auf eine (in der Regel diachrone) 

Welt verweisen oder sie erschließen, wenn er nicht nur als Instanz eines intern verbundenen 

allgemeinen semiotischen Systems oder Codes fungieren soll, in dem der spezifische sprachli-

che Inhalt oder die Botschaft („parole“ im Gegensatz zu „langue“, in Saussures berühmter 

Formel) nicht mehr als ein triviales Oberflächenphänomen ist. Darüber hinaus muss der Text 

eine Welt eröffnen, die unabhängig von der kulturellen Herkunft des Textes und jeder anderen 

reduktiven Erklärung ist, wenn wir eine Hermeneutik haben wollen, in der das Verstehen ei-

nes Textes eine normative und gültige exegetische Interpretation beinhaltet, mit einem Wort 

eine Hermeneutik für „zweite Naivität (second naïveté)“. Man braucht schließlich und vor al-

lem einen Text, der sich sowohl zeitlich von seiner Verankerung in einer kulturellen und auk-

torialen oder existentiellen Vergangenheit entfernt als auch in der Gegenwart wieder in die 

zeitliche Dimension eintritt, wenn er die Fähigkeit haben soll, ein Verständnis zu informieren, 

                                                 
17 Paul Ricoeur, The Model of the Text: Meaningful Action Considered as a Text.in: P. Rabinow und W. M. Sul-

livan (Hrsg.), Interpretive Social Science (Berkeley: University of California Press, 1979), S. 98. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 13 29.10.2022 

das selbst wesentlich als gegenwärtig charakterisiert ist, mit einem Wort eine Hermeneutik der 

Wiederherstellung. Und doch darf dieser gegenwärtige Wiedereintritt des Textes nicht eine 

Funktion oder ein Prädikat des gegenwärtig verstehenden Selbst sein – sonst ist es eine illuso-

rische Selbstprojektion. „Offenlegung“ ist ein Begriff, der diese Bedürfnisse befriedigt: Der 

Text ist normativ, er transzendiert zwar ontologisch das gegenwärtige Verstehen, aber nur so, 

dass er prinzipiell hermeneutisch auf letzteres ausgerichtet ist. Textuelle „Offenlegung“ be-

deutet, dass die Sprache des Textes „verweist“, aber sie verweist strikt im Modus der Gegen-

wärtigkeit. Es bedeutet auch, dass die Sprache, insbesondere die metaphorische Sprache, krea-

tiv verweist, ohne das zu schaffen, worauf sie verweist. Die „Offenlegung“ antwortet auf die 

Notwendigkeit und die Realität einer echten Konvergenz zur Koinzidenz von referentieller 

Bedeutung und Verständnis. 

Die Sprache des Textes, die eine Welt erschließt, wird gleichzeitig durch sie erschlossen. 

Diese Gleichzeitigkeit verhindert, dass die Sprache entweder zu einer rein deskriptiven, d.h. 

fälschlich gegenständlichen („objektivistischen“) Sprache wird oder von einem rein „subjekti-

vistischen“ und sich selbst projizierenden Verstehen vereinnahmt wird. Wir brauchen eine 

„Offenlegung“, wenn wir eine Hermeneutik haben wollen, die Heideggers Behauptung res-

pektiert, dass die Sprache spricht, weil ihr eine Welt innewohnt, und nicht eine Hermeneutik, 

die eine sprachliche Replik auf den kartesianischen Fehler ist, ein in sich geschlossenes, 

selbstsicheres Ich des „Verstehens“ von der verstandenen Welt zu trennen. Im Falle unserer 

hermeneutischen Theorie kann der cartesianische Irrtum nur dann vermieden werden, wenn 

die Offenbarung, die dieses Bedürfnis nach einer gegenseitigen „Öffnung“ von Text und Welt 

für das gegenwärtige Verstehen erfüllt, zumindest möglicherweise wahr ist, um die Schluss-

folgerung zu vermeiden, dass das Verstehen einfach der Grundstein ist, auf dem es seine ei-

gene Welt schafft, in der es wohnt und die es sich selbst offenbart. 

Die Welt, auf die sich der Text bezieht, muss als eine möglicherweise wahre Welt offenbart 

werden. Die Bedeutung in der Offenlegung hat einen ontologischen Bezug, und es ist nicht 

klar, ob die Unterscheidung zwischen „möglicher“ und „tatsächlicher“ Wahrheit in der „Be-

deutung als Bezug“ sehr scharf ist. In Bezug auf allgemeine oder mögliche Wahrheiten ist die 

Sache nicht von Bedeutung, sondern nur in einzelnen Fällen, da die „mögliche Wahrheit“ lo-

gisch und ontologisch von der Priorität der „tatsächlichen Wahrheit“ abhängig ist. In dieser 

Hinsicht wie auch in anderen gibt es für die Theorie eine reale Parallele zu den Behauptungen 

der ostensiven Referenz, die, ob wahr oder falsch in bestimmten Fällen, keinen Sinn machen 

würde, es sei denn, es gibt eine tatsächliche Klasse von solchen Gegenständen. Ebenso muss 

der Begriff „textueller Verweis auf eine Welt in der Offenbarung“ im Allgemeinen ontolo-

gisch wahr sein, wenn ein bestimmter Fall davon möglich und somit sinnvoll sein soll. Ich 

gehe davon aus, dass dies impliziert ist, wenn Ricoeur schreibt: „Der Text spricht von einer 

möglichen Welt und von einer möglichen Art, sich in ihr zu orientieren. Die Dimensionen die-

ser Welt werden durch den Text in angemessener Weise erschlossen, offengelegt. Die Enthül-

lung ist für die geschriebene Sprache das Äquivalent der ostensiven Referenz für die gespro-

chene Sprache.“18 

Hier wird also der Anspruch erhoben, jene Sichtweise wiederherzustellen, nach der Texte 

prinzipiell normativ oder gültig interpretiert werden können, weil sie sich auf eine wahrhaft 

mögliche Welt beziehen – eine Welt, die Kermode für entweder unzugänglich durch den Text 

oder von vornherein illusorisch erklärt hat und die Nietzsche und Derrida, wenn überhaupt, 

für schlimmer als illusorisch gehalten haben, weil sie nicht mehr als die Frucht eines wün-

schenswerten Missbrauchs von Texten ist. Weder eine Reihe von begrifflichen Bedürfnissen, 

die sich aus einem bestimmten Verständnis von Sprache als Zeichensystem ergeben, so die 

                                                 
18 Ebd. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 14 29.10.2022 

Kritiker, noch die Bereitstellung einer Reihe von Antworten auf diese Bedürfnisse sind not-

wendigerweise überzeugend, weil beide, Bedürfnisse und Antworten, zusammenhängen. Man 

könnte zwar erwarten, dass sie dies tun, weil dies die Art und Weise ist, wie man den Bedarf 

innerhalb des Systems befriedigt; aber gerade diese Tatsache könnte den Verdacht verstärken, 

dass es sich um einen Fall von systematischer Taschenspielerei handelt, die zwangsläufig eine 

eingebaute verbale Lösung für jedes reale oder eingebildete begriffliche Problem hervor-

bringt. Das System ist eine allumfassende Struktur, in der „Bedeutung und Verständnis“ die 

grundlegenden, unausweichlichen Begriffe sind, und „Offenbarung“ ist die ebenso unaus-

weichliche, universelle Verbindung zwischen ihnen. 

„Offenlegung“ als ein „Ereignis“ im „Verstehen“ ist etwas, von dem viele Menschen bezeu-

gen, dass sie es nicht kennen. Sie sagen, dass dies nicht ihr Modell für das Verstehen ist, zu-

mindest nicht eines, das durchgängig gilt. Die Befürworter der Theorie neigen dazu, einfach 

zu erwidern, dass dies der Fall ist, unabhängig davon, ob sie verstehen, dass das Verstehen 

von dieser Art ist oder nicht; und dann wiederholen sie die Theorie in der Hoffnung, dass die 

Wiederholung das erfahrungsmäßige Korrelat als Echo hervorrufen wird. Und da bleibt die 

Sackgasse. 

Die Dekonstruktion, eine bewusste Subversion dieser wie vieler anderer Theorien, ist nicht 

identisch mit dem streng anti-hermeneutischen Verfahren des „Verdachts“, mit dem sich die 

hermeneutischen Theoretiker in scharfer Auseinandersetzung verstanden haben. Die „Meister 

des Verdachts“ verwerfen einfach die immanente, direkt passende Interpretationsstruktur, die 

eine textuelle Lektüre der „zweiten Naivität“ stützt, und ersetzen sie stattdessen durch einen 

unabhängigen und gänzlich externen Erklärungsrahmen. Im Gegensatz zu strukturalistischen, 

freudianischen, marxistischen und anderen Theorien des Verdachts ist die Dekonstruktion je-

doch nicht tout court „ein moderner Erbe [des] Glaubens, dass die Realität und unsere Erfah-

rung davon diskontinuierlich sind“.19 Die Dekonstruktion ist eher eine immanente Subversion 

als eine externe, allumfassende reduktionistische Behandlung der phänomenologischen Her-

meneutik, ebenso wie sie versucht, dieselbe Beziehung der immanenten Subversion zum 

Strukturalismus usw. herzustellen.20 Man kann die Dekonstruktion in der Tat als eine über-

schwängliche oder verzweifelte (je nach Stimmung) Rettungsaktion sehen, die darauf abzielt, 

einen linguistischen Humanismus zu befreien, der hoffnungslos gefangen ist zwischen der 

Skylla der totalen Gefangenschaft in der absoluten Wahrheit und Gewissheit der „Selbst-Prä-

senz“ und der Charybdis der antihumanistischen oder „wissenschaftlichen“ Auflösung dieser 

vermeintlichen Gewissheit. 

Die „Sprache“, sei es als Diskurs oder als Text, wird genau an dem Punkt, an dem philosophi-

sche Theoretiker einen Rekurs auf eine enge Beziehung zwischen Metapher und technischem 

Begriff oder wahrer Bedeutung behaupten, in ihrem eigenen metaphorischen Charakter gefan-

gen und zum Stolpern gebracht. Im Falle der hier diskutierten hermeneutischen Theorie wäre 

ein Beispiel für einen solchen metaphorischen Gebrauch die Formulierung „‚Referent‘ mani-

festiert im Grunde den Sinn ‚vor dem Text‘“21, eine Wendung, deren auffallend räumlicher 

Charakter in einem eigentlich nicht-räumlichen Muster des Gesamtdenkens durch ihren Kon-

trast zum „Sinn 'hinter' dem Text“ zugleich die Unterscheidung und den Zusammenhang zwi-

schen „Sinn“ und „Referenz“ hervorhebt. Der „Referent“ „vor dem Text“ ist eben jener res-

taurative „Sinn“ der Lektüre der zweiten Naivität, für den Text und Leser zu einer gemeinsa-

men referentiellen Welt kommen („jene Art, die Wirklichkeit wahrzunehmen, jene Art, in der 

                                                 
19 Terry Eagleton, Literary Theory, An Introduction (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1983), S. 108. 
20 Vgl. Christopher Morris, Deconstruction. Theorie und Praxis (London und New York: Methuen, 1982), S. 31. 
21 Tracy, Blessed Rage for Order, S. 51, passim. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 15 29.10.2022 

Welt zu sein, die der Text dem intelligenten Leser eröffnet“)22, die sie bei der kritischen Lek-

türe des „Sinns hinter dem Text“ nicht teilen können. Der Sinn „vor dem Text“ ist eine zen-

trierte Sinnwelt, die einem ebenso zentrierten Selbst zugänglich und lebensfähig gemacht 

wird. 

In dem einen Fall („Bedeutung hinter dem Text“) soll die räumliche Metapher die gegensei-

tige Abwesenheit oder Distanz zwischen semantischem Sinn, realem Referenten und der Welt 

des Lesers anzeigen. Im Gegensatz dazu soll die andere räumliche Metapher („vor“) die Über-

windung dieser Distanz anzeigen, ohne dass es zu einer direkten – entweder naiven oder ro-

mantischen – Verschmelzung der zuvor distanzierten Partner kommt. Für jemanden wie Der-

rida ist klar, dass, selbst wenn die eine Metapher („hinter“ dem Text) dem nahe kommt, was 

von ihr verlangt wird (was nicht selbstverständlich ist), nämlich einen Hinweis auf Distanz o-

der Abwesenheit, die andere („vor“) einfach durch oppositionelle Affinität mit der ersten be-

deutet. Insofern es eine signifikante begriffliche Paarung anzeigen soll (Distanz zwischen 

zwei sprachlichen „Welten“, die bestehen bleibt und doch überwunden wird, die Lesart der 

zweiten Naivität), dreht es sich einfach im Kreis. Es handelt sich um einen Fall von „Abwe-

senheit“, die gleichzeitig „Anwesenheit“ sein soll, ein virtuelles Eingeständnis des Fehlers, 

den die Dekonstruktivisten im Fundament des Gebäudes der traditionellen Beziehung „Signi-

fikant/Signifikat“ sehen. Die natürliche Affinität der zweiten Metapher ist nicht die eines 

„Signifikanten“ mit einem konsistenten, intelligiblen und normativen „Signifikat“, sondern 

einfach die eines Signifikanten oder einer Metapher mit einem anderen, früheren: Jede „Be-

deutung“, die „vor“ haben kann, wird entlang einer lose verbundenen, potenziell unbestimm-

ten metaphorischen Achse verschoben, und in der Zwischenzeit ist sie das, was sie ist, indem 

sie einfach das verdrängt, wovon sie sich unterscheidet („Bedeutung hinter dem Text“). Es ist 

diese Verschiebung oder Veräußerung einer signifizierten Welt in die Intertextualität einer un-

bestimmten Sequenz von Signifikanten – eine zentrale Forderung der Dekonstruktivisten –, 

die in ihrer Kritik an der phänomenologischen Hermeneutik so treffend ist; die „Welten“, die 

angeblich „offengelegt“ werden, haben in Wirklichkeit die subversive, dekonstruierende 

Nichtreferentialität der reinen Metaphorizität eingebaut. Für die Dekonstruktivisten ist die 

phänomenologische Hermeneutik malgré lui eine Feier eben jener nicht-referentiellen Rein-

heit der textuellen Metaphorik, die sie zu transzendieren versucht. Die zweite Naivität, die 

weit davon entfernt ist, erklärt und gerechtfertigt zu werden, ist eine Illusion, eine verbale Pi-

rouette. 

Solche Beispiele für die eingebaute Anfälligkeit der hermeneutischen Theorie für Dekonstruk-

tion sind entscheidend für das kumulative Argument der Dekonstruktivisten, dass die allge-

meine Haltung der hermeneutischen Theorie eine ist, für die „Verstehen“ als Selbstpräsenz 

das unverzichtbare und irreduzible Gegenstück zu textueller „Bedeutung“ als sprachlicher 

Präsenz ist und umgekehrt. Der Sprache als Signifikant wird durch ihre unmittelbare Bezie-

hung zur Selbstpräsenz Leben oder Geist eingehaucht, und das wiederum ermöglicht es ihr, 

die Gestalt des Signifikats anzunehmen, das Mittel, durch das sie Bedeutung als Referent oder 

ontologisch präsente Wahrheit erlangt. Umgekehrt und gleichzeitig ist die „Offenlegung“ die 

Brücke, über die die Wahrheit als Präsenz reist, um sich der Selbstpräsenz jetzt als Bedeutung 

zu präsentieren. Für die Dekonstruktivisten ist diese sprachliche Polarität von Selbstpräsenz 

und Präsenz gleichermaßen endemisch für die hermeneutische Theorie, wenn Sprache als Dis-

kurs verstanden wird und wenn sie als geschriebener Text verstanden wird. Aber genau diese 

Polarität garantiere den tatsächlichen Vorrang der Sprache vor der Schrift in beiden Versionen 

der Theorie. Die Unverzichtbarkeit des Verstehens als Selbstpräsenz baut den Begriff der Prä-

senz unausweichlich in die Sprache ein und konstituiert damit eine Behauptung der Rede und 

nicht des geschriebenen Textes als der ursprünglichen und natürlichen Form der Sprache und 

                                                 
22 Ebd. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 16 29.10.2022 

des Textes als einer Deformation der Rede. Was bereits geschrieben ist, ist kein gegenwärti-

ges Ereignis, wie es das Verstehen des Geschriebenen ist; es muss auf die Ebene des gegen-

wärtigen kommunikativen Ereignisses gehoben werden, und dadurch wird die Textualität des 

Textes (in umgekehrter Form) in Sprache zurückverwandelt. 

Die dekonstruktive Anfälligkeit dieses in sich geschlossenen Präsenz-Selbst-Präsenz-Schemas 

zu erkennen, heißt, so sagen uns die Dekonstruktivisten, mit metaphorischer Wucht (oder, für 

einen Außenstehenden, mit Übertreibung) den drastischen Unterschied zwischen Sprache und 

Schrift zu erfahren, und zwar – im Gegensatz zur absoluten Verbindung zwischen Sprache als 

sprachlichem Ursprung und dem Modus der Selbstpräsenz in der hermeneutischen Theorie – 

die unabhängige Priorität der Schrift gegenüber der Sprache. Allein diese metaphorische und 

rhetorische Vehemenz reicht aus, um den Abgrund anzudeuten, der sich durch die immanente 

Subversion der phänomenologischen Theorie der Hermeneutik auftut. Nicht das unerreichbare 

Ziel einer bestimmten Strategie, sondern die Instabilität und Leere eines ganzen kategorialen 

Schemas, in dem sich gegenseitig unentbehrliche begriffliche Dispositive gegenseitig stützen 

– und nichts anderes -, wird von der Dekonstruktion der phänomenologischen Hermeneutik 

vorgeschlagen. Die Dekonstruktivisten bestreiten einfach die Stabilität der Voraussetzungen 

der Theorie. 

Wenn „Bedeutung“ Abwesenheit und Differenz anstelle von Zentriertheit oder Präsenz impli-

ziert, dann ist Selbstpräsenz oder „Verstehen“ – ihr unverzichtbares polares Korrelat in der 

Theorie – zwangsläufig ebenso hohl. Nicht, dass die Dekonstruktivisten notwendigerweise die 

„Realität“ des zentrierten Selbstseins oder sogar des erfahrenen Selbstbewusstseins als dessen 

Grundmodus leugnen würden, wie es die Meister des „Verdachts“ taten. Vielmehr löst sich 

diese Zutat als Teil einer Art und Weise der Erklärung und Rechtfertigung „interpretierender“ 

Textlektüre, insbesondere im Modus der zweiten Naivität, einfach auf; wie die „Präsenz“ ver-

wandelt sich die Selbstpräsenz in Abwesenheit, die Abwesenheit der Zentriertheit und ihres 

„Jetzt“ in Bezug auf Textualität und Intertextualität. 

Man kann durchaus skeptisch sein, wenn Derrida und seine Anhänger die gesamte westliche 

Sprachtradition der vermeintlich metaphysischen oder „ontotheologischen“ Priorisierung des 

„phonozentrischen“ und „logozentrischen“ Diskurses gegenüber Text und Schrift überantwor-

ten. Aber die Dekonstruktion liefert ein starkes Argument gegen die fragliche Theorie. In der 

Tat scheint es manchmal so, als ob die Dekonstruktivisten in ihrem Enthusiasmus, die Philo-

sophie in einen unangenehmen Nebenstatus zu ihrer eigenen Art von literarischer Lektüre zu 

bringen, glauben, dass die westliche Metaphysik und Sprachphilosophie seit den vorsokrati-

schen Tagen eine große und zusammenhängende Verschwörung war, die von Anfang an da-

rauf abzielte, das Denken von Husserl und Heidegger zu erreichen, mit nur leicht getarnten 

Umwegen über Platon, das Neue Testament, Rousseau und Saussure, und dass es die Aufgabe 

der Dekonstruktivisten ist, sie mit Haut und Haaren auszuräuchern. Dabei hat die dekonstruk-

tivistische Assoziation des Christentums (im Gegensatz zum Judentum) mit der Ontotheologie 

tout court, ungeachtet seiner philosophischen Stärken und Schwächen, den Anschein der 

Übertreibung, wie es bei pauschalen Verallgemeinerungen üblich ist. Das Christentum, vor 

allem in seinen reformatorisch-protestantischen und nicht in seinen liberalen oder neo-ortho-

doxen Formen, ist in hohem Maße eine „Religion des Textes“, für die die Textualität der Bi-

bel nicht systematisch oder metaphysisch, sondern nur auf recht informelle Weise mit sprach-

licher Bedeutung logozentrischer Art koordiniert wird. Der grammatikalische Literalismus des 

„ungefallenen“ biblischen Textes, seine textuelle Autonomie und sein Vorrang vor der viva 

vox der Auslegungstradition – all das, was die Reformatoren vorschlugen – mag eine entfernte 

Ähnlichkeit (zweifellos nicht mehr!) mit der „Textualität“ und der „Intertextualität“ der De-

konstruktivisten haben, die letztere bisher offenbar nicht erkannt haben. Andererseits schließt 

die Bejahung der Textualität des biblischen Textes eine Selbstdisposition der christlichen 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 17 29.10.2022 

Sprache in anderen Kontexten nicht aus, die der „Ontotheologie“ (vor allem in ihren platoni-

schen und neuplatonischen Versionen) traditionelle und schwere Züge verleiht. Die Integrität 

der Textualität beinhaltet nicht die systematische Ablehnung der Ontotheologie als eine geeig-

nete Artikulation unter anderen für die christliche Lehrsprache. Mit anderen Worten, ein 

christlich-theologischer Beobachter wird einer Tendenz zu globalen und begründenden Be-

hauptungen im Namen umfassender Theorien widerstehen wollen, die Dekonstruktivisten in 

der Praxis, unabhängig von der Theorie, mit anderen Theoretikern zu teilen scheinen. 

Ich behaupte nicht, dass die dekonstruktivistische Subversion der phänomenologischen Her-

meneutik einen entscheidenden Sieg errungen hat, und ich behaupte auch nicht, dass die De-

konstruktion der ultimative Modus der Literaturtheorie ist (und ich glaube auch nicht, dass 

Dekonstruktivisten der vernünftigeren Sorte das tun). Darüber hinaus ist es offensichtlich, 

dass die Dekonstruktion alles andere als eine universelle Hilfe für eine christliche Lektüre der 

christlichen Schrift ist, auch wenn sie selektiv nützlich sein kann, so wie die hermeneutische 

Theorie in ähnlicher Weise und in bescheidenem Maße angemessen sein kann. (Man denke 

zum Beispiel an Aspekte der Selbsterfahrung und des Selbstverständnisses im Johannesevan-

gelium, bei deren Lektüre ein phänomenologisches Interpretationsschema eine begrenzte, aber 

bedeutende Anwendbarkeit haben könnte). Es ist zu bezweifeln, dass irgendein Schema für 

die Lektüre von Texten, insbesondere von Erzähltexten und noch spezifischer von biblischen 

Erzähltexten, global und fundiert eingesetzt werden kann, so dass die Lektüre des biblischen 

Materials einfach eine regionale Instanz des universellen Verfahrens wäre. Der gegenteilige 

hermeneutische Anspruch ist, wie wir vorhin gesehen haben, schon zweifelhaft genug, wenn 

man ihn an den Kriterien der Kohärenz und der Angemessenheit in Bezug auf die restaurative 

oder revidiert-literarische Lektüre neutestamentlicher Erzählungen misst. Nun muss man aber 

auch hinzufügen, dass ihr Anspruch auf einen adäquaten Status als universelle und grundle-

gende Theorie, die die restaurative Lektüre der „zweiten Naivität“ rechtfertigt, durch die im-

manente Subversion ihrer philosophischen in eine metaphorische Wende an entscheidenden 

Stellen höchst zweifelhaft geworden ist. 

Die Bedrohung für die hermeneutische Theorie besteht darin, dass entweder die „zweite Nai-

vität“ kein Konzept ist, sondern einfach ein irreführender Begriff, und dass die restaurative 

Hermeneutik keine Art des Lesens erklärt oder rechtfertigt, oder dass man, wenn man so et-

was behaupten will, besser eine angemessenere Theorie erfinden sollte, um die Behauptung zu 

stützen. (Sogar ein so globaler, scharfer und vielsagender Kritiker der Dekonstruktion wie 

John Searle räumt die Relevanz der dekonstruktivistischen Kritik an der Phänomenologie ein, 

besonders in ihrer Husserlschen Form).23 Es gibt natürlich noch eine andere Möglichkeit: Man 

könnte behaupten, dass ein Begriff, der der „zweiten Naivität“ ähnelt (wenn auch nicht not-

wendigerweise mit ihr isomorph ist), tatsächlich sinnvoll ist, aber nicht, weil er Teil einer all-

gemeinen Theorie ist oder durch sie gerechtfertigt wird. Aber das ist eine Position, die weder 

die hermeneutischen Phänomenologen noch die Dekonstruktivisten tolerieren werden. 

Eng verwoben mit der Hermeneutik des Sinns und des Verstehens ist eine Position in der mo-

dernen liberalen christlichen Theologie, für die eine angemessene theologische Artikulation 

immer die Frucht einer sorgfältigen Koordination des gegenwärtigen kulturellen Selbstver-

ständnisses, d.h. einer Phänomenologie der zeitgenössischen kulturellen Lebenswelt, mit einer 

Interpretation des normativen Selbstverständnisses sein muss, das dem Christentum, seinen 

Quellen, Traditionen und historisch variierenden äußeren Manifestationen innewohnt.24 Eine 

paradoxe Herausforderung wartet nun auf die Aufmerksamkeit dieser Theologie. Ihre 

                                                 
23 John Searle, The World Turned Upside Down, The New York Review of Books, XXX, 16, 27. Oktober 1983, 

S. 74-79. 
24 Vgl. Tracy, The Analogical Imagination, S. 340. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 18 29.10.2022 

Befürworter sind verständlicherweise bestrebt, die gegenwärtige intellektuelle, kulturelle und 

spirituelle „Situation“ (verstanden als eine Art zusammenhängende, beschreibbare Essenz) in 

ihrer Besonderheit und in ihrer neuesten Form zu erfassen, da sie vielleicht gerade die Zukunft 

gestaltet, die unmittelbar vor uns liegt. Daher wird die gegenwärtige Situation häufig als 

„postmodern“, „postkritisch“, „posttheologisch“ usw. bezeichnet. Man kann durchaus ernst-

hafte Zweifel an der Weisheit dieses Vorgehens als grundlegende und systematische theologi-

sche Strategie hegen. Aber abgesehen von dieser Frage besteht im Kontext unserer Diskussion 

die Herausforderung für die Verfechter dieser Theologie der Koordination oder Korrelation 

nun darin, ernsthaft die Möglichkeit in Betracht zu ziehen, dass die gegenwärtige kulturelle 

Situation unter anderem eine post-hermeneutische und nicht mehr eine hermeneutische Situa-

tion ist, und ihre hermeneutische Perspektive in Übereinstimmung damit zu gestalten, sowohl 

um der technischen Glaubwürdigkeit der hermeneutischen Theorie willen als auch im weite-

ren Sinne der kulturellen Glaubwürdigkeit der Theologie selbst. 

Bislang ist diese Herausforderung von den theologischen Verfechtern der Theorie nicht ange-

nommen worden; sie haben keine Notwendigkeit gesehen, ihre Ansichten ernsthaft zu ändern. 

Bezeichnenderweise erwägen sie die Möglichkeit so mächtiger hochkultureller Symptome wie 

der Dekonstruktion oder Foucaults Beseitigung der inneren Einheit in der Geschichtsschrei-

bung zugunsten von „Systemen der Zerstreuung“25 sowie vieler anderer grundlegender Orien-

tierungen in Bezug auf die Beziehung zwischen dem Selbst und der Kultur, die sich drastisch 

von denen unterscheiden, die unter den Rubriken der Phänomenologie vorgeschlagen werden, 

nur um zu ihren früheren analytischen Ergebnissen zurückzukehren. So oder so bleibt die nor-

mative Permanenz einzigartiger, irreduzibler und geteilter innerer Erfahrung die grundlegende 

Zutat in jeder kulturellen Lebenswelt, die sie entdecken. Die Darstellungen, die andere Optio-

nen bieten, mögen vorübergehende Unterbrechungen in diesem Blickfeld sein, aber sie sind 

niemals potentielle Grundstörer oder immanente Bedrohungen dieser bemerkenswert sicheren 

Auffassung von der Kompatibilität des Selbstverständnisses mit einer Analyse scheinbar jeder 

gegenwärtigen kulturellen Situation. Am Ende werden drastische „andere“ Optionen in der 

Regel zu kooptierten Illustrationen der Notwendigkeit der phänomenologischen Agenda und 

ihrer immerwährenden Entdeckungen trotz ihrer selbst. 

So wie in der hermeneutischen und phänomenologischen Theorie das „Verstehen“ als ein Er-

eignis der Selbstpräsenz eine grundsätzlich unhinterfragte Kategorie bleibt und eine kulturelle 

Welt immer ein bestimmtes kollektives Verstehen ist, so bleibt in der kulturtheologischen 

Version der Theorie die religiöse Erfahrung oder etwas Ähnliches eine gelassen gesicherte 

Kategorie mit einem immer passenden, immer verfügbaren kulturellen Korrelat in jeder Situa-

tion, auch in der posthermeneutischen oder postreligiösen. Um es mit den Worten von David 

Tracy zu sagen: „Wir müssen den Sinn des Unheimlichen – den postreligiösen, religiösen 

Sinn unserer Situation – am Leben erhalten“.26 Er scheint nie wirklich in Frage gestanden zu 

haben. 

III. Aussichten für den wörtlichen Sinn (literal sense) 

Wie sieht es mit der Zukunft der „wörtlichen Lesung“ aus? Je weniger sie in der Theorie ver-

strickt ist und je fester sie nicht in einer narrativen (literarischen) Tradition, sondern in ihrem 

primären und ursprünglichen Kontext verwurzelt ist, d. h. in der „Regel“ einer religiösen Ge-

meinschaft für eine getreue Lektüre, desto deutlicher wird sie wahrscheinlich in Erscheinung 

treten und desto stärker, aber auch flexibler und geschmeidiger wird sie wahrscheinlich sein. 

                                                 
25 Michel Foucault, Die Archäologie des Wissens, Harper Torchbook, 1972, S. 37f. 
26 Tracy, The Analogical Imangination, S. 362. Zu Tracys Ausführungen über Derrida vgl. ebd., S. 117ff., 220ff. 

(Anm. 17), 361ff., passim. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 19 29.10.2022 

Aus dieser Perspektive ist eine Theorie, die sich darauf beschränkt, zu beschreiben, wie und in 

welchem spezifischen Kontext eine bestimmte Art des Lesens funktioniert, eine Verbesserung 

gegenüber der Art von theoretischen Bemühungen, die versuchen, ihre Möglichkeit im Allge-

meinen zu rechtfertigen. 

Die hermeneutische Theorie gehört offensichtlich zur letzteren Art, aber auch jene Argumente 

für und gegen die historische Faktizität der (vielleicht!) geschichtsähnlichen oder wörtlichen 

und (vielleicht!) historischen Erzählungen der Bibel, die seit dem 18. Jahrhundert so viel reli-

giöse und wissenschaftliche Hitze erzeugt haben. Jahrhundert so viel religiöse und wissen-

schaftliche Aufregung verursacht haben. Als Argumente mit Anspruch auf Allgemeingültig-

keit wurden sie in der Regel auf beiden Seiten von der Annahme geleitet, dass „Bedeutung“ 

mit „möglicher Wahrheit“ identisch ist und dass, wenn eine Geschichte zur Gattung der ge-

schichtsähnlichen oder „realistischen“ Erzählung gehört, ihre Bedeutung qua möglicher 

Wahrheit zu der Klasse gehört, die „Faktizität“ genannt wird. Der notwendige Umkehrschluss 

ist, dass Geschichten, die nicht nach diesem Kriterium beurteilt werden können, letztlich nicht 

realistisch sind, sondern zu einem anderen Genre gehören und daher eine andere Art von 

Wahrheitsanspruch erheben. (Dies ist schließlich der springende Punkt bei der Lektüre des 

Neuen Testaments durch die Vertreter der „zweiten Naivität“ der „restaurativen“ Hermeneu-

tik. In ihrer Lesart „enthüllt“ die „Geschichtlichkeit“ des menschlichen Wesens und der 

menschlichen Erzählungen die Wahrheit und Wirklichkeit einer sekundären und transzenden-

ten Welt, die sich völlig von der narrativen Beschreibung unterscheidet und letztere stattdes-

sen in eine Metapher verwandelt. Daher ziehen sie in den synoptischen Evangelien den meta-

phorischen und enthüllenden Charakter der Gleichnisse dem realistischen, buchstäblich be-

schreibenden Charakter der Passions- und Auferstehungserzählungen vor). 

Ein neuerer Vorschlag in der Diskussion über die gegenseitige Beeinflussung von realistischer 

Erzählung und historischer Tatsachenbehauptung in Bezug auf biblische Erzählungen, insbe-

sondere die synoptischen Evangelien, stellt einen Übergang von einer leistungsstarken zu ei-

ner weniger ehrgeizigen Art der allgemeinen Theoriebildung dar. Sie geht davon aus, dass die 

Geschichten der Evangelien wie auch große Teile der alttestamentlichen Erzählungen in der 

Tat „realistisch“ sind, dass aber die Frage, ob sie Tatsachenbehauptungen oder andere Arten 

von Wahrheitsansprüchen aufstellen oder nicht, nicht in den Bereich der hermeneutischen Un-

tersuchung fällt. „Bedeutung“ ist in dieser Sichtweise logisch von „Wahrheit“ zu unterschei-

den, selbst wenn die beiden eine so starke familiäre Ähnlichkeit aufweisen, wie es die Be-

zeichnungen „geschichtsähnlich“ und „historisch“ implizieren. Die Faktizität oder Nicht-Fak-

tizität zumindest einiger dieser Erzählungen, die zweifellos in einem größeren religiösen oder 

noch allgemeineren Kontext von Bedeutung ist, ist ein anderes Argument als die Frage nach 

ihrer Bedeutung.27 

Zwei miteinander zusammenhängende Annahmen werden impliziert, wenn dieser Schritt als 

Teil eines Plädoyers für eine realistische oder wörtliche (wie auch figurale) Lesart gemacht 

wird. Erstens wird die Frage aufgeschoben, ob „Wahrheit“ eine allgemeine Klasse ist (über 

spezifische wahre Dinge hinaus), zu der alle vernünftigen Menschen den gleichen Zugang ha-

ben, als eine Reihe von richtigen Schlussfolgerungen, die aus glaubwürdigen Gründen gezo-

gen werden, durch rationale Verfahren, die allen gemeinsam sind (außer dass, im Gegensatz 

zu mir, noch nicht jeder die richtige Vernunft gefunden hat). Aber zweitens kann man behaup-

ten, dass „Bedeutung“ im Gegensatz zu „Wahrheit“ eine solche allgemeine Klasse ist, die al-

len vernünftigen Menschen, die Gattung, Art und Einzelfall richtig zu verknüpfen wissen, 

gleichermaßen zugänglich ist. Man beruft sich zunächst auf eine qualitativ unterschiedliche 

                                                 
27 Diese Position wird vom Autor in The Eclipse of Biblical Narrative (New Haven: Yale University Press, 1974) 

angedeutet und in The Identity of Jesus Christ (Philadelphia: Fortress Press, 1975) explizit gemacht. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 20 29.10.2022 

Gattung von Texten (und Bedeutungen), die „literarisch“ genannt wird, und argumentiert dann 

sowohl historisch als auch prinzipiell, dass es innerhalb dieser Gattung eine Art gibt, die „rea-

listische Erzählung“ genannt wird und die sich von z.B. der Romanze oder dem Heldenepos 

deutlich unterscheidet. Zu dieser Gattung soll die biblische Erzählung gehören, ja sie wird oft 

als ihr Original und Paradigma bezeichnet.28 

Die Ähnlichkeit dieser Sichtweise mit dem angloamerikanischen „New Criticism“ ist offen-

sichtlich und wurde schon oft hervorgehoben. Beide behaupten, dass der Text eine eigene nor-

mative und reine „Sinn“-Welt ist, die unabhängig von jeglichem Sachbezug und unabhängig 

von der Intention des Autors oder der Rezeption durch den Leser mit der Autorität einer 

selbstverständlichen Verständlichkeit für sich selbst steht. Die „Interpretation“ des Lesers 

kann, ja muss minimal, wiederholend und formal sein, so dass schon der Begriff „Interpreta-

tion“ irreführend hoch gegriffen ist. „Kritik“ ist ein weitaus passenderer Begriff, weil er zu-

rückhaltender ist und den Text unantastbar lässt, indem er sich auf die Analyse zweiter Ord-

nung beschränkt, vor allem auf die formalen Stilmittel, die den „literarischen“ Teil des Textes 

ausmachen. Im Fall des „realistischen“ Romans sind dies Mittel wie die zeitliche Strukturie-

rung, die irreduzible Interaktion von Figur und Handlung, der gewöhnliche oder „gemischte“ 

und nicht der gehobene Stil und so weiter. Diese Mittel gehören zum Wesen des Textes und 

zu seiner Qualität als sprachliches Sakrament, das untrennbar mit der Welt verbunden ist, die 

es darstellt (und nicht nur repräsentiert), aber auch das Mittel ist, mit dem diese Welt dem Le-

ser vermittelt wird, so dass er sie ohne großen eigenen „kreativen“ Beitrag verstehen kann. 

Diese Sichtweise ist weniger leistungsfähig als die hermeneutische Theorie, nicht nur, weil sie 

sich auf die „Bedeutung“ beschränkt, die sich logisch von der „Wahrheit“ unterscheidet, son-

dern auch, weil die formalen Merkmale des realistischen Erzählens, über die sie verallgemei-

nert, oft eher implizit als explizit sind, so dass sie eher in Textbeispielen gezeigt als in abstrak-

ten Begriffen erklärt werden müssen. Aber auch wenn sie weniger leistungsfähig ist, bleibt sie 

eine allgemeine Theorie: Die Evangelienerzählungen „bedeuten“ realistisch, weil das die all-

gemeine literarische Klasse ist, zu der sie gehören. Aber gerade in Bezug auf die verallgemei-

nernde Angemessenheit hat diese Theorie gravierende Schwächen. Erstens ist die Behauptung 

der Selbstsubsistenz oder Selbstreferenzialität des Textes abseits jeder wahren Welt so künst-

lich wie sie (vielleicht!) logisch vorteilhaft sein mag: Darüber hinaus wird diese Ansicht in 

der Regel nicht konsequent vertreten, denn die New Critics argumentieren nicht nur für die 

Integrität, sondern auch für die Wahrheit ihres Ansatzes, wenn sie von gegenteiligen reduktio-

nistischen Ansichten wie dem Historismus, dem Strukturalismus oder der Dekonstruktion an-

gegriffen werden. Trotz ihrer antiphilosophischen oder nicht-philosophischen Ausrichtung 

vertreten viele von ihnen eine Theorie einer rein ästhetischen Art von Wahrheit in der Litera-

tur. Zweitens ist es ebenso künstlich und zweifelhaft, ein rein äußeres Verhältnis von Text und 

Lektüre zu behaupten, das die wechselseitige Verflechtung von Interpretation und Textbedeu-

tung (im Sinne der hermeneutischen Theoretiker) oder von Lektüre und Textualität des Textes 

(im Sinne der Dekonstruktivisten) außer Acht lässt. Wenn eine Erzählung oder ein Gedicht 

„nicht bedeuten, sondern sein“ soll, kommt der Verzicht auf die Paraphrase als geeignetes 

Mittel zur Verwirklichung dieses Ideals einer Inthronisierung der verbalen Wiederholung als 

höchste Form des Verstehens gleich. 

Kurz gesagt, die weniger leistungsfähige allgemeine Theorie, die die wörtliche oder realisti-

sche Lesart der Evangelien aufrechterhält, kann genauso gefährlich sein wie ihr majestätischer 

und prätentiöser hermeneutischer Vetter. Es gibt noch ein größeres Problem mit der beschei-

deneren Sichtweise. Die Ähnlichkeit des New Criticism mit der christlichen Theologie 

                                                 
28 Die klassische Erklärung für diesen Fall ist Erich Auerbach, Mimesis. The Representation of Reality in West-

ern Literature (Princeton: Princeton University Press, 1953). 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 21 29.10.2022 

(insbesondere mit den aristotelischen Formen dieser Theologie) und seine teilweise Ableitung 

von ihr ist oft und zu Recht hervorgehoben worden. Dem Text den Status einer vollständigen 

und autoritativen Verkörperung der „Wahrheit“ im „Sinn“ zu verleihen, so dass er rein und 

objektiv selbstreferentiell ist, ist ein literarisches Äquivalent zum christlichen Dogma von Je-

sus Christus als fleischgewordenem Sohn Gottes, dem göttlichen Wort, das eins ist mit der 

leiblichen Person, die es annimmt. Es handelt sich hier um eine allgemeine Theorie über 

Texte, deren paradigmatischer Fall nicht nur in erster Linie nicht textuell ist, sondern, was 

noch wichtiger ist, selbst die Grundlage und nicht nur eine Instanz des Bedeutungsumfangs 

und der Kohäsion von Bedeutung und Wahrheit ist, in Bezug auf die sie artikuliert wird. In 

der christlichen Tradition war immer klar, dass die Bejahung der Wahrheit eines Dogmas wie 

das der Inkarnation durch den Glauben und nicht durch rationale Beweise erfolgen muss. We-

niger offensichtlich, aber ebenso wahr ist, dass, wenn das Dogma konsequent vertreten wer-

den soll, seine eigentliche Bedeutung, d.h. seine logische wie ontologische Denkbarkeit, eine 

Sache des Glaubens und damit der Vernunft ist, und zwar strikt im Modus des Glaubens, der 

nach Verständnis strebt. Nehmen wir an, dass eine partielle, aber passende Umschreibung der 

Evangeliengeschichten zweiter Ordnung unter den allgemeinen und unterschiedlichen ontolo-

gischen Kategorien der unendlichen oder göttlichen und endlichen oder menschlichen „Natu-

ren“ vorgenommen werden kann (und es gibt keinen Grund zu der Annahme, dass diese Kate-

gorien für das, was man treffend, wenn auch bescheiden, als „Interpretation“ des Dogmas be-

zeichnen kann, schlechter oder besser sind als eine Reihe anderer): Die implizite Regel des re-

ligiösen Gebrauchs oder die „Glaubensregel“, nach der dies geschehen soll, besteht darin, dass 

die Vorstellbarkeit der Einheit der beiden Kategorien in der persönlichen Zuschreibung, ohne 

ihre Unterscheidbarkeit qua Kategorien zu beeinträchtigen, von der Fakt dieser Einheit ab-

hängt. Umgekehrt ist also zu bestreiten, dass die Tatsache logisch von der Denkbarkeit der 

Einheit der Kategorien abhängig ist. Alle deskriptiven Bemühungen, didaktisch oder abstrakt 

zu zeigen, anstatt narrativ zu wiederholen, wie die Einheit so beschaffen ist, dass sie die Un-

terscheidung der Kategorien nicht beeinträchtigt, oder wie sie von Natur aus für die Vereini-

gung geeignet sind, werden scheitern oder, eine bessere Alternative, unvollständig bleiben. 

Die „Regel“ für die Behauptung des Dogmas und den Einsatz der Kategorien in diesem Pro-

zess wird daher immer einen reservierten oder negativen Charakter haben: In der angemesse-

nen philosophischen Artikulation des Dogmas darf nichts gesagt werden, was den berechtig-

ten Vorrang der Kohärenz der Kategorien in der einheitlichen personalen Zuschreibung ge-

genüber ihrer bleibenden logischen Unterscheidbarkeit gefährden würde. Diese Zurückhaltung 

hat zur Folge, dass die vollständige, positive Erklärung des rationalen Status der Regel zwar 

keineswegs ein unangemessenes Ziel ist, aber auf eine andere Bedingung als unsere gegen-

wärtige Endlichkeit warten muss. Für den Moment ist der im Dogma artikulierte Glaube unter 

dieser Annahme in der Tat nicht irrational, „paradox“ oder „fideistisch“, sondern eher rational 

und doch fragmentarisch. Die formale Erklärung der Logik des Dogmas ist von einer (be-

scheidenen) transzendentalen Art. 

Die Ironie des New Criticism (und es ist nicht der erste Fall dieser Art) besteht darin, dass er 

diesen spezifischen Fall und diese Regel nimmt und sie stattdessen in eine allgemeine Theorie 

der Bedeutung, der Literatur und sogar der Kultur verwandelt. Losgelöst vom Original, das 

der eigentliche, unverzichtbare Grund und Gegenstand seiner Bedeutung ist, wird die spezifi-

sche Regel stattdessen in ihr Gegenteil verkehrt, in ein Schema, das eine ganze Klasse allge-

meiner Bedeutungskonstruktionen umfasst, von einer christlichen Kultur (in den religiös-im-

perialistischen und mehr als nur leicht phantasierenden Visionen von T. S. Eliots kulturtheolo-

gischen Schriften) bis zu Literaturgattungen. Sie alle werden „inkarnatorisch“ oder „sakra-

mental“ verstanden. Infolgedessen ist das Original dieses Ableitungsprozesses, die Lehre von 

der Inkarnation des Wortes Gottes in der Person und dem Schicksal Jesu von Nazareth, nun zu 

einem optionalen Mitglied innerhalb der allgemeinen Klasse geworden, an das diejenigen, die 

sich der Klasse anschließen, glauben können oder nicht. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 22 29.10.2022 

Es mag eine Klasse namens „realistische Erzählung“ geben oder auch nicht, aber sie als eine 

allgemeine Kategorie zu betrachten, von der die synoptischen Erzählungen der Evangelien 

und ihre teilweise Umschreibung zweiter Ordnung in der Lehre von der Menschwerdung eine 

abhängige Instanz sind, bedeutet zunächst, den Karren vor das Pferd zu spannen und dann die 

Leinen zu kappen und zu behaupten, das Fahrzeug sei selbstfahrend. Der realistische Roman, 

in dem sich Geschichtlichkeit und Geschichte in gegenseitiger Verwirrung über ihren Reali-

tätsstatus und ihr Verhältnis zueinander gegenseitig bedrohen (so dass Balzac behaupten 

konnte, seine Romane seien wahre Geschichte, während Truman Capote für seine Berichte 

über eine Reihe grausamer Morde im ländlichen Kansas eine Kategorie namens „nonfictional 

novel“ erfinden konnte), ist, aus der Perspektive der Glaubensregel und ihrer interpretativen 

Verwendung in der christlichen Tradition nichts anderes als eine angemessene, wenn auch rät-

selhafte und unvollständige Analogie oder ein „Typus“ ihres „Anti-Typus“, der Kohärenz 

zwischen der sprachlichen oder erzählerischen und der realen Welt, die in den Geschichten 

der Evangelien wiedergegeben wird. In dieser Tradition wird die askriptive Wörtlichkeit der 

Geschichte, die Geschichtsgleichheit (history-likeness), wenn man so will, des singulären Ak-

teurs, der die Einheit von menschlicher Endlichkeit und göttlicher Unendlichkeit verkörpert, 

Jesus von Nazareth, selbst als Grund, Garantie und Vermittlung der Wahrheit des dargestell-

ten Geschehens, seiner Historizität, wenn man so will, angesehen – wenn man denn im Ge-

folge der Aufklärung diese Kategorien der beschreibenden Bedeutung und der referenziellen 

Wahrheit verwenden will. Die sprachliche, textuelle Welt ist in diesem Fall nicht nur die not-

wendige, sondern auch die hinreichende Grundlage für die Orientierung in der realen Welt, so 

der christliche Anspruch an diese Erzählung und nur an diese Erzählung. Dies ist kaum die 

Art von Behauptung, die man zu einer Instanz einer allgemeinen Klasse machen möchte, we-

der in der Geschichtstheorie noch in der Theorie des Romans, selbst wenn es sich um ein Ge-

genbild handelt, das einer Vielzahl von unvollkommenen, partiellen Typen dient. 

Was auch immer man von der hermeneutischen Theorie der Phänomenologen halten mag, sie 

ist eine allgemeine Theorie; unter ihrer Schirmherrschaft verschwindet jedoch die wörtliche 

Lesart der Evangelienberichte, sowohl weil die Theorie sie in ihrer Anwendung in die Inkohä-

renz und aus der Existenz revidiert, als auch weil die Theorie qua Theorie ihren Anspruch auf 

die Verfügbarkeit der revidierenden Literalität einer „zweiten Naivität“ nicht überzeugend 

einlösen kann. Was den New Criticism betrifft, so ist eine wörtliche Lesung der Evangelien 

unter seinen Auspizien angemessen, aber nur, weil und insofern es sich tatsächlich um ein 

verkapptes christliches Verständnis der Evangelien handelt und nicht um eine Lesung im Rah-

men einer allgemeinen Theorie, nicht einmal einer niedrigeren Bedeutungstheorie als dem all-

gemeinen hermeneutischen Schema. 

Der sensus literalis ist kein Beispiel für eine erklärende Bedeutungstheorie, die sich mit dem 

Status und der Möglichkeit eines bestimmten Falles unter ihrer Schirmherrschaft befasst, son-

dern eine Lektüre, von der man zunächst sagen muss, dass sie die allgemeinen Kategorien, die 

sie mit anderen Lektüren teilt – und die sie in der Tat teilen muss –, beherrscht und zu ihren 

eigenen Zwecken verbiegt (z. B. „Bedeutung“, „Wahrheit“ sowie deren Beziehung). Es ist 

eine fallspezifische Lektüre, die anderswo reduzierte Entsprechungen finden kann oder auch 

nicht. Zweitens ist sie nicht nur fallspezifisch, sondern gehört als solche in erster Linie in den 

Kontext einer soziolinguistischen Gemeinschaft, d. h. der spezifischen Religion, zu der sie ge-

hört, und nicht in ein literarisches Ambiente. Beide Überlegungen bedeuten, dass wir unseren 

theoretischen Blick noch weiter auf die Ebene der bloßen Beschreibung und nicht der Erklä-

rung senken, auf die spezifische Gruppe von Texten und den spezifischsten Kontext, statt auf 

eine allgemeine Klasse von Texten („realistische Erzählung“) und den allgemeinsten Kontext 

(„menschliche Erfahrung“). 

Diese Übung in Selbstbeschränkung sollte trotz der Komplexität der bisherigen Ausführungen 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 23 29.10.2022 

nicht schwer zu erklären sein. Sie schließt auch nicht aus, die Tatsache oder den Charakter 

möglicher Wahrheitsansprüche zu untersuchen, die mit der wörtlichen Lesung der Evangelien 

verbunden sind. Es ist lediglich eine Anerkennung des unausweichlich mehrdeutigen oder 

problematischen philosophischen Status solcher Behauptungen, wenn sie unter der Schirm-

herrschaft allgemeiner Theorien analysiert werden. Die theoretische Aufgabe, die mit der 

wörtlichen Lesung der Evangelienerzählungen vereinbar ist, besteht darin, zu beschreiben, 

wie und in welchem Kontext sie funktioniert. In dieser Hinsicht brauchen wir nicht viel mehr 

zu tun, als an den Anfang des Essays zurückzukehren: Etablierte oder „einfache“ Lesarten 

sind dadurch gerechtfertigt, dass sie mit den Regeln einer Religionsgemeinschaft für die Lek-

türe ihres heiligen Textes übereinstimmen. Es ist bestenfalls fraglich, ob sie unter anderen 

Umständen gerechtfertigt sind, es sei denn, sie sind recht provisorisch: Theorien des realisti-

schen Erzählens zum Beispiel sind wahrscheinlich nicht sehr plausibel, es sei denn in Verbin-

dung mit einem informellen kulturellen Konsens, dass bestimmte Texte den quasi heiligen 

und objektiven literarischen Status von „Klassikern“ haben, die den Kern eines breiteren lite-

rarischen „Kanons“ bilden. Die Plausibilitätsstruktur ist in diesem Fall eine literarische Nach-

ahmung der Autoritätsstruktur einer Religionsgemeinschaft; sie beruht auf einer Tradition, die 

durch gemeinschaftliche, in der Regel professionelle Instanzen gestützt wird, die befugt sind, 

den Konsens darüber zu artikulieren, was in den Kanon aufgenommen werden soll und was 

innerhalb dieser privilegierten Gruppe als „Klassiker“ besonders hervorgehoben werden soll. 

Das Plädoyer von Vertretern der phänomenologischen Hermeneutik, dass der Status eines 

„Klassikers“ gerechtfertigt sei, wenn ein Werk eine „realisierte Erfahrung des Wesentlichen, 

des Bleibenden“29 biete, ist kaum mehr als ein stillschweigendes Eingeständnis, dass der vo-

rübergehende kulturelle Konsens bereits am Abklingen ist, und mit ihm die vereinbarten oder 

„einfachen“ Lesarten. Als Rechtfertigungsargument ist es ein letztes Aufbäumen, egal wie 

stichhaltig es als Bericht darüber sein mag, wie die Menschen wahrscheinlich Werke erleben 

werden, die bereits (oder noch) den kulturellen Status von Klassikern haben. 

In der Tradition der christlichen Religion und ihres Gemeinschaftslebens hat die Heilige 

Schrift viele Rollen gespielt; sie war ein Leitfaden für das Leben, eine Inspiration für Herz 

und Verstand, eine Norm für den Glauben. Die (größtenteils, aber nicht vollständig) informel-

len Regeln, nach denen sie in der Gemeinschaft gewöhnlich gelesen wurde, waren inmitten 

vieler Meinungsverschiedenheiten über ihren Inhalt recht flexibel und in der Regel nicht zu 

eng gefasst. Die minimale Übereinkunft über die Lektüre der Heiligen Schrift (im Unterschied 

zu ihrem Status oder ihrer Reichweite) war die folgende: Erstens darf die christliche Lesart 

der christlichen Schriften nicht die wörtliche Zuschreibung der Ereignisse, Lehren, persönli-

chen Eigenschaften und religiösen Attribute, die mit Jesus in den Geschichten, in denen er 

eine Rolle spielt, sowie in den anderen Schriften des Neuen Testaments, in denen sein Name 

genannt wird, in Verbindung gebracht werden, an Jesus und nicht an irgendeine andere Per-

son, ein Ereignis, eine Zeit oder eine Idee leugnen. Diese Zuschreibung schließt gewöhnlich 

auch die indirekte Erwähnung des „Reiches Gottes“ ein, dessen parabolische Verkündigung 

ihm in den Texten zugeschrieben wird und für das er selbst (in einer Formulierung von Austin 

Farrer) als „selbst verwirklichtes Gleichnis“ in Wort und Tat angesehen wurde. Zweitens darf 

keine christliche Lesart die Einheit von Altem und Neuem Testament leugnen oder die Kon-

gruenz (was keineswegs gleichbedeutend ist mit wörtlicher Identität) dieser Einheit mit der 

askriptiven Wörtlichkeit der Evangelienberichte. Drittens sind alle Lesarten zulässig, die nicht 

prinzipiell im Widerspruch zu diesen beiden Regeln stehen, und zwei der offensichtlichen 

Kandidaten wären die verschiedenen Arten von historisch-kritischen und literarischen Lesar-

ten. 

Unabhängig davon, ob es in anderen Religionen exakte Parallelen zu dieser Art des geregelten 

                                                 
29 Tracy, Die analoge Vorstellungskraft, S. 108. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 24 29.10.2022 

Gebrauchs von Schriften zur Erbauung, praktischen Anleitung und Orientierung im Glauben 

der Mitglieder gibt, ist dies zumindest ein typischer Bestandteil eines erkennbar religiösen 

Musters.30 

In längst vergangenen Zeiten haben Beobachter die Praktiken und Überzeugungen verschiede-

ner „hoher“ Religionen nebeneinander gestellt, um einzelne Punkte wie das Wesen des Göttli-

chen oder den Charakter des Heils zu vergleichen und gegenüberzustellen. Dieses Vorgehen 

wurde zu Recht als naiv und hölzern empfunden, weil es die Frage nach den Kriterien für den 

Vergleich außer Acht ließ. Das Ergebnis der Suche nach Kriterien war eine Flut von Theorien 

über das Verhältnis der Religion zur menschlichen Natur, zum Charakter der Gesellschaft, 

zum Verlauf der Menschheitsgeschichte insgesamt (sind Religion und Geschichte evolutio-

när?) oder zu den spezifischen Gast- oder Wirtskulturen, mit denen bestimmte Religionen ver-

flochten sind (sind Religionen einzigartig und relativ und daher unvergleichbar, weil Kulturen 

es sind?). Die Stärke der Religionsphänomenologie besteht darin, eine neue Option vorzu-

schlagen: Es gibt zwar ein irreduzibel selbstidentisches, universelles „Wesen“ der Religion, 

aber es ist nicht in den empirisch gegebenen Oberflächendaten oder Manifestationen der Reli-

gion zu finden – die kulturspezifisch bleiben -, sondern in der Tiefenerfahrung, deren symbo-

lische Formen sie sind. Diese Essenz oder Qualität muss aus ihnen abgeleitet werden, ist 

ihnen aber logisch voraus. Religion ist präkognitiv, sie ist in der transzendentalen Dimension 

beheimatet, in der sich das Selbst durch die unverzichtbaren Instrumente der Kultur (Kunst, 

Ritual, Mythos usw.) begreift. Im Gegensatz zu anderen Auffassungen von Religion ist diese 

Sichtweise in der Lage, sowohl die Einheit als auch die Vielfalt im Spektrum der Weltreligio-

nen zu würdigen, natürlich immer unter der doppelten Annahme der Priorität der Einheit und 

ihres transzendentalen oder erfahrungsbezogenen Charakters: Das einheitliche Wesen der Re-

ligion zu verstehen ist identisch damit, in einer wie auch immer abgeschwächten Form, reli-

giös zu sein. 

Skepsis gegenüber dieser Sichtweise – die Zuweisung eines primordialen Status für das Selbst 

und seine Erfahrung, die Behauptung einer angeborenen religiösen Kohabitation von Selbst 

und „Heiligem“ oder „Transzendentem“, die mangelnde Überzeugungskraft ihrer hermeneuti-

schen Unternehmungen – muss nicht dazu führen, dass man zu einem Verständnis der Religi-

onen als Produkte entweder identischer Mechanismen in institutionellen Verhaltensmustern 

oder unterscheidbarer und daher unvergleichbarer Kulturen zurückkehrt. Mit Phänomenolo-

gen kann man darin übereinstimmen, dass Religionen (und Kulturen, was das betrifft) persön-

liche und zwischenmenschliche Aktivitäten sind – wenn auch vielleicht nicht in erster Linie 

Erfahrungen – und nicht unpersönliche oder überpersönliche Entitäten mit unabhängigen kau-

salen Kräften, ohne einer stark entwickelten allgemeinen Theorie des Selbst oder des Verste-

hens in phänomenologischer Weise anzuhängen. Gleichzeitig kann man mit interpretierenden 

Sozialwissenschaftlern übereinstimmen, die der Meinung sind, dass eine „Kultur“ (einschließ-

lich einer Religion) wie eine Sprache ist, ein mehrstufiges kommunikatives Netzwerk, das den 

unverzichtbaren Kontext bildet, der es den Menschen ermöglicht, sowohl sich selbst als auch 

ihre gegenseitigen Beziehungen zu gestalten. Wie im Fall der Phänomenologie in Bezug auf 

das Selbst, so ist es auch im Fall der Sozialwissenschaft in Bezug auf die Kultur am besten, 

die verallgemeinernde Tendenz zurückzustellen, die die Theorie von der deskriptiven zur er-

klärenden Kraft erhebt. (Die „reduktive“ Erklärung von Kulturen und insbesondere von Reli-

gionen kann mit einer Interpretation oder Darstellung vom rein deskriptiven Standpunkt aus 

vereinbar sein oder auch nicht; der Punkt ist, dass es sich um einen Übergang zu einem ganz 

anderen und verallgemeinernden Stadium der Reflexion handelt. Man muss nur darauf achten, 

dass die Integrität und Komplexität der Beschreibung beim Übergang nicht verloren geht. 

                                                 
30 Für eine interessante Parallele siehe Gerhard Böwering, The Mystical Vision of Existence in Classical Islam 

(Berlin und New York: Walter de Gruyter, 1980), S. 140ff. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 25 29.10.2022 

Reduktive Theoretiker oder Meister und Jünger des „Verdachts“ sind in der Regel besser da-

rin, an einem Punkt hinter dem Übergang anzusetzen und zurückzublicken, als den Übergang 

tatsächlich zu vollziehen oder zu erklären). 

Der deskriptive Kontext für den sensus literalis ist also die Religion, zu der er gehört, verstan-

den als ein bestimmter Code, in dem Überzeugungen, Rituale und Verhaltensmuster, Ethos 

und Narrative, als ein gemeinsames semiotisches System zusammenkommen, und auch als die 

Gemeinschaft, die dieses System verwendet – abgesehen davon, dass der Begriff („semioti-

sches System“) in diesem Fall nicht mehr als eine unpassende Metapher ist. Clifford Geertz 

nennt Kultur ein „gehandeltes Dokument“, und dieser Begriff trifft auch auf Religion zu.31 

Geertz nennt die theoretischen Bemühungen um eine Beschreibung von Kultur auf niedriger 

Ebene, die wir auch für Religion bestätigt haben, „dichte Beschreibung“ (unter Verwendung 

eines Begriffs von Gilbert Ryle). Es handelt sich erstens um die Beschreibung von Details als 

Teile von „zusammenhängenden Systemen konstruierbarer Zeichen ..., innerhalb derer sie 

verständlich ... beschrieben werden können“.32 Zweitens ist es eine Beschreibung aus der 

Sicht des Akteurs, des Teilnehmers oder des Sprachbenutzers, jedoch ohne Mimikry oder 

Identitätsverwechslung seitens des Interpreten.33 

Diejenigen, die dieser Theorie auf niedriger Ebene folgen, um Religionen als Symbolsysteme 

zu „platzieren“, sind überzeugt, dass die Beschreibung und kritische Beurteilung einer Reli-

gion innerhalb der Religionsgemeinschaft selbst und die externe „dicke“ Beschreibung zwar 

nicht identisch, aber auch nicht völlig verschieden sind. Ihre Kongruenz erfordert jedoch nicht 

die aufwendige Synthese einer allgemeineren, erklärenden Theorie – im Gegenteil, sie ent-

zieht sich ihr. Um eine Religion oder eine Kultur zu verstehen, in der man nicht heimisch ist, 

bedarf es keiner allgemeinen Lehre über den Kern des Menschseins, des Selbstseins und der 

Grundlagen der intersubjektiven Erfahrung. Natürlich bedarf es der normalen menschlichen 

Sensibilität und des Respekts. Aber darüber hinaus, um es mit Geertz’ Worten auszudrücken: 

Was auch immer man für ein genaues Gefühl dafür bekommt, wie seine Informanten 

„wirklich sind“, kommt ... aus der Fähigkeit, ihre Ausdrucksweisen zu deuten, was ich 

ihr Symbolsystem nennen würde. ... Die Form und den Druck des Innenlebens der Ein-

geborenen zu verstehen, ist eher so, als würde man ein Sprichwort verstehen, eine An-

spielung auffassen, einen Witz sehen – oder ... ein Gedicht zu lesen – als eine Gemein-

schaft zu erreichen.34 

Dies ist ein Verstehen ohne „Empathie“ oder „transkulturelle Identifikation mit unseren Sub-

jekten“.35 George Lindbeck hat diesen theoretischen Einsatz auf niedriger Ebene bei der Ana-

lyse von Religionen einen „kulturlinguistischen Ansatz“ zum Thema genannt36 und den Be-

griff „intratextuell“ verwendet, um die Art von Theologie – die „normative Explikation der 

Bedeutung, die eine Religion für ihre Anhänger hat“ – zu beschreiben, die nicht identisch, 

sondern kongruent mit ihr ist.37 Die Kongruenz liegt in der Überzeugung, dass  

die Bedeutung durch den Gebrauch einer bestimmten Sprache konstituiert wird und 

                                                 
31 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973), S. 10. 
32 Ebd., S. 13. 
33 Ebd., S. 13, 27. 
34 Geertz, From the Native's Point of View. On the Nature of Anthropological Understanding, in: P. Rabinow 

und W. M. Sullivan (Hrsg.), op. cit., S. 240ff. 
35 Ebd., S. 226. 
36 George A. Lindbeck, The Nature of Doctrine. Religion and Theology in a Postliberal Age (Philadelphia: West-

minster Press, 1984), S. 32ff. Ich möchte diesem Buch und seinem Autor meine tiefe Dankbarkeit bezeugen. 
37 Ebd., S. 113. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 26 29.10.2022 

nicht von ihr zu unterscheiden ist. Der richtige Weg, um zu bestimmen, was „Gott“ be-

deutet, besteht also beispielsweise darin, zu untersuchen, wie das Wort in einer Reli-

gion funktioniert und dadurch Realität und Erfahrung formt, und nicht darin, zunächst 

seine präpositionale oder erfahrungsbezogene Bedeutung zu ermitteln und seine Ver-

wendungen entsprechend neu zu interpretieren oder umzuformulieren.38 

„Intratextualität“ wird in vielen der „hohen“ Religionen nicht nur in einem erweiterten oder 

metaphorischen, sondern in einem wörtlichen Sinn verwendet, denn sie sind in unterschiedli-

chem Maße „Religionen des (oder eines) Buches“. „Sie alle haben einen relativ festen Kanon 

von Schriften, die sie als exemplarische oder normative Instanziierungen ihrer semiotischen 

Codes behandeln. Ein Test der Treue ist für alle der Grad der Übereinstimmung der Beschrei-

bungen mit dem semiotischen Universum, das paradigmatisch in den heiligen Schriften ko-

diert ist.“39 

Die Richtung des intratextuellen Interpretationsflusses ist die der Aufnahme des außentextli-

chen Universums in den Text und nicht die umgekehrte (außentextliche) Richtung. Der Wort-

sinn ist die paradigmatische Form einer solchen intratextuellen Interpretation im Gebrauch der 

christlichen Gemeinschaft von ihrer Schrift: Die wörtliche Zuschreibung der mit ihm verbun-

denen Geschichten an Jesus von Nazareth ist von so weitreichender Bedeutung, dass sie nicht 

nur als Fokus für die innerkanonische Typologie dient, sondern die außerkanonische Sprache 

in ihren vielfältigen deskriptiven Verwendungen in einen typologischen Bezug zu diesen Ge-

schichten umformt. Der Grund, warum das intratextuelle Universum dieses christlichen Sym-

bolsystems ein narratives ist, liegt darin, dass eine bestimmte Gruppe von Texten, die zufällig 

narrativ sind, sogar innerhalb der Schrift primär geworden ist und eine wörtliche Lesart als ih-

ren primären oder „einfachen“ Sinn erhalten hat. Sie sind zum Paradigma für die Auslegung 

nicht nur dessen geworden, was innerhalb dieses Systems liegt, sondern auch für alles, was 

außerhalb liegt. Sie bilden das Interpretationsmuster, nach dem die gesamte Wirklichkeit in 

dieser Religion erfahren und gelesen wird. Nur in einem sekundären oder abgeleiteten Sinn 

sind sie Bestandteil einer allgemeinen und literarischen Erzähltradition geworden. Letztere ist 

in der Tat nicht nur ein vorläufiger, sondern ein höchst variabler Kontext für diese Texte; sie 

ist nicht grundlegend für ihre Bedeutung, und es gibt keinen inneren Grund für die Annahme, 

dass eine bestimmte allgemeine Theorie für ihre Lektüre in diesem Kontext, sei sie hermeneu-

tisch oder anti-hermeneutisch, den Vorrang haben sollte – einschließlich derjenigen der Neuen 

Kritik mit ihrer logischen Abhängigkeit von der christlichen Theologie. Ebenso klar ist, dass 

man einmal mehr das Pferd von hinten aufzäumt – aber diesmal ist der Wagen theologisch 

und nicht literarisch -, wenn man eine allgemeine und unveräußerliche menschliche Eigen-

schaft namens „Erzählung“ oder „Narrativität“ konstruiert, innerhalb derer man die Evange-

lien interpretieren und die Möglichkeit ihrer existentiellen und ontologischen Bedeutung be-

gründen kann. Die Vorstellung, die christliche Theologie gehöre zu einer allgemeinen Klasse 

der „narrativen Theologie“, ist nicht mehr als ein kleines Irrlicht. 

„Bedeutung“ in einem kulturell-sprachlichen und intratextuellen Interpretationsrahmen ist die 

Fähigkeit, die es dem Ethnographen und dem Eingeborenen ermöglicht, sich in gegenseitigem 

Respekt zu begegnen; wenn sie zufällig dieselbe Person sind, ist sie die Brücke, über die sie 

von einem Ufer zum anderen gehen und die Rückreise antreten können; wenn sie Eingeborene 

aus verschiedenen Stämmen sind, ist sie die gemeinsame Basis, die sich beim Erlernen der 

Sprache des anderen ergibt, und nicht eine bekannte Voraussetzung für eine solche Begeg-

nung. 

                                                 
38 Ebd., S. 114. 
39 Ebd., S. 116. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 27 29.10.2022 

Um zum Anfang zurückzukehren: Die dritte dieser Aufgaben ist vielleicht die dringlichste für 

die christliche Auslegung und für die Zukunft ihrer Verwendung des Wortsinns. Denn der 

nächste Nachbar des Christentums in all seinen verschiedenen Formen ist das Judentum mit 

seiner eigenen Vielfalt, und sie teilen jene Teile einer gemeinsamen Schrift, die das Christen-

tum vom Judentum usurpiert hat. Die dringlichste Frage aus diesem Blickwinkel ist nicht das 

Schicksal des Wortsinns im Falle einer neuen, vielleicht fast universellen, geistigen Wahrheit, 

die auch eine neue wörtliche Lesart darstellen und die christliche Lesart des Neuen Testa-

ments auf einen exoterischen, fleischlichen Status reduzieren würde. Das ist unwahrschein-

lich, denn wir haben festgestellt, dass Religionen spezifische Symbolsysteme sind und nicht 

eine einzige, hochkulturelle Reproduktion der symbolneutralen ewigen „Wahrheit“. Lessings 

„ewiges Evangelium“ ist ein hehres Ideal, aber seine Aneignung einer Erzählform zum Zwe-

cke der Befürwortung des historischen und religiösen Fortschritts ist keine Verdrängung einer 

biblischen Erzählung durch eine spätere und bessere; es ist vielmehr der Ersatz einer Ge-

schichtsphilosophie durch ein intratextuelles Interpretationsschema. 

Ein weitaus dringlicheres Problem für die christliche Auslegung sind die unvorhersehbaren 

Folgen, die sich aus dem Erlernen der „Sprache“ der jüdischen Tradition ergeben, einschließ-

lich der jüdischen Entsprechung zur christlichen wörtlichen Lesung. Den Midrasch in seiner 

ganzen Subtilität und Breite der Möglichkeiten zu entdecken und die peschat (den traditionel-

len Sinn)40 zu verstehen, könnte durchaus bedeuten, eine Reihe von Kontakten zu reparieren, 

die in der Geschichte der Kirche immer wieder geknüpft und unterbrochen wurden, wenn 

sprachliche und textliche Fragen des Alten Testaments in der innerchristlichen Debatte drän-

gend wurden. Vielleicht ist die Zukunft besser als die Vergangenheit, weil es inzwischen eine 

liberale Wissenschaft gibt und die Überzeugung, dass die beiden Religionen, auch wenn sie 

eng miteinander verflochten sind, ganz unterschiedlich sind, jede mit ihrer eigenen Integrität. 

Die Konvergenz von Unterscheidbarkeit und Angemessenheit zwischen ihnen muss noch ent-

deckt werden, und die Beachtung des Midrasch und des Wortsinns kann bei der Entdeckung 

eine wichtige Rolle spielen. 

Neben der interreligiösen Bereicherung, die man sich von einer solchen gemeinsamen Unter-

suchung erhoffen kann, kann der säkulare Gewinn für das Christentum erstaunlich groß sein, 

auch wenn er streng genommen nebensächlich oder zweitrangig ist. Der protestantische Theo-

loge Friedrich Schleiermacher bezeichnete das Judentum als eine fossile Religion, was zumin-

dest teilweise auf die Abneigung zurückzuführen ist, die viele Denker des Rationalismus, der 

Romantik und des Idealismus gegenüber dem jüdischen Partikularismus hegten. Und doch ist 

es heute denkbar, dass dieses „Fossil“ mehr von der Zukunft der Kultur des Westens in sich 

trägt als das Christentum, und seine traditionellen, partikularistischen Formen sind vielleicht 

nicht zufällig so. Kulturelle, religiöse und historische Parallelen sind gefährlich und spekula-

tiv. Nichtsdestotrotz kann hier eine Lehre gezogen werden, zumindest dahingehend, dass die 

Beziehung zwischen Christentum und Judentum – einschließlich der komplexen Fragen des 

Verhältnisses zwischen ihren Schriften und Schriftauslegungen – eine unverzichtbare Rolle 

im Prozess der christlichen Wiedergewinnung der eigenen intratextuellen oder Selbstbeschrei-

bung spielen kann. Ob mit oder ohne Hilfe einer solchen Diskussion, die schicksalhafteste 

Frage für die christliche Selbstbeschreibung ist die der Wiedererlangung ihrer autonomen Be-

rufung als Religion, nachdem sie in ihrer sekundären Berufung, der westlichen Kultur ideolo-

gische Kohärenz, Fundament und Stabilität zu verleihen, gescheitert ist. Darüber hinaus 

könnte jedoch das Beispiel des Judentums in der modernen westlichen Welt ein Leuchtturm 

für eine neu gegründete christliche Gemeinschaft sein. Man weiß nie, was diese Gemeinschaft 

dann wieder zu dieser Kultur oder ihren Überresten beitragen könnte, einschließlich ihres 

                                                 
40 Vgl. Raphael Loewe, „The 'Plain' Meaning of Scripture in Early Jewish Exegesis“, Papers of the Institute of 

Jewish Studies in London I (Jerusalem, 1964), S. 140-185, bes. S. 180ff. 



Frei - Die „wörtliche Lesung“ der biblischen Erzählung in der christlichen Tradition

 28 29.10.2022 

politischen Lebens, ihres Strebens nach Gerechtigkeit und Freiheit – und sogar ihrer Literatur. 

Wenn die Prioritäten richtig gesetzt werden, kann man sich darauf verlassen, dass der Wort-

sinn in einem solchen weniger prätentiösen Unternehmen eine wichtige Rolle spielen wird. Er 

wird sich dehnen und nicht brechen. 

Vorgetragen im März 1983 auf der Konferenz „The Bible and the Narrative Tradition“ abge-

halten an der University of California in Santa Barbara. 

Quelle: The Bible and the Narrative Tradition, herausgegeben von Frank McConnell (New 

York: Oxford University Press, 1986), S. 36-77. 


