Christos Diakonos, Christos Doulos. Zur theologischen Begrindung der Di-
akonie

Von Heinz-Dietrich Wendland

Wenn wir recht sehen, steht evangelische Diakonie in der gegenwartigen Situation in einer
doppelten Bedrangnis. Die erste dieser Bedrangnisse ist eine spezifisch theologische, die dar-
aus resultiert, da diejenigen Disziplinen der Theologie, die Veranlassung und Pflicht gehabt
héatten, sich theologisch um die Probleme der Diakonie zu kiimmern, ndmlich die theologische
Ethik einerseits und die sogenannte »praktische« Theologie anderseits, dieser ihrer Pflicht in
den letzten Jahrzehnten in keiner Weise nachgekommen sind, so daf? wir uns in dem fatalen
und hochst betriibenden Zustand befinden, einer theologischen Durchdenkung der Grundprob-
leme evangelischer Diakonie auf das Ganze gesehen entbehren zu miissen, und man konnte
naturlich nicht verlangen, dal? die Praktiker der Inneren Mission und Diakonie, belastet durch
hundertfaltige Aufgaben, nun ihrerseits auch noch einer solchen theologischen Aufgabe hatten
zeitlich und sachlich gewachsen sein kdnnen. VVor zehn Jahren schrieb einer meiner Freunde
ein grolRes Lehrbuch der praktischen Theologie, und nachdem ich dessen Aufbau zur Kenntnis
genommen hatte, schrieb ich ihm einen Brief, in dem ich fragte, seit wann denn die Diakonie
nicht mehr zu den Grundfunktionen der Kirche und also nicht mehr zu den Hauptgegenstén-
den der praktischen Theologie gehtre? Auf diese Frage erhielt ich, abgesehen von technischen
Auskiinften tber Raum usw., keine zureichende Antwort. Dieser Vorfall markiert deutlich den
Zustand, in dem wir uns theologisch befinden.

Die zweite Bedrangnis dagegen ist die Bedréngnis der evangelischen Diakonie durch die ge-
sellschaftlichen Umwandlungen unserer Tage. Wir befinden uns nicht mehr in der gesell-
schaftlichen Situation der Grunder und Véter der Diakonie vor 120 und vor 100 Jahren, und
wir werden durch die Umwandlungen von Staat und Gesellschaft in die Enge getrieben. Diese
doppelte Bedréangnis sollte fur uns Veranlassung genug sein, den theologischen Ort der Dia-
konie neu zu bestimmen und aufzusuchen. Daher kann ich auch persénlich nur dankbar daftr
sein, daR Pfarrer Grimmer mit der Formulierung des ersten Themas dieses Kolloquiums daftr
ein Losungs- und Stichwort ausgegeben hat. Denn in der Tat kdme es vor allen Dingen und in
erster Linie auf die, wenn ich so sagen darf, christologische Begriindung der Diakonie an.
Und diese kann sachgeméal mit dem Stichwort dieses Vortrages: Christos Diakonos und
Christos Doulos angedeutet werden.

Nun sind wir zwar nicht in der Lage, Uber eine ganze Reihe von Texten zu verfuigen, in denen
Christus als Diakonos bezeichnet werden wirde. Aber viel wichtiger ist, daB seine Gesamt-
sendung unter das Stichwort des Diakonein gertickt werden muf3. So geschieht es an der fiir
unsere Frage, wie ich glauben mochte, ganz zentralen Stelle Mk 10,45 par., wo von dem Men-
schensohn der Gottesherrschaft die Rede ist, der nicht gekommen ist, daB er sich dienen lasse,
sondern daR er diene und gebe sein Leben zu einer Erlosung fir viele. Hier leuchtet jene Ur-
paradoxie des neutestamentlichen Christusbildes auf, wonach jener konigliche, gottliche, zu-
kiinftige Richter und Erldser der ganzen Welt, des ganzen Kosmos nichts anderes ist als der
Dienende; entsprechend in der Parallele Lk 22,27: Ich aber bin in eurer Mitte wie der Die-
nende. Dadurch ist er der eschatologische Erléser und Befreier, dal er der schlechthin Die-
nende ist, und daR dieses Diakonein seine Gesamtsendung umspannt, von dem Kinde in der
Krippe bis zum Tode am Kreuz, also eine Lebenshingabe, die samtliche Handlungen,

Wendland - Christos Diakonos, Christos Doulos. Zur theologischen Begriindung der Diakonie
1 28.08.2022



samtliche Taten, sémtliche Worte seines geschichtlichen Daseins umfaf3t und umspannt. Der
Menschensohn ist nach Mk 10,45 der leidend Dienende, im Leiden dienende, durch das Ster-
ben das Dienen vollendende Gottesknecht. Er wird so zu dem Konig der zukunftigen Gottes-
herrschaft, daR3 er ganz und gar dieser Dienende und Leidende ist. Die Parallelen dazu, die es
im Johannesevangelium gibt, sind uns allen geldufig, und ich brauche sie nur anzudeuten.

Gerade bei Johannes ist der Tod des Herrn die VVollendung seines irdischen Gehorsams. Seine
Liebe zum Vater und zu den Seinigen verklart und vollendet sich in der eschatologischen Er-
I0sertat seines Leidens und seines Sterbens. Und an diesem Orte mul} im Gegensatz und aus-
dricklichen Widerspruch zu einer einseitigen Gewohnung unserer Kirchen daran erinnert
werden, dal3 in diesem Zusammenhang doch auch die Abendmahlstraditionen der Synoptiker
und des Paulus gehoren dirften, vor allem die Worte hyper pollon, hyper hyman, flr euch ge-
geben. Vollzieht sich nicht gerade darin die eigentliche Stiftung der diakonischen Existenz der
Kirche? Ist nicht die sakramentale Existenz der Kirche geheiligt und vollendet in der diakoni-
schen Existenz der Kirche? Was ist das fiir eine merkwdrdige und nicht aufrechtzuhaltende
Tradition, dal} das sakramentale Leben und Empfangen der Kirche von ihrer diakonischen
Existenz in dem Leben unserer Kirchen so vollig getrennt zu sein scheint? Fir die Vater und
Stifter der evangelischen Diakonie ist die Sachlage offenbar ganz anders gewesen, und wenn
wir die erste Abendmahlsschrift Luthers —wenn ich mich nicht irre, ist dies der Sermon vom
heiligen Abendmahl von 1519 — heranziehen, so ist hier das Sakrament des Altars als das Sak-
rament der Liebe und der Communio gewitrdigt. Daraus leiten wir wiederum das Recht ab, zu
sagen, auch nach diesem reformatorischen Ansatz sei die Kirche als diakonische Existenz ge-
rade in ihrer Existenz als sakramentaler Christusgemeinschaft und Participatio an Christus zu
begrlinden.

Dabei weist uns der Textzusammenhang von Mk 10,45 und Mt 20,28 naturlich auch darauf
hin, dafl? die Kirche sowohl als sakramentale wie als diakonische Existenz, wenn ich mich ein-
mal so gewagt ausdriicken soll, die eschatologische Gegenform zu der menschlichen Gesell-
schaft darstellt. In der Welt herrschen die Fursten und tiben Gewalt (katakyrieuousin). In dem
»kata« liegt ein ironischer Beigeschmack. Die GroRen der Welt tiben Herrschaft und Gewalt.
Das ist nun einmal das Verfahren und die Ordnung in dieser Welt, und es wird auch gar nicht
behauptet, daB es anders sein kdnnte. Aber die Magna Charta der dienenden Jungerschaft nach
dem Urbilde Christi ist die machtlose Liebe, der Dienst der barmherzigen Liebe, die nichts an-
deres zur Verfligung hat als dies, dal? sie die Jinger mit dem Charisma der Christusliebe aus-
ristet und bevollmachtigt. Gerade dadurch, durch diese Magna Charta des Diakonein, ist die
Kirche in der Welt des Elends und in der Welt der Stuinde die diakonische Existenz schlecht-
hin, die Gemeinschaft diakonischer Taten und diakonischer Zeugnisse der Liebe, ist sie sozu-
sagen die eschatologische Gegenform.

Fugen wir dazu einen ganz anderen theologischen Einsatzpunkt, ndmlich den bertihmten
Christushymnus des Apostels Paulus in Phil 2,5 ff. Hier stoRen wir, in anderer Sprache und
Vorstellungsweise, auf dieselbe Grundparadoxie der Christustatsache und der Christusperson:
Christos Doulos. Dadurch, daB er Doulos ist und als Doulos gehorsam bis zum Tode am
Kreuz, gerade so ist er der Erldser, der gottliche Kyrios der Welt und aller Sphéren und
Méchte. Der Begriff Doulos (Sklave) steht hier in einem doppelten Gegensatz, erstens nam-
lich in dem Gegensatz zu morphe tou theou, d.h. der géttlichen Gewalt. Es ist der Seinsgegen-
satz gegen das »eigentliche« vorweltliche Sein Christi, das er bei Gott hat und lebt. Und zwei-
tens ist Doulos Gegensatz zu dem Kyrios-Namen der dritten Strophe des Christuspsalms in
Phil 2,9-11. Und von diesen beiden Antithesen her, zum Kyrios und zur Morphe theou, muf3
die ganze abgriindige, unermeRliche Tiefe seines Seins als Doulos begriffen werden. Das ist
sozusagen der mittlere heilsgeschichtliche Status der Christusgeschichte: diese absolute

Selbstentauf3erung, Selbstkenose, Entleerung und Selbsterniedrigung dessen, der in géttlicher

Wendland - Christos Diakonos, Christos Doulos. Zur theologischen Begriindung der Diakonie
2 28.08.2022



Gestalt bei Gott war und zum Herrn des Kosmos erhoben wird.

E. Késemann hat mit Recht darauf aufmerksam gemacht, dal es hdchst eigenartig sei, wie hier
das Menschsein und das Doulossein miteinander identifiziert werden. Der Mensch, die Er-
scheinung in der Gestalt des Menschen, ist zugleich das Sklavesein, die Knechtsgestalt. Das
ist eine Aussage Uber den Menschen, die der klassischen Antike genau so fremd ist wie dem
klassischen Judentum. Aber wahrscheinlich héngt diese Identifikation von Anthropos und
Doulos in letzter Tiefe damit zusammen, daR die Spatantike Welt eine tiefe Erfahrung der
Douleia des Menschen gemacht hat, ndmlich die Erfahrung seiner Knechtschaft unter den kos-
mischen Gewalten und Zwingherren. Hier ist der Mensch als Doulos der absolut abhangige,
der total Dahingegebene und Dahingerissene, der unter der Gewalt der Heimarmene (des
Schicksals), unter den Gewalten der »stoicheia tou kosmou, der Grundelemente und Grund-
méchte des Kosmos — wenn wir an den Kolosserbrief denken — gefangen liegt. Nun ist die un-
geheure Paradoxie dieses Christushymnus dies, daR durch die Knechtschaft Christi die kosmi-
sche Douleia des Menschen, seine Zwangsexistenz als Sklave der Méchte aufgehoben und
zertrimmert wird — durch die freie Tat der Selbsterniedrigung des Herrn. Dies bedeutet den
Umsturz der ganzen antiken Wertordnung, und daraus folgt schliel3lich auch der Umsturz der
ganzen antiken, hierarchischen und patriarchalischen Gesellschaftsordnung, weil der auf der
tiefsten Stufe der Sklavenschaft angelangte Christus der Erldser ist, der erhoben wird zu dem
gottlichen Herrn des Kosmos und hiermit zu dem géttlichen Sieger tber alle kosmischen
Machte und Gewalten.

Darum kann nun auch der Dienst des Christen etwas sein und etwas werden, was der antiken
Welt, der antiken Ethik nicht nur unbekannt ist, sondern ihr geradezu in das Gesicht schlagt:
Der gottliche Herr ist nicht der Aristos, nicht der Kalos Agathos, also nicht der Mann, der die
adligen Tugenden der vollendeten Mannlichkeit, der Virtus, der Andreia aufweist, sondern der
Doulos, der gar nichts ist als der in die Knechtschaft des Todes restlos, total Dahingegebene,
in dieser Knechtschaft des Todes Aufgeldste, Zerstorte und Zertrimmerte; dieser Knecht wie-
derum ist der eschatologische Sieger und Kyrios. Diesem Doulos wird der Name Gber alle Na-
men verliehen, dessen Erhéhung von allen Spharen des Kosmos mit Anbetung und dem Be-
kenntnis der Huldigung beantwortet wird.

Das heil’t also: Die eigentliche Tiefe des Diakonates Christi, wenn man sich abgekirzt so aus-
driideen darf, liegt darin, daR der Herr Knecht ist und bleibt, und zugleich wiederum, dal? der
Knecht gottlicher Kyrios ward und ist und bleibt. Das ist nicht nur eine perfektische, sondern
auch eine présentische, es ist nicht nur eine prasentische, sondern das ist auch eine futurische
Aussage. Nur so, in Kraft dieses seines Doulosseins, ist Christus der eschatologische Befreier
nur in Kraft dieses seines Doulosseins ist er der Diakon der ganzen Welt, und so wird er zur
Wende der Geschichte, so wird er, um dasselbe paulinisch auszudrticken, zur Wende der Aio-
nen. In diesem seinem Diakonat und in diesem seinem Doulossein ist allein auch der Dienst
seiner Gemeinde, der Dienst der Christen begriindet, und bei dieser Abwandlung und Fortbil-
dung des Themas wollen wir nun in einem zweiten Teil unserer Uberlegungen noch verblei-
ben.

Zunachst mul} hier eine christologische Grenzziehung ganz sauber durchgehalten werden,
namlich die zwischen dem Welt-Diakonat unseres Herrn und dem Diakonat der Gemeinde,
der Christen, die ihrerseits Knechte Christi sind. Die beiden Diakonate sind nicht identisch.
Sie sind deswegen nicht identisch, weil der Urdiakon der Welt, Christus, der Erloser der Welt
ist, wir aber nicht die Erldser der Welt sind und es auch nie werden. Wir konnen diese Erlo-

sung reprasentieren, bezeugen, durch den Dienst der Liebe realisieren, aber wir sind nicht die

Wendland - Christos Diakonos, Christos Doulos. Zur theologischen Begriindung der Diakonie
3 28.08.2022



Erloser der Welt. Hier bleibt die messerscharfe Grenzlinie, dal wir, die Diakone Christi, dem
Kyrios-Diakon Christus immer auch— im Gehorsam — gegenuber und untertan bleiben. Wir
sind dazu gemacht, die Douloi dieses diakonischen Kyrios und herrschend-koniglichen Dia-
kon der ganzen Welt zu sein. Diese messerscharfe Grenze also zwischen dem Erléser und den
Erlosten haben wir auch in einer rechtschaffenen Theologie der Diakonie auf das strengste
festzuhalten.

Nun muf meines Erachtens uber die diakonische Existenz der Kirche als Folge des Weltdia-
konates Christi in einer doppelten Form geredet werden: 1. ndmlich in der Form, dal3 dieser
gottliche Weltdiakon Christus prasent ist, gegenwartig ist in der Gemeinde seiner Douloi, und
2. dal3 aus dieser seiner Heilsprésenz in der Gemeinde seiner Diener die Fille der diakoni-
schen Charismen in der Kirche und ihrer Geschichte entspringt. Aus dem Sein »en Christo,
aus dem Sein in Christus entbindet sich und erflieRt diese Fulle der diakonischen Charismen,
und wir durfen darauf vertrauen, daB auch in der Kirche der Gegenwart diese diakonische
Christusprasenz in der Fille diakonischer Charismen so lebendig sei wie eh und je.

Aber wir haben nicht nur eine Christusprasenz in den diakonischen Charismen seiner Ge-
meinde, sondern wir haben auch eine verborgene Prasenz Christi in der Welt, und es ist das
Recht der religidsen Sozialisten vom jingeren Blumhardt an gewesen, diesen in der Welt ver-
borgen prasenten Christus zu bedenken und aufzuspiren. Wir haben also jetzt zu wirdigen,
was in Mt 25,31 ff. in der Geschichte vom Weltgericht fiir unser Thema enthalten ist oder dies
doch wenigstens von einer Seite her aufzunehmen. Prasent verborgen ist Christus namlich in
den Armsten und Elendesten seiner Briider. In ihnen will er von uns, namlich den Tragern und
Vollziehern der dienenden Liebe, gesucht, aufgedeckt, angetroffen und gefunden werden.
»Was ihr getan habt einem unter diesen meinen geringsten Bridern, das habt ihr mir getan«
(V 40). Und die verwunderte Frage der »Gerechten« (V 37) zeigt ja auf das allerdeutlichste,
daR es eine verborgene Prasenz war, von der jene Gerechten tberhaupt nichts gewuft haben,
und die sie doch durch die Taten ihrer den Gefangenen, den Hungernden usw. dienenden Lie-
be gefunden und auf gedeckt haben.

Es geht also in der Diakonie um die ungeheure »Spannung« der diakonischen Prasenz Christi
in seinen Knechten, seiner Gemeinde (und in den diakonischen Charismen) auf der einen
Seite, und der verborgenen Prasenz desselben Christus als des in den Tiefen des Weltelends
und des Weltleidens in eigener Person verborgen anwesenden und anzutreffenden Herrn der
Welt.

Aus diesem Gegensatz, aus dieser Widerspannung muB die Diakonie der Kirche begriffen
werden. Sie bewegt sich sozusagen von einem Pol zum andern. Dal} zwischen diesen beiden
Polen die Stromspannung entsteht, der Kontakt geschlossen wird, das ist der Akt der Diako-
nie, das ist der VVollzug diakonischer Existenz. Aus der Liebe Christi, dem Diakonat Christi,
wird nun ferner die tiefste Erkenntnis des menschlichen Wesens, die es gibt, entbunden, und
zwar deswegen, weil das menschliche Wesen hier in seinen letzten Entstellungen erkannt und
gesehen wird. In jenen Pervertierungen und abgriindigen Zerstérungen, an jener Grenze, an
welcher wir nicht mehr wissen, ob es sich denn bei diesen Kranken oder Verkommenen tat-
séchlich noch um Menschen handelt. Nur dal3 diese von dem Diakonat Jesu herkommende Er-
kenntnis des Menschen gesattigt ist von der Liebe. An diesem Punkte kann man wirklich die
groRe augustinische Idee der Einheit der Liebe mit der Erkenntnis und der Erkenntnis mit der
Liebe von neuem aufnehmen, um sie auf die dienende Liebe anzuwenden. Diese Erkenntnis
der letzten Zerstorungstiefen, der letzten Abgriinde menschlicher Existenz ist die Erkenntnis
der Agape und zugleich die Erkenntnis derer, deren Lebensgesetz und Handlungsgesetz das
Diakon ein geworden ist.

Wendland - Christos Diakonos, Christos Doulos. Zur theologischen Begriindung der Diakonie
4 28.08.2022



Auf der anderen Seite aber bedeutet der Diakonat Christi auch die grof3e Freiheit der Christen
und der christlichen Gemeinde von der Welt und allem ihrem Elend. Das Entnommensein aus
der Knechtschaft des Menschen ist fur sie kennzeichnend, und die kdnigliche Freiheit der
Kinder Gottes, die von der Herrschaft des Fleisches und der Siinde, des Todes und des Geset-
zes freigemacht sind und deswegen den Triumphgesang auf den Sieg der gottlichen Liebe im-
mer von neuem anstimmen koénnen und dirfen — diese Freiheit gehort zu den Grundbedingun-
gen des diakonischen Handelns und Liebens. Wir sind im diakonischen Handeln und Lieben
nicht preisgegeben an die schrecklichen, ja ddmonischen Machte der Pervertierung und der
Verelendung des Menschen, der Entfremdung des Menschen von Gott, von sich selbst, von
seinem Geschaffensein, von seinen Mitmenschen und so fort. Und wir sind ihnen nicht preis-
gegeben, weil wir Anteil haben an dem Siege des Christos Doulos tiber die ddmonischen Ge-
walten der Siinde und des Todes. Wir sind an jenem Orte der apokalyptischen Hymnen ver-
setzt, wo die Akklamation der Machte des Kosmos fiir diesen Sieger tber die ddmonischen
Gewalten erschallt.

Und damit stofRen wir nun noch einmal auf eine fur die Theologie der Diakonie sehr wichtige
und zentrale biblische Aussage. Ich meine namlich jene Sétze des Apostels Paulus in R6m
5,12 ff. und 1 Kor 15,44 ff. (ber den Christus als den »eschatos Adam, den neuen Adam o-
der, wenn ich es recht libersetze, den Adam der Endzeit. Der neugekommene Adam der End-
zeit ist die eschatologische, neue Kreatur, deren die VVolker harrten, die ihnen jetzt in dem es-
chatologischen Kairos geschenkt wird. Christus ist die Erscheinung des wahren Menschen,
des Menschen von oben her, des von Gott gesandten, himmlischen Menschen, der die reale
Présenz der Humanitat Gottes selber in dieser Welt bedeutet. Es ist die Befreiung und Neu-
schopfung des irdischen, siindhaften Menschen, dal? Gott den Menschen in dieser Weise zu
seinem Thema gemacht hat- Gott hat in dem neuen Adam Christus die Neuschdpfung des
Menschen zum heiligsten, groten, abschlieBenden seiner Werke gemacht. Der neue Mensch
ist erschienen, und in ihm erkennen wir die Einheit der helfenden oder der heilenden mit der
erlosenden Liebe. Das ist das Wunder seiner Existenz. Dadurch ist er nun auch der Anfanger
einer neuen erldsten Menschheit. Damit beginnt — denken wir etwa an die kurze Notiz tber
die Versuchung im Anfang des Markusevangeliums (1,13) — die neue, paradiesische Existenz
des Menschen, obzwar eschatologisch verborgen, in dieser Welt wirksam zu werden. »Und er
war bei den Tieren und die Engel dienten ihm.« Das ist der neue Mensch, der in der Einheit
mit der obern und der untern Schépfung, mit allen Geschépfen Gottes lebt. Und das ist die
letzte Begriindung, die letzte Konstituierung unseres Dienstes am Menschen, dal} diese neue
Existenz als wahre und wirkliche Menschenexistenz in der Wende der Geschichte erschienen
ist. Das ist der Kairos der Menschengeschichte, daR dieser eschatos Adam in der Welt ist und
in der Welt anwesend bleibt.

Wir missen nun noch nach einer ganz anderen Seite hinliberlenken, die es wieder mit dem
Verhéltnis der dienenden Jungerschaft zu diesem Christus zu tun hat. Es ist doch sehr charak-
teristisch, daf3 in Mt 5 der Anbruch der Gottesherrschaft auch durch die Makarismen tber die
Barmherzigen und tiber die Friedensstifter beschrieben werden kann. In diesem Zusammen-
hang spricht dann Christus selber das Lob der guten Werke aus (Mt 5,15-16), das etwa in Eph
2,10 wiederholt wird, wo es heif3t, dal’ wir in Jesus Christus gegriindet und gestiftet sind zu
guten Werken, auf dal® wir in ihnen wandeln sollen. Ohne dieses Lob der guten Werke durch
Christus kann Diakonie nicht existieren und nicht begriindet werden. Wir miissen hier einmal
den Akzent darauf legen, daR es bei diesen guten Werken um ganz menschliche Werke und
Taten mit ganz menschlichen, irdischen Mitteln geht: in dem Besuchen der Gefangenen, im
Speisen der Hungernden und im Trénken der Durstenden. Dies sind keine extremen christli-
chen Sonderleistungen, die sozusagen vom Himmel fielen, sondern es sind die schlichten, hu-
manen, menschlichen Taten und Werke, zu denen der Christos Diakonos, Christos Doulos uns

beruft und erméchtigt. Nichts anderes als die Menschlichkeit, die Humanitat, aber eben die

Wendland - Christos Diakonos, Christos Doulos. Zur theologischen Begriindung der Diakonie
5 28.08.2022



verborgene gottliche Humanitét dieser guten Werke, ist es, was von uns in der Diakonie er-
wartet und verlangt wird.

Nun kénnte man noch ein Langes und Breites dartiber reden, wie der in der Gemeinde ste-
hende, durch die Charismen der Gemeinde wirksam werdende Christusdiakonat auch eingreift
in die weltlich-sozialen Relationen und Geftige. Ich will aus diesem grof3en Thema, das nur in
einem besonderen Vortrag sachgemal3 dargestellt werden konnte, jetzt nur einen einzigen Fa-
den herausldsen, indem ich sage: Es beginnt jetzt auch eine Strukturveranderung der sozialen
Relationen. Diese ist innerhalb des Neuen Testamentes besonders an den sogenannten Hausta-
feln erkennbar und sichtbar. Hier tritt die neue Autoritat des gottlichen Kyrios in seiner Ge-
meinde Uber die Glieder der Gemeinde, die in den weltlichen, sozialen Relationen als Skla-
venbesitzer und Sklaven, als Eltern und Kinder sich befinden. Diese sozialen Relationen wer-
den veréndert; denn der von der Agape ergriffene Gehorsam ist nicht mehr einfach das pro-
fane Verhalten, das er vorher da gewesen ist. Die kosmischen Autoritaten sind gestirzt; es
gibt keinen absoluten VVorrang der Hausvorstande, der Manner mehr, es gibt keinen absoluten
Vorrang und keine absolute Herrschaft der staatlichen Exousia. Alle die alten Autoritaten sind
ja mit ihrer kosmisch-metaphysischen Begriindung gestrzt worden, relativiert; sie haben, im
Bilde ausgedriickt, ungeheuer an Gewicht verloren. Sie haben nicht mehr dasselbe spezifische
Gewicht wie vorher, als sie noch die kosmischen Gottheiten des Blutes, des Geschlechts, der
Macht usw. gewesen waren. Sie sind jetzt relativ geworden fur die Glieder der Gemeinde.
Und es tritt jetzt in allen diesen Relationen zwischen Mann und Weib, zwischen Sklavenbesit-
zer und Sklave eine neue, eine gar nicht zu erwartende GroRe auf, ndmlich dieser Christos Ky-
rios, der jetzt von allen den neuen Dienst, die diakonische Handlungsweise und die Liebe ver-
langt und sie zugleich, das ist das Entscheidende, zu dieser Liebe bevollméachtigt. Darum kann
jetzt etwa in der Haustafel des Epheserbriefs die Liebe des Mannes zur Frau in jenem vollen,
christlichen Sinne der in und mit Christus gesendeten, geoffenbarten und realisierten gottli-
chen Liebe ausgesagt werden. Das ist nun eben nicht mehr das »alte« Lieben innerhalb der In-
stitution der Ehe oder durch die Macht des Eros, sondern das ist jetzt die durch den Eingriff
der Agape in ihrer Struktur veranderte Relation zwischen Mann und Frau oder zwischen El-
tern und Kindern und dergleichen mehr.

Hier wird im Neuen Testament deutlich, daR es auch eine Lebenswirkung des Christos Diako-
nos, des Christos Doulos an und in den normalen Sozialgefiigen und den durch diese be-
stimmten Menschen gibt. Das heif3t also: so richtig und legitim, biblisch gesehen, es war,
wenn wir zuvor den ganzen Akzent gelegt hatten auf den Diakonat an den Elenden, an den
preisgegebenen und pervertierten Menschen, so steht doch diese diakonische Aufgabe in ei-
nem groReren Zusammenhang, weil jeder Mensch in der Wirklichkeit seiner sozialen Relatio-
nen, in der er ja immer auch der Sunder, der Preisgegebene und der Unglaubige ist, unter den
Diakonat, unter den Knechtsdienst Christi gestellt wird. Es gibt also auch einen Diakonat der
Liebe an der »normalen« gesellschaftlichen Existenz des Menschen in den vorhandenen gege-
benen, geschichtlichen Sozialbedingungen, wie sie nun einmal sind — in der Spéatantiken Welt
oder in der Gesellschaft der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts. Denn auch das, was wir jetzt
in Anflihrungszeichen die normale Sozialexistenz des Menschen genannt haben, ist doch, in
der Tiefendimension gesehen, wieder verbunden mit der durch die Slinde pervertierten und
entstellten Gesamtexistenz des Menschen.

Hier, in solchen Texten wie den eben angezogenen, wurzelt also die Universalitat des Diako-
nats Christi und die Universalitat des Diakonates seiner Gemeinde.

Wir wollen nun dazu tbergehen, in einer dritten Betrachtung einige Folgerungen abzuleiten,

Wendland - Christos Diakonos, Christos Doulos. Zur theologischen Begriindung der Diakonie
6 28.08.2022



die freilich nur unter der Bedingung madglich sind, dal3 wir die gesellschaftliche Gesamtsitua-
tion einen Augenblick in das Auge fassen. Es kommt ja, wenn wir recht sehen, darauf an, un-
sere Theologie der Diakonie so zu verstehen und so zu prazisieren, dal? sie zugleich Antwort
zu geben vermag auf die drangenden und uns Unruhe und Not verursachenden Fragen der Zeit
an die Diakonie der Kirche. Ich griinde mich hier auf die besonders von Paul Tillich meister-
haft entwickelte theologische Methode der Korrelation, d. h. auf die Auffassung, daR das
Evangelium Antwort gibt und bevollmé&chtigte, entscheidende Antwort gibt auf die konkreten
Fragen der menschlichen Existenz in den sich wandelnden geschichtlichen Situationen.

Nun wird die Situation unserer diakonischen Werke meines Erachtens seit langem unterir-
disch dadurch mitbestimmt, dal} wir auf dem Boden der modernen Gesellschaft eine tiefgrei-
fende Krisis des Dienens, des Dienstwillens und des Dienstbegriffes zu verzeichnen haben.
Die auf Emanzipation und Freiheit des einzelnen Menschen ausgehende und damit zugleich
den Begriff der vollen Gleichheit aller Menschen in der Gesellschaft (nicht nur im rechtlichen
Sinne der Gleichheit der Birger vor dem Gesetz) verbindende, moderne gesellschaftliche Be-
wegung hat eine ungeheure Revolution hervorgerufen. Es scheint so, als ob an die Stelle des
zum Dienst berufenen und zum Dienen féhigen Menschen jetzt der Mensch der reinen, abso-
luten, vielleicht gar titanischen Emanzipation und Freiheit gestellt wiirde. Oder, von einer an-
deren Seite her gesehen, als ob das Kollektivum der in jeder Hinsicht einander gleichen Glie-
der der Gesellschaft an die Stelle einer friiheren gestuften Ordnung von Dienstverhaltnissen
getreten ware.

Man muf3 hier nun unseres Erachtens besonders auf folgendes Phanomen aufmerksam sein,
dal3 das in die Geflige der Gesellschaft eingreifende diakonische Ethos der Christenheit sich in
langen Jahrhunderten mit einer Gesellschaftsordnung der Hierarchie, des Gehorsams und der
Unterordnungsgefiige verbunden hat, einer Hierarchie, die auf dem Dual, auf der Doppel-
struktur von Herrschenden und Beherrschten durch und durch gegriindet und aufgebaut war.
Die groRRartige Leistung des in die Gesellschaft eingreifenden christlichen, diakonischen Ethos
ist es nun fir lange Jahrhunderte gewesen, da3 von diesem christlichen Dienstethos aus eine
wirksame und durchgreifende Sinndeutung der Unter- ordnungs- und Dienstverhaltnisse his-
torisch-sozialer Art vollzogen worden ist, so da’ von der Gemeinde Christi als diakonischer
Existenz her es moglich war, den Vollzug der vorgeschriebenen Dienste in der Gesellschaft
als einen Dienst der christlichen Demut und Selbstentduerung zu leisten und zu vollziehen.
Ein besonders schones Kennzeichen dafir ist ja, daR Uberall dort, wo dieses alte christliche
soziale Dienstethos lebendig wirkte, es unmoglich war, diesen Dienst mit den rationalen Mit-
teln der Rechenhaftigkeit und der ZweckmaRigkeit zu begreifen und darzustellen. Die rechen-
hafte Rationalisierung des Dienstethos war nicht méglich. Denn auch dann, wenn der Dienst
entlohnt wurde, wenn treue Dienste etwa eines alten Dienstboten in einer Familie in geldlicher
Hinsicht redlich und gerecht gewirdigt wurden, auch dann war es dem Herrn wie dem Diener
klar, dafl? der Dienst niemals rational, rechenhaft gewertet werden und niemals mit dem Re-
chenstift und der Geldmiinze ausgedriickt und aufgewogen werden konnte.

Wir stehen aber nun heute vor der Tatsache, dal? durch die Auflésung der alten hierarchischen
Uber- und Unterordnungsgefiige in der modernen Gesellschaft natiirlich auch die alte christli-
che Sinndeutung dieser Geflige vom Diakonischen her, vom Dienstgedanken her sozusagen
ortlos und gegenstandslos geworden ist im eigentlichen Sinne des Wortes. Damit sind wir
nun, wie ich meinen mochte, vor eine aulRerordentliche, nicht nur theologische, sondern
christlich-diakonische Gesamtaufgabe gestellt. Wir mussen namlich den Sinn des Diakoni-
schen neu zu entfalten versuchen unter der VVoraussetzung einer auf Freiheit und Gleichheit,
auf Partnerschaft und Kooperation der Gesellschaftsmitglieder, z. B. auch der Manner und
Frauen, gegrundeten Gesellschaft. Das bedeutet fiir uns das folgende: Wir missen den Sinn

des Dienens im Sinne des Diakonates Christi, prazise christlich verstanden, jetzt erschlieRen

Wendland - Christos Diakonos, Christos Doulos. Zur theologischen Begriindung der Diakonie
7 28.08.2022



von der Freiheit her, so daB wir uns sozusagen aus der Freiheit dem Sinn des Diakonats und
dem Sinn der Liebe nahern, oder anders ausgedriickt, aus der Negativitat der Freiheit, aus der
Bodenlosigkeit der heute geglaubten und realisierten Freiheit in der modernen Gesellschaft
den Weg zu einem neuen Verstandnis des Diakonats und des Diakonischen antreten, wodurch
auch das Verstandnis der zunéchst als Ausgangsort vorausgesetzten Freiheit tief veréandert
werden wiirde. Dabei bleiben wir dabei, daf unser Diakonat in der freien Souveranitat Christi
gegenuber allen sich wandelnden Sozialsystemen gegrundet ist und gegrundet bleibt. Aber wir
vollziehen unsere heutige diakonische Zuwendung zu dem wirklichen Menschen, zu der wirk-
lichen Gesellschaft der Gegenwart so, dal? wir ihm die Notwendigkeit, die Heilsamkeit, ja die
wahrhaft heilende Bedeutung des Diakonischen, des Dienens im Sinne des Neuen Testamen-
tes nun gerade von der Freiheit, den Problemen der Freiheit des Menschen, auch von der tragi-
schen Bruchigkeit seiner sogenannten Freiheit, und damit von seiner Vereinzelung her zu in-
terpretieren versuchen. Negativ gesehen, scheint uns sehr viel darauf anzukommen, daf} wir
die heute weitverbreitete Verwechslung sozialer Abhéngigkeit mit dem Diakonat der Kirche
und der Dienstgesinnung der Kirche und des Christen aufs Korn nehmen und auszuschalten
versuchen. Es hat also keinen Sinn, in der heutigen gesellschaftlichen Situation mit den Argu-
mentationen, die den Wert des alten christlichen Dienstethos hervorheben, das mit bestimm-
ten, vergangenen gesellschaftlichen Strukturen verbunden und geséttigt war, die Auseinander-
setzung mit der Situation des Menschen in der modernen Gesellschaft zu vollziehen. Dies
fiihrt nur dazu, seinen Gegenaffekt gegen Unterordnung, gegen gesellschaftliche Hierarchie,
gegen die »herrschenden Klassen« usw. von neuem hervorzurufen und zu entziinden. Nein,
die Mdglichkeit der Verwechslung der sozialen Abhéngigkeit mit dem Diakonischen muf3 von
uns, so weit das in unserer Kraft steht, aufgehoben werden. Und wir glauben, dal} der Sozio-
loge Dietrich von Oppen in seinem schdnen Buche »Das personale Zeitalter« (Stuttgart 1960)
durchaus recht hat, wenn er uns zu zeigen versucht, dal} gerade der Verfall der alten christlich-
weltlichen sakralen Gemeinschaftsordnungen eine vollig neue Chance fiir Verantwortung und
Dienst der Person (im christlichen Verstande des Wortes) und damit auch fir die rechte Inter-
pretation des diakonischen Ethos und flr den rechten Vollzug des diakonischen Ethos darbie-
tet.

Wir sind mit einer solchen Aufgabenstellung freilich in jeder Hinsicht in die 6kumenische
Weite gefiihrt. Sowohl in die 6kumenische Weite in dem Sinne, dal} gegenuber einer westli-
chen Wohlstandsgesellschaft immer noch aufs Ganze gesehen zwei Drittel der vorhandenen
Menschheit in schrecklichem Hunger, Elend und Verwahrlosung 6konomischer und sozialer
Art leben, so daR ein universalokumenischer Dienst der Diakonie durch diese Weltntte des
Hungers und der sozialen Pervertierung erfordert wird, 6kumenische Weite aber auch in je-
nem zweiten Sinne, dal} die Kirche zu dem diakonischen Anwalt des Menschen schlechthin in
unserer Gesellschaft geworden ist, weil diese Gesellschaft durch bestimmte Tendenzen und
Strukturen als solche eine tiefe und grundsatzliche Gefahrdung des Menschen bedeutet. Auch
von hier aus gesehen wird die Universalitat des Christusdienstes und die Universalitat des
Dienstes seiner Kirche als diakonischer Existenz uns heute in einer Weise neu deutlich, daf
wir uns fragen mussen, wo denn eigentlich die Krafte herkommen sollen, um dieser doppel-
seitigen, riesenhaften 6kumenisch-diakonischen Aufgabe zu genligen. Man kann dieser boh-
renden Frage nur standhalten, wenn man an die pneumatische Kraft Christi, gegenwartig in
den Diensten und den Dienstcharismen seiner Gemeinde, wirklich glaubt und dieser Présenz
Christi in seiner Gemeinde als einer sich in Taten vollziehender Présenz auch heute wirklich
noch etwas zutraut.

Freilich folgt aus solchen Erwégungen auch, daB in unserer gegenwartigen Situation nichts so
wichtig sein diirfte wie eine selbstkritische Analyse der traditionellen Formen des kirchlichen
Diakonats in aller Weite und Breite. Notwendig ist flr uns, wenn das Gesagte irgendwie Sinn

gehabt haben soll, der Mut zur Bildung neuer diakonischer Begriffe und der Mut zur Bildung

Wendland - Christos Diakonos, Christos Doulos. Zur theologischen Begriindung der Diakonie
8 28.08.2022



neuer diakonischer Formen und Dienstorgane der Kirche als diakonischer Existenz. Das gilt
fiir die Einzelgemeinde genauso wie flr den 6kumenischen Rat der Kirchen und die in ihm
zusammengeschlossenen Kirchen der ganzen Welt. Vor allen Dingen aber mochten wir mei-
nen, dal3 es, wenn wir im Eingang die dienende Kirche als eschatologische Gegenform der
menschlichen Gemeinschaft verstanden haben, dann notwendig sein wird, diesen Gegensatz
im Konkreten besonders auszupragen durch die Erneuerung des bruderschaftlichen Elementes
und Prinzips der Diakonie. Wir alle wissen und beduirfen hier keiner Belehrung dartiber, wel-
che auBerordentliche und fruchtbare Bedeutung dieses bruderschaftliche Prinzip in den Tagen
der Stiftung und Grindung der groRen Anstalten und Werke evangelischer Diakonie einmal
besessen hat. Rationale Verbandsformen, Rechtsformen aller Art, deren wir uns bedient haben
und bedienen muRten im Laufe eines Jahrhunderts, um des notwendigen institutionellen
Schutzes des diakonischen Handelns willen, um nur ein Moment herauszuheben, haben frei-
lich vielfach zu einer Zuriickdrangung oder Entstellung und Schwéchung des bruder- bzw.
schwesternschaftlichen Prinzips in der Diakonie geflihrt. Erneuerung der Bruderschaft, Zel-
lenbildung im Allerkleinsten, die zwei oder drei, die versammelt sind in seinem Namen, aber
nicht nur zum Gebet, sondern auch zum Dienste sich versammeln und sich anschicken — dies
tut uns not. Solcher Zellenaufbau, beherrscht vom Gesetzt der kleinsten, allerkleinsten Zahl,
das bruderschaftliche Prinzip in diesem diakonischen Sinne scheint mir in der Zeit der Sozial-
staaten und des gesellschaftlichen Konformismus so notwendig zu sein wie selten. Bildung
bruderschaftlicher Diakonie von unten her, ganz in der Verborgenheit, ganz in der Stille, Zel-
lenbildung zur Durchsetzung und Durchsduerung dieser konformistischen und sékularisierten,
nachchristlichen Gesellschaft, das scheint mir zu den realen Moglichkeiten und Notwendig-
keiten der Erneuerung des Diakonats der Kirche in dieser unserer Zeit und Gegenwart zu ge-
horen.

Damit aber haben wir nun zugleich auch Ende und Grenze unseres Themas erreicht, in der
Zuversicht, dal3 der heilende und errettende, im irdischen wie im himmlischen Sinne befrei-
ende und den Menschen in seinen eigentlichen Stand und sein wahres Wesen setzende Diako-
nat Christi auch in diesem von damonischen Gefahren und Mdachten umdrohten Jahrhundert
so lebendig ist und durch Christi Gnade und Vollmacht so lebendig bleiben darf wie zu aller
Zeit und vor allen Dingen auch in den, auf menschliche Weise geredet, >groRen< Zeiten des
diakonischen Werkes seiner Kirche.

Quelle: Heinz-Dietrich Wendland, Die Kirche in der revolutionaren Gesellschaft. Sozialethi-
sche Aufsatze und Reden, Gutersloh: Gitersloher Verlagshaus G. Mohn, 1967, S. 181-192.

Wendland - Christos Diakonos, Christos Doulos. Zur theologischen Begriindung der Diakonie
9 28.08.2022



