Sancta Discretio
Von Edith Stein

Man nennt St. Benedikts hl. Regel discretione perspicua, ausgezeichnet durch Diskretion. Die
Diskretion gilt als besonderes Siegel benediktinischer Heiligkeit. Aber im Grunde gibt es
ohne sie Uberhaupt keine Heiligkeit, ja, wenn man sie tief und weit genug fal3t, fallt sie mit der
Heiligkeit selbst zusammen.

Man vertraut jemandem etwas an »unter Diskretion«, d. h. man erwartet, dal3 er dartiber
schweigen wird. Aber Diskretion ist mehr als Verschwiegenheit. Der Diskrete weif3, ohne dal}
man ihn darum bittet, worlber er nicht sprechen darf. Er hat die Gabe zu unterscheiden, was
im Schweigen gehutet und was offenbart werden mul3, wann es Zeit ist zu reden und wann zu
schweigen, wem man etwas anvertrauen darf und wem nicht. All das gilt fir seine eigenen
Angelegenheiten und fur die anderer. Wir empfinden es ja auch als »Indiskretion«, wenn je-
mand Uber das, was ihn selbst betrifft, spricht, wo es nicht angebracht ist. Der Diskrete riihrt
auch nicht mit Fragen an etwas, was nicht bertihrt werden will. Aber er weil3 auch, wann und
wo eine Frage angebracht ist und wann es verletzend waére, sie zu unterlassen.

Man schenkt uns eine Summe »a discrétion, d. h. zu unserer freien Verfugung. Das bedeutet
nicht, dal? wir nach Willkir damit umgehen dirfen. Der Geber iberlal3t uns die Anwendung,
weil er Uberzeugt ist, da wir am besten unterscheiden kénnen, was damit anzufangen ist.
Auch hier ist also Diskretion Gabe der Unterscheidung.

In besonderem Mal3e bedarf ihrer, wer Seelen zu leiten hat. St. Benedikt spricht davon im Zu-
sammenhang dessen, was vom Abt zu fordern ist (S. Regula, Kap. 64): er soll bei seinen An-
ordnungen »vorausschauend und Uberlegt sein, ob es eine gottliche oder eine weltliche Arbeit
ist, die er auftragt — er soll unterscheiden und abwagen, jener Unterscheidung Jakobs geden-
kend, der sprach: »Wenn ich meinen Herden auf dem Weg zuviel zumute, werden sie alle an
einem Tage sterben.« (Gen. 33,13) Diese und andere Zeugnisse fur die Unterscheidung, die
Mutter der Tugenden, soll er sich zu Herzen nehmen und alles so abwagen, daf er das trifft,
wonach die Starkmiitigen verlangen und wovon die Schwachen nicht zuriickschrecken ...«
Man konnte »discretio« hier mit »weiser MaRhaltung« wiedergeben. Aber die Quelle solchen
weisen MaRhaltens ist doch die Gabe zu unterscheiden, was einem jeden angemessen ist.

Woher kommt uns diese Gabe? Es gibt etwas Naturliches, das bis zu einem gewissen Grade
dazu beféhigt. Wir nennen es Takt oder Feinflihligkeit, eine Frucht ererbter und durch man-
cherlei Bildungsarbeit und Lebenserfahrung erworbener seelischer Kultur und Weisheit. Kar-
dinal Newman sagt, der vollendete gentleman sehe dem Heiligen zum Verwechseln &hnlich.
Aber das reicht doch nur bis zu einer gewissen Belastungsprobe. Dariiber hinaus bricht dieses
natlrliche Ausgewogensein der Seele zusammen. Die natlrliche discretio dringt auch nicht in
die Tiefe. Sie weil wohl »mit den Menschen umzugehen« und gleich mildem Ol den Reibun-
gen im Raderwerk des gesellschaftlichen Lebens zuvorzukommen. Aber die Gedanken des
Herzens, das Innerste der Seele bleibt ihr verborgen. Dorthin dringt nur der Geist, der alles
durchforscht, selbst die Tiefen der Gottheit. Die echte discretio ist Ubernatirlich. Sie findet
sich nur dort, wo der Heilige Geist herrscht, wo eine Seele in ungeteilter Hingabe und unge-
hemmter Beweglichkeit auf die leise Stimme des holden Gastes lauscht und seines Winkes
gewartig ist.

Ist die discretio als Gabe des Heiligen Geistes anzusehen? Nicht als eine der bekannten 7 Ga-
ben ist sie aufzufassen, noch als eine neue 8te. Sie gehort wesentlich zu jeder Gabe, ja man

Stein - Sancta Discretio 1 14.08.2022



darf wohl sagen, die 7 Gaben seien verschiedene Auspragungen dieser einen Gabe. Die Gabe
der Furcht »unterscheidet« in Gott die divina maiestas und ermif3t den unendlichen Abstand
zwischen Gottes Heiligkeit und eigener Unreinheit. Die Gabe der Frommigkeit unterscheidet
in Gott die pietas, die Vatergite, und schaut mit kindlich-ehrfirchtiger Liebe zu Ihm auf — mit
einer Liebe, die zu unterscheiden weif3, was dem Vater im Himmel gebdihrt.

Bei der Klugheit leuchtet es vielleicht am ehesten ein, daf? sie Unterscheidungsgabe ist — Un-
terscheidung dessen, was in einer jeden Lebenslage das Angemessene ist. Bei der Starke
kénnte man geneigt sein zu denken, daf es sich hier um etwas rein WillensméRiges handle.
Aber die Trennung zwischen der Klugheit, die den rechten Weg erkennt, ohne ihn zu gehen,
und einer Stérke, die sich blind durchsetzt, ist nur im rein Nattrlichen mdglich. Wo der Hei-
lige Geist herrscht, da wird der Menschengeist lenksam ohne Widerstreben. Die Klugheit be-
stimmt ohne Hemmung das praktische Verhalten, die Kraft ist von der Klugheit erleuchtet.
Beide zusammen ermdglichen es dem Menschengeist, sich geschmeidig allen Verhéltnissen
anzumessen. Weil er widerstandslos dem Heiligen Geist hingegeben ist, ist er allem gewach-
sen, was an ihn herantritt. Dieses himmlische Licht 1&Rt ihn als Gabe der Wissenschaft in aller
Klarheit alles Geschaffene und alles Geschehen in seiner Ordnung zum Ewigen unterschei-
den, in seinem Aufbau verstehen und ihm den gebihrenden Platz und das ihm zukommende
Gewicht anweisen. Ja, es gibt ihm als Gabe des Verstandes Einblick in die Tiefen der Gottheit
selbst und 1aBt die offenbarte Wahrheit hell vor ihm aufleuchten. In seiner Vollendung als
Gabe der Weisheit eint es ihn mit dem Dreifaltigen selbst und I&(3t ihn gleichsam den ewigen
Urquell selbst und alles, was von Ihm ausgeht und gehalten wird, in jener gottlichen Lebens-
bewegung, die Erkennen und Lieben in eins ist, durchdringen.

Die sancta discretio ist demnach radikal unterschieden von menschlichem Scharfsinn. Sie un-
terscheidet nicht durch schrittweise vorgehendes Denken wie der forschende Menschengeist,
nicht durch Zergliedern und Zusammenfassen durch Vergleichen und Sammeln, durch Schlie-
Ren und Beweisen. Sie unterscheidet, wie das Auge im klaren Tageslicht mihelos die scharfen
Umrisse der Dinge vor sich sieht. Das Eindringen in Einzelheiten 14Rt den Uberblick Gber die
Zusammenhange nicht verlieren. Je héher der Wanderer steigt, desto mehr weitet sich der
Blick, bis vom Gipfel die ganze Rundsicht frei wird. Das von himmlischem Licht erleuchtete
Geistesauge reicht in die weiteste Ferne, nichts verschwimmt, nichts wird ununterscheidbar.
Mit der Einheit wachst die Flle, bis im einfachen Strahl des goéttlichen Lichtes die ganze
Welt sichtbar wird wie bei St. Benedikt in der magna visio.

Verfasst am 15. Oktober 1938.

Stein - Sancta Discretio 2 14.08.2022



