Das Weihnachtsgeheimnis. Menschwerdung und Menschheit
Von Edith Stein

Wir stehen in der Mitte der weihnachtlichen Zeit. Das hohe Fest, das lange wie ein strahlender
Stern am dunklen Nachthimmel der Adventszeit vor uns hergegangen ist, es ist vorbei, man-
chen von uns vielleicht allzu schnell vorbeigegangen. Es hat nicht still gestanden wie der
Stern uber der Krippe von Bethlehem. Es ist voriibergerauscht, und vielleicht standen wir er-
schrocken, weil wir nicht fassen oder gar ausschdpfen konnten, was es uns bringen wollte und
sollte. Da ist es dann recht trostlich, dal? die heilige Kirche als eine ebenso weise wie gutige
Mutter mit der Schwéche ihrer Kinder rechnet und eine ganze Reihe von Wochen fiir den
Weihnachtsfestkreis vorgesehen hat. So lai3t sich noch manches nachholen, was versdumt
wurde; und auch fr heute wuBte ich nichts Besseres, als dal} wir ein wenig stille stehen und
zuruckblicken auf die letzten Wochen.

1. Advent und Weihnacht

Wenn die Tage kirzer und kirzer werden, wenn (in einem normalen Winter) die ersten
Schneeflocken fallen, dann tauchen scheu und leise die ersten Weihnachtsgedanken auf. Und
von dem bloRen Wort geht ein Zauber aus, dem sich kaum irgendein Herz entziehen kann.
Selbst die Andersgléaubigen und Ungléubigen, denen die alte Geschichte vom Kinde zu Beth-
lehem nichts bedeutet, rusten flr das Fest und tberlegen, wie sie da und dort einen Strahl der
Freude entzinden konnen. Es geht wie ein warmer Strom der Liebe tiber die ganze Erde schon
um Wochen und Monate voraus. Ein Fest der Liebe und Freude — das ist der Stern, auf den
alle in den ersten Wintermonaten zugehen. Fir den Christen und besonders fir den katholi-
schen Christen ist es noch etwas anderes. Ihn fuhrt der Stern zur Krippe mit dem Kindlein, das
den Frieden auf Erden bringt. In zahllosen lieblichen Bildern stellt es uns die christliche Kunst
vor die Augen; alte Weisen, aus denen der ganze Zauber der Kindheit klingt, singen uns da-
von.

Wer mit der Kirche lebt, dem rufen die Rorateglocken und die Adventslieder eine heilige
Sehnsucht im Herzen wach; und wem der unerschopfliche Born der heiligen Liturgie er-
schlossen ist, bei dem pocht Tag um Tag der groRe Prophet der Menschwerdung mit seinen
Mahnworten und Verheiungen an: Rorate, coeli, desuper et nubes pluant justum! Prope est
jam Dominus — Venite adoremus. — Veni, Domine, et noli tardare. — Jerusalem, gaude gaudio
magno, quia veniet tibi Salvator. Vom 17. bis 24. Dezember rufen die grofien O-Antiphonen
zum Magnificat (O Sapientia, O Adonai, O Radix Jesse, O Clavis David, O Oriens, O Rex
gentium, O Emmanuel) immer sehnsiichtiger und inbrinstiger ihr: Veni ad liberandum nos.
Und immer verheiBungsvoller klingt es: Ecce completa sunt omnia (am letzten Adventssonn-
tag); und schlieRlich: Hodie scietis, quia veniet Dominus et mane videbitis gloriam eius. Ja,
wenn am Abend die Lichterbdume brennen und die Gaben getauscht werden, da drangt die
unerflllte Sehnsucht immer noch hinaus nach einem andern Lichtglanz, bis die Glocken zur
Christmette lauten und — Dum medium silentium tenet omnia — das Wunder der Heiligen
Nacht sich auf unsern licht- und blumengeschmickten Altéren erneuert: Et verbum caro fac-
tum est. Nun ist der Augenblick der seligen Erfullung da: Hodie per totum mundum melliflui
facti sunt coeli.

2. Die Gefolgschaft des menschgewordenen Gottessohnes

Stein - Das Weihnachtsgeheimnis. Menschwerdung und Menschheit

1 14.08.2022



Solches Weihnachtsgliick hat wohl jeder von uns schon erlebt. Aber noch sind Himmel und
Erde nicht eins geworden. Der Stern von Bethlehem ist ein Stern in dunkler Nacht, auch heute
noch. Schon am zweiten Tage legt die Kirche die wei3en Festgewander ab und kleidet sich in
die Farbe des Blutes, und am vierten Tage (wenn es nicht gerade, wie in diesem Jahr, ein
Sonntag ist) in das Violett der Trauer: Stephanus, der Erzmartyrer, der als erster dem Herrn im
Tode nachfolgte, und die Unschuldigen Kinder, die Sauglinge von Bethlehem und Juda, die
von rohen Henkershanden grausam hingeschlachtet wurden, sie stehen als Gefolge um das
Kind in der Krippe. Was will das sagen? Wo ist nun der Jubel der himmlischen Heerscharen,
wo die stille Seligkeit der Heiligen Nacht? Wo ist der Friede auf Erden? Friede auf Erden de-
nen, die guten Willens sind! Aber nicht alle sind guten Willens. Darum mufte ja der Sohn des
Ewigen Vaters aus der Herrlichkeit des Himmels herabsteigen, weil das Geheimnis der Bos-
heit die Erde in Nacht gehdllt hat.

Finsternis bedeckte die Erde, und er kam als Licht, das in der Finsternis leuchtet, aber die
Finsternis hat ihn nicht begriffen. Die ihn aufnahmen, denen brachte er das Licht und den
Frieden: den Frieden mit dem Vater im Himmel, den Frieden mit allen, die gleich ihnen Kin-
der des Lichtes und Kinder des Vaters im Himmel sind, und den tiefen innern Herzensfrieden,
aber nicht den Frieden mit den Kindern der Finsternis. Ihnen bringt der Friedensfirst nicht
den Frieden, sondern das Schwert. Ihnen ist er der Stein des Anstofes, gegen den sie anrennen
und an dem sie zerschellen. Das ist die eine schwere und ernste Wahrheit, die wir uns durch
den poetischen Zauber des Kindes in der Krippe nicht verdecken lassen durfen. Das Geheim-
nis der Menschwerdung und das Geheimnis der Bosheit gehdren eng zusammen. Gegen das
Licht, das vom Himmel herabgekommen ist, sticht die Nacht der Stinde um so schwérzer und
unheimlicher ab. Das Kind in der Krippe streckt die Handchen aus, und sein Lacheln scheint
schon zu sagen, was spater die Lippen des Mannes gesprochen haben: Kommt her zu mir alle,
die ihr mihselig und beladen seid. Und die seinem Ruf folgen: die armen Hirten, denen auf
den Fluren von Bethlehem der Lichtglanz des Himmels und die Stimme des Engels die frohe
Botschaft verkiindeten und die darauf treuherzig ihr transeamus usque Bethlehem sprachen
und sich auf den Weg machten; die Konige, die aus fernem Morgenlande im gleichen schlich-
ten Glauben dem wunderbaren Stern folgten, ihnen flof3 von den Kinderhanden der Tau der
Gnade zu, und »sie freuten sich mit groRRer Freude«. Diese H&nde geben und fordern zugleich:
Ihr Weisen, legt eure Weisheit nieder, und werdet einfaltig wie die Kinder; ihr Kénige, gebt
eure Kronen und eure Schétze und beugt euch in Demut vor dem Konig der Konige; nehmt
ohne Zdgern Muhen und Leiden und Beschwerden auf euch, die sein Dienst erfordert. Ihr
Kinder, die ihr noch nichts freiwillig geben konnt, euch nehmen die Henkershénde euer zartes
Leben, ehe es noch recht begonnen hat: Es kann nicht besser angewendet werden, als aufge-
opfert zu werden fiir den Herrn des Lebens. »Folge mir«, so sprechen die Kinderhénde, wie
spater die Lippen des Mannes gesprochen haben. So sprachen sie zu dem Jinger, den der Herr
lieb hatte und der nun auch zu der Gefolgschaft an der Krippe gehért. Und der hl. Johannes,
der Jiingling mit dem reinen Kinderherzen, folgte, ohne zu fragen: wohin? und wozu? Er ver-
lie des Vaters Schiff und ging dem Herrn nach auf allen seinen Wegen bis hinauf nach Gol-
gotha. »Folge mir« — das vernahm auch der Jingling Stephanus. Er folgte dem Herrn zum
Kampf gegen die Mé&chte der Finsternis, die Verblendung des hartndckigen Unglaubens, er
legte Zeugnis flr ihn ab mit seinem Wort und mit seinem Blut, er folgte ihm auch in seinem
Geist, dem Geist der Liebe, der die Stinde bekampft, aber den Siinder liebt und noch im Tode
fir den Morder vor Gott eintritt.

Lichtgestalten sind es, die um die Krippe knien: die zarten, unschuldigen Kinder, die treuher-
zigen Hirten, die demitigen Konige, Stephanus, der begeisterte Jinger, und der Lieb-
lingsapostel Johannes: sie alle, die dem Ruf des Herrn folgten. Ihnen gegeniber steht die

Stein - Das Weihnachtsgeheimnis. Menschwerdung und Menschheit

2 14.08.2022



Nacht der unbegreiflichen Verhartung und Verblendung: die Schriftgelehrten, die Auskunft
geben kdnnen tber Zeit und Ort, da der Heiland der Welt geboren werden soll, die aber kein
Transeamus usque Bethlehem daraus ableiten; der Konig Herodes, der dem Herrn des Lebens
ans Leben will. Vor dem Kind in der Krippe scheiden sich die Geister. Es ist der Konig der
Konige und der Herr tiber Leben und Tod. Es spricht sein »Folge mir«, und wer nicht fir ihn
ist, ist wider ihn. Er spricht es auch fir uns und stellt uns vor die Entscheidung zwischen Licht
und Finsternis.

3. Corpus Christi mysticum
3.1 Unum esse cum Deo

Wohin es uns auf dieser Erde fuhren will, das wissen wir nicht und sollen wir nicht vor der
Zeit fragen. Nur das wissen wir, dal denen, die den Herrn lieben, alle Dinge zum Guten gerei-
chen. Und ferner, dal’ die Wege, die der Heiland fiihrt, iber diese Erde hinausgehen.

O admirabile commercium! Creator generis humani, animatum corpus sumens, largitus est
nobis suam Deitatem. Zu diesem wunderbaren Tauschhandel ist ja der Erldser auf die Welt
gekommen. Gott ward ein Menschenkind, damit die Menschenkinder Gotteskinder werden
kénnten. Einer von uns hatte das Band der Gotteskindschaft zerrissen, einer von uns mufte es
wieder knupfen und die Suhne zahlen. Keiner konnte es aus dem alten, dem kranken und ver-
wilderten Stamm. Ein neues, gesundes und edles Reis muRte aufgepfropft werden. Einer von
uns ist er geworden; aber damit mehr als das: eins mit uns. Das ist ja das Wunderbare am
Menschengeschlecht, dal’ wir alle eins sind. Wére es anders, stlinden wir als selbstandige und
getrennte Einzelwesen frei und unabhangig nebeneinander, dann hatte der Fall des einen nicht
den Fall aller nach sich ziehen kénnen. Dann hétte andererseits wohl fir uns der Siihnepreis
gezahlt werden und uns zugerechnet werden konnen, aber es ware nicht seine Gerechtigkeit
auf die Stinder Gbergegangen, es ware keine Rechtfertigung moglich gewesen. Er aber kam,
um ein Corpus mysticum mit uns zu sein: er unser Haupt, wir seine Glieder. Legen wir unsere
Hénde in die Hande des gottlichen Kindes, sprechen wir unser ja zu seinem Sequere me, dann
sind wir sein, und der Weg ist frei, dal3 sein gottliches Leben auf uns tibergehen kann.

Das ist der Anfang des ewigen Lebens in uns. Es ist noch nicht seliges Gottschauen im Glo-
rienlicht, es ist noch Dunkel des Glaubens, aber es ist nicht mehr von dieser Welt, es ist schon
Stehen im Gottesreich. Als die allerseligste Jungfrau ihr Fiat sprach, da begann das Gottes-
reich auf Erden, und sie war seine erste Burgerin. Und alle, die sich vor und nach der Geburt
des Kindes in Wort und Tat zu ihm bekannten — der hl. Joseph, die hl. Elisabeth mit ihrem
Kinde und alle, die um die Krippe standen —, sie traten in das Gottesreich ein. Es ist anders
geworden, als man sich nach Psalmen und Propheten die Herrschaft des Gottkdnigs gedacht
hatte. Die Romer blieben die Herren im Lande, und Hohepriester und Schriftgelehrte hielten
weiter das arme Volk unter ihrem Joch. Unsichtbar trug jeder, der dem Herrn angehdrte, sein
Himmelreich in sich. Seine irdische Burde wurde ihm nicht abgenommen, ja sogar noch man-
che andere dazugelegt, aber was er in sich hatte, war eine beschwingte Kraft, die das Joch
sanft machte und die Last leicht. So ist es noch heute bei jedem Gotteskind. Das gottliche Le-
ben, das in der Seele entziindet wird, ist ja das Licht, das in die Finsternis gekommen ist, das
Waunder der Heiligen Nacht. Wer es in sich tragt, der versteht es, wenn davon gesprochen
wird. Fir die andern aber ist alles, was man dariiber sagen kann, ein unverstandliches Stam-
meln. Das ganze Johannesevangelium ist ein solches Stammeln vom ewigen Licht, das Liebe
und Leben ist. Gott in uns und wir in ihm, das ist unser Anteil am Gottesreich, zu dem die
Menschwerdung den Grund gelegt hat.

Stein - Das Weihnachtsgeheimnis. Menschwerdung und Menschheit

3 14.08.2022



3.2 Unum esse in Deo

Unum esse cum Deo: das ist das erste. Aber ein Zweites folgt gleich daraus. Christus das
Haupt, wir die Glieder im Corpus mysticum: dann sind wir zueinander Glied zu Glied, und
wir Menschen untereinander unum esse in Deo, ein gottliches Leben. Wenn Gott in uns ist
und wenn er die Liebe ist, so kann es nicht anders sein, als daR wir die Brider lieben. Darum
ist unsere Menschenliebe das Mal3 unserer Gottesliebe. Aber es ist eine andere als die naturli-
che Menschenliebe. Die natlrliche Liebe gilt diesem und jenem, der uns durch die Bande des
Blutes verbunden oder durch Verwandtschaft des Charakters oder gemeinsame Interessen na-
hesteht. Die andern sind »Fremde, die einen »nichts angehen«, einem eventuell sogar durch
ihr Wesen widerwaértig sind, so dal} man sie sich moglichst weit vom Leibe halt. Flr den
Christen gibt es keinen »fremden Menschen«. Der ist jeweils der »Néchste«, den wir vor uns
haben und der eben unser am meisten bedarf; gleichgltig, ob er verwandt ist oder nicht, ob
wir ihn »mogen« oder nicht, ob er der Hilfe »moralisch wiirdig« ist oder nicht. Die Liebe
Christi kennt keine Grenzen, sie hort nimmer auf, sie schaudert nicht zurtick vor HaRlichkeit
und Schmutz. Er ist um der Stinder willen gekommen und nicht um der Gerechten willen.
Und wenn die Liebe Christi in uns lebt, dann machen wir es wie er und gehen den verlorenen
Schafen nach.

Die natirliche Liebe geht darauf aus, den geliebten Menschen fir sich zu haben und mdéglichst
ungeteilt zu besitzen. Christus ist gekommen, um die verlorene Menschheit fur den Vater zu-
rickzugewinnen; und wer mit seiner Liebe liebt, der will die Menschen fur Gott und nicht fiir
sich. Das ist freilich zugleich der sicherste Weg, um sie auf ewig zu besitzen; denn wenn wir
einen Menschen in Gott geborgen haben, dann sind wir ja mit ihm in Gott eins, wahrend die
Sucht zu erobern oft — ja wohl friher oder spater immer — zum Verlust fuhrt. Es gilt fir die
fremde Seele wie flr die eigene und fir jedes aul3ere Gut: Wer angstlich darauf aus ist, zu ge-
winnen und zu bewahren, der verliert. Wer an Gott hingibt, der gewinnt.

3.3 Fiat voluntas tual

Damit rihren wir an ein drittes signum der Gotteskindschaft. Unum esse cum Deo war das
erste. Ut omnes unum sint in Deo das zweite. Das dritte: Daran erkenne ich, daf3 ihr mich
liebt, wenn ihr meine Gebote haltet. Gotteskind sein heif3t an Gottes Hand gehen, Gottes Wil-
len, nicht den eigenen Willen tun, alle Sorgen und alle Hoffnung in Gottes Hand legen, nicht
mehr selbst um sich und seine Zukunft sorgen. Darauf beruhen die Freiheit und Frohlichkeit
des Gotteskindes. Wie wenige, auch von den wahrhaft Frommen, selbst heroisch Opferwilli-
gen, besitzen sie! Sie gehen immer wie niedergebeugt unter der schweren Last ihrer Sorgen
und Pflichten. Alle kennen das Gleichnis von den VVogeln unter dem Himmel und den Lilien
auf dem Felde. Aber wenn sie einem Menschen begegnen, der kein Vermdgen, keine Pension
und keine Versicherung hat und doch unbekiimmert um seine Zukunft lebt, dann schiitteln sie
den Kopf wie Uber etwas Abnormales. Freilich, wer von dem Vater im Himmel erwartete, dal}
er ihm jederzeit fir das Einkommen und die Lebensverhéltnisse sorgen werde, die er fir win-
schenswert halt, der konnte sich schwer verrechnet haben. Solche Bedingungen darf man in
den Vertrag mit dem Himmel nicht hineinschreiben. Nur dann wird das Gottvertrauen uner-
schittert standhalten, wenn es die Bereitschaft einschliel3t, alles und jedes aus des Vaters
Hand entgegenzunehmen. Er allein weil ja, was uns gut tut. Und wenn einmal Not und Ent-
behrung angebrachter wéren als behaglich-gesichertes Auskommen oder Miferfolg und Ver-
demitigung besser als Ehre und Ansehen, dann muf} man sich auch daftir bereit halten. Tut
man das, so kann man unbelastet durch die Zukunft der Gegenwart leben.

Stein - Das Weihnachtsgeheimnis. Menschwerdung und Menschheit

4 14.08.2022



Das Fiat voluntas tua in seinem vollen AusmaR mul} die Richtschnur des Christenlebens sein.
Es muf den Tageslauf vom Morgen bis zum Abend, den Gang des Jahres und das ganze Le-
ben regeln. Es wird dann auch des Christen einzige Sorge. Alle andern Sorgen nimmt der Herr
auf sich. Diese eine aber bleibt uns, solange wir noch in statu viae sind. Es ist objektiv so, dal}
wir nicht endgliltig versichert sind, immer auf Gottes Wegen zu bleiben. Wie die ersten Men-
schen aus der Gotteskindschaft in die Gottesferne fallen konnten, so steht jeder von uns im-
mer auf des Messers Schneide zwischen dem Nichts und der Fille des goéttlichen Lebens. Und
friher oder spater wird uns das auch subjektiv fiihlbar. In den Kindertagen des geistlichen Le-
bens, wenn wir eben angefangen haben, uns Gottes Fuhrung zu iberlassen, da fuhlen wir die
leitende Hand ganz stark und fest; sonnenhell liegt es vor uns, was wir zu tun und was wir zu
lassen haben. Aber das bleibt nicht immer so. Wer Christus angehdrt, der mul} das ganze
Christusleben durchleben. Er muR zum Mannesalter Christi heranreifen, er muf3 einmal den
Kreuzweg antreten, mufl} nach Gethsemani und Golgotha. Und alle Leiden, die von aufen
kommen kdnnen, sind nichts im Vergleich zu der dunklen Nacht in der Seele, wenn das gottli-
che Licht nicht mehr leuchtet und die Stimme des Herrn nicht mehr spricht. Gott ist da, aber
er ist verborgen und schweigt. Warum das so ist? Es sind Gottes Geheimnisse, von denen wir
sprechen, und die lassen sich nicht restlos durchdringen. Gott ist Mensch geworden, um uns
an seinem Leben aufs neue Anteil zu geben. Wir haben das zunachst als Anteil am géttlichen
Leben gefal3t. Damit beginnt es, und das ist das letzte Ziel.

Aber dazwischen liegt noch etwas anderes. Christus ist Gott und Mensch, und wer an seinem
Leben Anteil hat, muR am gottlichen und am menschlichen Leben Anteil haben. Die mensch-
liche Natur, die er annahm, gab ihm die Mdglichkeit zu leiden und zu sterben. Die gottliche
Natur, die er von Ewigkeit besal}, gab dem Leiden und Sterben unendlichen Wert und erl6-
sende Kraft. Christi Leiden und Tod setzt sich fort in seinem mystischen Leibe und in jedem
seiner Glieder. Leiden und sterben muf3 jeder Mensch. Aber wenn er lebendiges Glied am
Leibe Christi ist, dann bekommt sein Leiden und Sterben durch die Gottheit des Hauptes erlo-
sende Kraft. Das ist der objektive Grund, warum alle Heiligen nach Leiden verlangt haben.
Das ist keine perverse Lust am Leiden. Den Augen des natirlichen Verstandes erscheint es als
Perversion. Im Licht des Erlésungsgeheimnisses erweist es sich als hdchste Vernunft. Und so
wird der Christusverbundene auch in der dunklen Nacht der subjektiven Gottferne und -ver-
lassenheit unerschittert ausharren; vielleicht setzt die gottliche Heilsékonomie seine Qual ein,
um einen objektiv Gefesselten zu befreien. Darum: Fiat voluntas tua! auch und gerade in der
dunkelsten Nacht.

4. Heilsmittel

Aber kdnnen wir es denn noch sprechen, wenn wir keine Gewif3heit mehr haben, was Gottes
Wille von uns verlangt? Haben wir noch Mittel, uns auf seinen Wegen zu halten, wenn das in-
nere Licht erlischt? Es gibt solche Mittel und so starke Mittel, dal? das Abirren bei aller prinzi-
piellen Mdglichkeit tatsdchlich unendlich unwahrscheinlich wird. Gott ist ja gekommen, uns
zu erlésen: uns mit sich zu verbinden, uns untereinander zu verbinden, unsern Willen dem sei-
nen gleichférmig zu machen. Er kennt unsere Natur, er rechnet mit ihr und hat darum alles
mitgebracht, was uns helfen kann, ans Ziel zu gelangen.

Das gottliche Kind ist zum Lehrer geworden und hat uns gesagt, was wir tun sollen. Um ein
ganzes Menschenleben mit géttlichem Leben zu durchdringen, dazu gentgt es nicht, einmal
im Jahr vor der Krippe zu knien und sich von dem Zauber der Heiligen Nacht gefangenneh-
men zu lassen. Dazu mul3 man das ganze Leben lang im taglichen Verkehr mit Gott stehen,
auf die Worte horen, die er gesprochen hat und die uns (berliefert sind, und diese Worte

Stein - Das Weihnachtsgeheimnis. Menschwerdung und Menschheit

5 14.08.2022



befolgen. Vor allen Dingen beten, wie es der Heiland selbst gelehrt und so eindringlich immer
wieder eingescharft hat. »Bittet, und ihr werdet empfangen.« Das ist die sichere Verheilung
der Erhérung. Und wer tdglich von Herzen sein »Herr, dein Wille geschehe« spricht, der darf
wohl darauf vertrauen, dal} er den géttlichen Willen auch da nicht verfehlt, wo er keine sub-
jektive Gewil3heit mehr hat.

Ferner: Christus hat uns nicht als Waisenkinder zurtickgelassen. Er hat seinen Geist gesandt,
der uns alle Wahrheit lehrt; er hat seine Kirche begriindet, die von seinem Geist geleitet wird,
und hat in ihr seine Stellvertreter eingesetzt, durch deren Mund sein Geist in Menschenworten
zu uns spricht. Er hat in ihr die Glaubigen zur Gemeinschaft verbunden und will, daB einer flr
den andern einsteht. So sind wir nicht allein gelassen; und wo das Vertrauen auf die eigene
Einsicht und selbst auf das eigene Gebet versagt, da hilft die Kraft des Gehorsams und die
Kraft der Furbitte.

Et Verbum caro factum est. Das ist Wahrheit geworden im Stall zu Bethlehem. Aber es hat
sich noch erfillt in einer andern Form. »Wer mein Fleisch it und mein Blut trinkt, der hat das
ewige Leben.« Der Heiland, der weil3, dal} wir Menschen sind und Menschen bleiben, die tag-
lich mit menschlichen Schwachen zu kdmpfen haben, er kommt unserer Menschlichkeit auf
wahrhaft gottliche Weise zu Hilfe. Wie der irdische Leib des taglichen Brotes bedarf, so ver-
langt auch der géttliche Leib in uns nach dauernder Ernéhrung. »Dieses ist das lebendige
Brot, das vom Himmel herabgekommen ist.« Wer es wahrhaft zu seinem taglichen Brot
macht, in dem vollzieht sich taglich das Weihnachtsgeheimnis, die Menschwerdung des Wor-
tes. Und das ist wohl der sicherste Weg, das unum esse cum Deo dauernd zu erhalten, mit je-
dem Tage fester und tiefer in den mystischen Leib Christi hineinzuwachsen. Ich weif wohl,
dal? das vielen als ein allzu radikales Verlangen erscheinen wird. Praktisch bedeutet es fur die
meisten, wenn sie es neu beginnen, eine Umstellung des gesamten duReren und inneren Le-
bens. Aber das soll es ja gerade! In unserem Leben Raum schaffen fiir den eucharistischen
Heiland, damit er unser Leben in sein Leben umformen kann: ist das zu viel verlangt? Man
hat flr so viele nutzlose Dinge Zeit: allerhand unntzes Zeug aus Biichern, Zeitschriften und
Zeitungen zusammenzulesen, in Cafés herumzusitzen und auf der Stralle Viertel- und halbe
Stunden zu verschwatzen: alles »Zerstreuungen, in denen man Zeit und Kraft splitterweise
verschleudert. Sollte es wirklich nicht méglich sein, eine Morgenstunde herauszusparen, in
der man sich nicht zerstreut, sondern sammelt, in der man sich nicht verbraucht, sondern Kraft
gewinnt, um den ganzen Tag davon zu bestreiten?

Aber freilich, es ist mehr dazu erforderlich als die eine Stunde. Man muf3 von einer solchen
Stunde zur andern so leben, da man wiederkommen darf. Es ist nicht mehr méglich, »sich
gehen zu lassen, sich auch nur zeitweise gehen zu lassen. Mit wem man taglich umgeht, des-
sen Urteil kann man sich nicht entziehen. Selbst wenn kein Wort gesagt wird, fihlt man, wie
die andern zu einem stehen. Man wird versuchen, sich der Umgebung anzupassen, und wenn
es nicht maoglich ist, wird das Zusammenleben zur Qual. So geht es einem auch im taglichen
Verkehr mit dem Heiland. Man wird immer feinfuhliger fir das, was ihm gefallt und mi3fallt.
Wenn man vorher im grof3en und ganzen recht zufrieden mit sich war, so wird das jetzt anders
werden. Man wird vieles zu andern finden und wird &ndern, was man andern kann. Und man-
ches wird man entdecken, was man nicht mehr schén und gut finden kann und was man doch
nicht zu dndern vermag. Da wird man allmé&hlich sehr klein und demditig; man wird geduldig
und nachsichtig gegen die Splitter in fremden Augen, weil einem der Balken im eigenen zu
schaffen macht; und lernt es schlief3lich auch, sich selbst in dem unerbittlichen Licht der gott-
lichen Gegenwart zu ertragen und sich der gottlichen Barmherzigkeit zu Uberlassen, die mit
all dem fertig werden kann, was unserer Kraft spottet. Es ist ein weiter Weg von der

Stein - Das Weihnachtsgeheimnis. Menschwerdung und Menschheit

6 14.08.2022



Selbstzufriedenheit eines »guten Katholiken, der »seine Pflichten erfillt«, eine »gute Zei-
tung« liest, »richtig wahlt« usw., im brigen aber tut, was ihm beliebt, bis zu einem Leben an
Gottes Hand und aus Gottes Hand, in der Einfalt des Kindes und der Demut des Zo6lIners.
Aber wer ihn einmal gegangen ist, wird ihn nicht wieder zurtickgehen.

So besagt Gotteskindschaft: Kleinwerden. Es besagt aber zugleich GroRwerden. Eucharistisch
leben heil3t ganz von selbst aus der Enge des eigenen Lebens herausgehen und in die Weite
des Christuslebens hineinwachsen. Wer den Herrn in seinem Haus aufsucht, wird ihn ja nicht
immer nur mit sich selbst und seinen Angelegenheiten beschéaftigen wollen. Er wird anfangen,
sich flr die Angelegenheiten des Herrn zu interessieren. Die Teilnahme am téglichen Opfer
zieht uns unwillkirlich in das liturgische Leben hinein. Die Gebete und die Gebrauche des Al-
tardienstes flhren uns im Kreislauf des Kirchenjahres die Heilsgeschichte immer wieder vor
die Seele und lassen uns immer tiefer in ihren Sinn eindringen. Und die Opferhandlung selbst
pragt uns immer wieder das Zentralgeheimnis unseres Glaubens ein, den Angelpunkt der
Weltgeschichte, das Geheimnis der Menschwerdung und Erlésung. Wer kdnnte mit empfang-
lichem Geist und Herzen dem heiligen Opfer beiwohnen, ohne selbst von der Opfergesinnung
erfa3t zu werden, ohne von dem Verlangen ergriffen zu werden, daf er selbst und sein kleines
personliches Leben eingestellt werde in das groRe Werk des Erlosers?

Die Mysterien des Christentums sind ein unteilbares Ganzes. Wenn man sich in eines vertieft,
wird man zu allen andern hingefihrt. So fihrt der Weg von Bethlehem unaufhaltsam nach
Golgotha, von der Krippe zum Kreuz. Wir stehen jetzt gerade in der Mitte der weihnachtli-
chen Zeit: vor zwanzig Tagen haben wir das Geburtsfest des Erldsers begangen; in zwanzig
Tagen ist Lichtmel3, die Feier der Darstellung Jesu im Tempel, mit der die Weihnachtszeit ab-
schliel3t. Als die Jungfrau das Kind zum Tempel hintrug, da ward ihr geweissagt, dal? ihre
Seele ein Schwert durchdringen werde, daR dieses Kind gesetzt sei zum Fall und zur Auferste-
hung Vieler, zum Zeichen, dem man widersprechen wirde. Es ist die Ankiindigung des Lei-
dens, die Ankiindigung des Kampfes zwischen Licht und Finsternis, der sich schon an der
Krippe zeigte.

In diesem Jahre fallen Lichtmel und Septuagesima fast zusammen, die Feier der Menschwer-
dung und die Vorbereitung auf die Passion. In der Nacht der Siinde strahlt der Stern von Beth-
lehem auf. Auf den Lichtglanz, der von der Krippe ausgeht, fallt der Schatten des Kreuzes.
Das Licht erlischt im Dunkel des Karfreitags, aber es steigt strahlender auf als Gnadensonne
am Auferstehungsmorgen. Per passionem et crucem ad resurrectionis gloriam ist der Weg des
fleischgewordenen Gottessohnes. Mit dem Menschensohn durch Leiden und Tod zur Herr-
lichkeit der Auferstehung ist der Weg flr jeden von uns, fiir die ganze Menschheit.

Vortrag gehalten am 13. Januar 1931 beim Katholischen Akademikerverband in Ludwigsha-
fen.

Quelle: Edith Stein, Das Weihnachtsgeheimnis — Menschwerdung und Menschheit, Kéln: Kar-
mel Maria v. Frieden 1950.

Stein - Das Weihnachtsgeheimnis. Menschwerdung und Menschheit

7 14.08.2022



