Das menschliche Spielen. Orientierende Vorbemerkungen
Von F. J. J. Buytendijk

Spielen erscheint immer als eine Weise des sich Verhaltens. Beide Worte haben eine groRRe
,»Extensio* (Ausbreitung) und also eine sehr geringe ,,Comprehensio* (unzweideutige Bedeu-
tung). Menschen in jedem Alter und in fast jeder Situation kénnen sich auf irgendeine Weise
und in solchem Verhalten finden, dal? wir in der Umgangssprache ihr Tun als Spielen bezeich-
nen. Wer (ber Spielen ,,im allgemeinen “ sprechen mdochte, ist vergleichbar mit einem ,,der
von Sternen sprechen wollte und zu gleicher Zeit nicht nur weitentfernte Gestirne und Stern-
schnuppen behandeln wiirde, sondern auch Seesterne, gewisse Orden, den Place de I'Etoile
und Blhnen- oder Filmsterne (GRANDJOUAN 1963).

Auch Tiere kdnnen fast immer in einer sinnvollen Beziehung zu ihrer Umwelt verstanden
werden. Wenn auch ihre Existenz eine andere als die unsrige ist, sind wir dennoch in der Le-
benswelt und ebenfalls in der wissenschaftlichen Betrachtung gendtigt, die tierischen Bewe-
gungen als Verhaltensweisen aufzufassen, und gelegentlich als ein echtes Spielen oder we-
nigstens als spielerisch.

Selbst leblose Dinge scheinen sich oft in einer Weise zu bewegen, dal jedermann — auch der
Naturwissenschaftler — so redet, als ob sie sich verhielten. In den schonen Untersuchungen
MICHOTTES (1946) ber ,,La perception de la causalité“, werden die mit verschiedener Ge-
schwindigkeit vorgefuhrten Bewegungen zweier Gegenstdnde — z. B. zwei schwarze Flecken
auf einem homogenen Hintergrund — von den Versuchspersonen als ein WegstolRen, Weg-
dricken, Mitnehmen, Verfolgen, Fliichten usw. ,,gesehen* — sie werden also als Verhaltens-
weisen verstanden. (DUFRENNE [1953] hat in seiner Untersuchung ,,La Phénoménologie de la
perception esthétique* bemerkt: ,,Jedes Ding ist tatsachlich in einem gewissen Sinn Sprache*.)
Noch tberzeugender beweisen die Zeichenfilme von HEIDER U. SIMMEL (1944), dal} die Be-
wegungen geometrischer Figuren als ,,acts of persons“ (Handlungen von Personen) verstan-
den werden kénnen. Man braucht aber keine Experimente, um sich davon zu iberzeugen, dal3
die Worte Spiel und Spielen eine groRe Anzahl Erscheinungen bezeichnen, die nur in sekun-
darer Wei-[89]se etwas Gemeinsames haben. Jedenfalls fuhrt eine bloRe Untersuchung der
Umgangssprache in verschiedenen Kulturkreisen nicht zur Einsicht in den Sinngehalt des
menschlichen Spiels und Spielens.

Wenn man z. B. sagt: ,,Zwischen zwei Balken ist ein Spielraum*, dann soll das nur bedeuten,
daR die zwei Holzstucke sich hin und her bewegen kénnen. Dieses ,,Konnen* kann metapho-
risch auch ,.eine beschréankte Freiheit* genannt werden. Besinnt man sich auf diese Bezeich-
nung, dann weill man, dal? hier selbstverstandlich nur ,,Freiheit in der Erscheinung* gemeint
ist. In der gleichen Weise reden wir auch uber die ,,Freiheit* der Vogel, wie es schon SCHIL-
LER Wulte.

Das Wort ,,Spielen wird als Bezeichnung zahlreicher Vorgange gebraucht, die irgendwelche
typische Merkmale des menschlichen Spielens zeigen. Die Vielheit und Verschiedenheit der
Spielformen macht die fast unbegrenzte Ausbreitung des Wortgebrauches verstandlich.

Dabei finden wir eine intransitive und eine transitive Verwendung des Wortes ,,Spielen*. Ein-
mal spielt ,,etwas* (das Mondlicht auf den Wellen, die Radiomusik) ein andermal spielt ,,je-
mand etwas* (den Mephisto, Verstecken, Federball); und ein drittes Mal schlie3lich spielt ,,je-
mand mit etwas* (mit der Eisenbahn, mit der Rassel).

Man sollte dieser Bemerkung von SCHEUERL (1959) noch hinzufligen, dal3 nicht nur jemand

Buytendijk - Das menschliche Spielen 1 30.08.2022



mit etwas spielt, sondern auch als etwas und um etwas spielen kann.

In diesem Sprachgebrauch geht es um Verweisungsbeziige in der Erfahrung, die wir von den
Erscheinungen in unserer Lebenswelt haben. Was wir in dieser Welt bemerken und benennen,
wird bekanntlich stets auf irgendeine Weise verstanden. Sehen ist immer auch Einsehen, d. h.
ein vorlaufiges Erfassen des Sinngehaltes des Sichtbaren. Dieser Sinngehalt wird in der Um-
gangssprache zuganglich. Es ist schon daraus klar, daf3 im Sprachgebrauch eine Fiille von his-
torisch, sozial und personlich bedingten Vorurteilen und gefihlsméRigen Auffassungen ,,mit-
spielen*. Darum entsprechen die Worte — Spiel, Spielen, spielerisch usw. — in verschiede-
nen Sprachen nicht immer denselben Erscheinungen. Ein Beispiel:

In der deutschen Sprache sagt man ,,ein Spiel spielen*, im Englischen ,.,to play a game*.
SCHEUERL (1959) bemerkt dazu: ,,Aber ,game* palit weder fur die Tragddie noch fir das mu-
sikalische Spiel, und auch das Liebesspiel ware mit diesem Wort ein wenig respektlos be-
zeichnet.* Das ist richtig, aber das Wort [90] ,,game* verweist auf eine Erfahrung, die in be-
stimmten Spielen besonders auffallt, ndmlich auf ,,die Spannung und Entspannung, die Ergrif-
fenheit und das Greifen, das Schaudern und den Rausch* (SCHEUERL 1958). Darum heif3t auch
die Jagd ,,game*, und man versteht, daf3 ein englischer Physiologe (BAYLISS) seine Wissen-
schaft ,,The nicest game of the world* (das schonste Spiel der Welt) nennen konnte.

Jedenfalls erschlief3t die Sprache eine vorldufige Einsicht in die Bedeutungen der Phdnomene,
die sich an ihnen selbst zeigen.

Aber wir sollten nicht vergessen, dal3 ,,die Phanomene zundchst und zumeist nicht gegeben
sind“. Verdecktheit ist der Gegenbegriff zu ,,Phanomen*. ,,Erscheinung und Schein sind selbst
in verschiedener Weise im Phdnomen fundiert* (HEIDEGGER 1927).

Ein anthropologisches Verstandnis des Spielens fordert also unbedingt ein genaues Beachten
des vorlaufig unklaren Zusammenhanges der Sacherkenntnis mit der Umgangssprache. Wir
bedenken dazu das bekannte Wort HEIDEGGERS (1927): ,,Das Wesen der Sprache erschopft
sich weder im Bedeuten, noch ist sie nur etwas Zeichenhaftes und ZiffermaRiges. Weil die
Sprache das Haus des Seins ist, deshalb gelangen wir so zu Seiendem, daf? wir standig durch
dieses Haus gehen*. Dieses ,, standige Gehen “ ist die eigentliche Aufgabe der Phanomenolo-
gie. Dieses Gehen ist aber notwendig ein Zurlickgehen, also ein sich Er-innern. Wer sich
nicht erinnern kann, wie er in seiner Kindheit — und nachher — gespielt hat, wie er und seine
Umgebung dartiber gesprochen haben, dem ist jedes Verstdndnis der menschlichen Bedeutung
des Phanomens, das wir gewohnt sind, ,,Spielen* zu nennen, unzugénglich. LANDGREBE
(1959) hat denn auch sehr richtig gesagt: ,,Der Weg der Phanomenologie ist ein Weg der Erin-
nerung, die den Menschen von der Welt, die ihm als Fremdes im ,,Objektivismus* gegeniiber
zu stehen scheint, zurlckfihrt auf sich selbst und die ihn auf die Untrennbarkeit von Welt und
Selbst verweist und darauf, daf3 in dieser Untrennbarkeit, in der er sich selbst nicht nur als er-
kennendes Subjekt begegnet und der Welt nicht nur als dem Gegenstand seiner objektiven Er-
kenntnis, ein unverflighares Wahres sichtbar und die Bereitschaft geweckt wird, es als solches
hinzunehmen.*

Die Untrennbarkeit von Welt und Selbst begriindet die Mdglichkeit in den Erscheinungen der
Natur das Menschliche des Spielens ,,bildhaft* zu ,,sehen‘ und zu beschreiben. So verstehen
wir, dald SCHEUERL (1959) die These aufstellen konnte, ,,dal alle Merkmale, die einen Bewe-
gungsablauf als Spielpha-[91]nomen charakterisieren, schon in dem subjektlosen Lichter- und
Schattenspiel auf den Wellen im Mondeslicht anschaulich beisammen sind*. Die Merkmale
sind: Freiheit, scheinhaftes Schweben, Geschlossenheit, Ambivalenz, innere Unendlichkeit
und zeitenthobene Gegenwart. Der Autor fugt seiner Beschreibung nachdriicklich hinzu, dal}

Buytendijk - Das menschliche Spielen 2 30.08.2022



es sich um ,,Erscheinungen‘ handelt, denen man kein Ziel, keinen Zweck, keine Absichten an-
sieht.

Wir erwéhnen diese ,,asthetische* Beschreibung eines scheinbaren Spieles als ein Beispiel des
,phanomenologischen Impressionismus®, der der Naivitat der nattrlichen Einstellung ent-
spricht.

Schon HusseRL hat diese Naivitat erkannt. Das unmittelbare und unkritische ,,Schauen*, wie
wir es im Alltag gelegentlich tun und wovon wir in der Umgangssprache reden, liefert keine
Erkenntnis der ,,Phdnomene*, da ihre Sinngehalte zundchst und zumeist nicht gegeben sind.
STRASSER (1964) hat nachdriicklich auf die Irrefihrungen des ,,ph&nomenologischen Impres-
sionismus‘ und der ,,literarischen Phanomenologie* und auf das Fehlen des ,,Wahrheitsethos*
in ihnen hingewiesen. Eine Untersuchung der Anthropologie des Spielens muf3 sich denn auch
davor hiten. Man sollte eine entsprechende Bemerkung HEIDEGGERS, die STRASSER (1964)
zitiert, in ihrer vollen Tragweite erfassen und sich aneignen: ,,Daher fordern der Ausgang der
Analyse ebenso wie der Zugang zum Phanomen und der Durchgang durch die herrschende
Verdeckung eine methodische Sicherung. In der Idee der ,,origindren* und ,,intuitiven* Erfas-
sung und Explikation der Phdnomene liegt das Gegenteil der Naivitat eines zufalligen ,,unmit-
telbaren und unbedachten Schauens*.

Wenn etwas (z. B. das Radio) ,,spielt”, wenn sich etwas abspielt, wenn etwas mitspielt oder
gegen etwas spielt, zeigen sich zwar einzelne Aspekte des menschlichen Spielens, aber eine
Erkenntnis des Menschlichen liefern diese Aspekte nicht. Eine Analyse der tierischen Spiele
macht allerdings einige Sinnzusammenhénge sichtbar, die fir das Verstehen des menschlichen
Spielens richtungsgebend sein kénnen. Im Tierleben meldet sich im Verhalten eine Prafigura-
tion des geistigen Seins, und zwar als eine ,, fungierende Intentionalitét, welche die natirliche
und vorpradikative Einheit der Welt und unseres Lebens ausmacht® (DE WAELHENS 1959).
Der von HUSSERL gepragte Begriff ,,fungierende Intentionalitat™ ist unklar, wie auch jener des
,,anonymen Geistes* (HEGEL). Je genauer man das tierische Verhalten studiert, desto tberzeu-
gender wird seine Be-[92]ziehung zu einer Art von degradiertem, eingeschlossenem, leiblich
gelebtem, also inkarniertem Erfassen von Sinnbezugen. Fir eine Erkenntnis des Wesens des
menschlichen Spielens ist es darum notwendig, die fundamentale Bedeutung der Begriffe
,,corps sujet (leibliche Subjektivitat) und ,,corps connaissant (Leib als BewuBtsein) im Blick
zu behalten. Jedes menschliche Spiel ist irgendwie bezogen auf den irrationalen undurchsich-
tigen Grund unsrer Leidenschaften und Triebe, Fahigkeiten, Dispositionen, Befindlichkeiten
und Stimmungen sowie auf das ebenfalls vollig unerklarbare Schoépferische in jedem Tun.

Wir moéchten unsere orientierenden VVorbemerkungen abschlieBen mit einem Hinweis auf die
hochst beachtenswerte ,,Vision®, die GADAMER 1960 in seinem Werk ,,Wahrheit und Metho-
de* darlegte. Wichtige Ausblicke fur unsre jetzige Untersuchung liefern schon einige Bemer-
kungen, die sich an unsre friiheren Arbeiten anschlieen (BuyTENDIIK 1933). So sagt GADA-
MER (1960): ,,Das Hin und Her gehort so zum Spiel, dal? es kein Fur-sich-allein-Spielen gibt™.
— ,,Alles Spielen ist ein Gespielt-werden.« — ,,Das Spiel wird tber den Spielenden Herr —
halt ihn im Banne. — ,,Der Reiz des Spiels — liegt in dem Risiko* (S. 101-102).

Das eigentliche Wesen des Spiels sieht GADAMER in der Darstellung, und zwar insbesondere
in der Beziehung auf Kunst. Das mag durch folgende Sétze erléutert werden: ,,Das Kunstwerk
wird zur Erfahrung, die den Erfahrenden verwandelt ... Nur weil spielen immer schon ein
Darstellen ist, kann das menschliche Spiel im Darstellen selbst die Aufgabe des Spieles finden
...“Der Spielende gelangt zu seiner eigenen Selbstdarstellung, indem er etwas spielt, d. h. dar-
stellt (S. 103). ,,Spiel ... Vollendung ... (ist) Kunst ... — Verwandlung im Gebilde —. Erst
durch diese Wendung gewinnt das Spiel seine Idealitat”. (S. 105). ,,Die Spieler (oder Dichter)

Buytendijk - Das menschliche Spielen 3 30.08.2022



sind nicht mehr, sondern nur das von ihnen Gespielte* (S. 107), ,,das Sichdarstellen ist das
wahre Wesen des Spiels ... und des Kunstwerkes* (S. 110).

GADAMER hat zum AbschluB seiner Untersuchung die Beziehung der Wahrheit auf das Spiel
und auf die Sprache hervorgehoben. Einige gekirzte Zitate mogen darauf hinweisen: ,,... was
Wabhrheit heif3t ... vom Begriff des Spieles her bestimmen ...« ,,.Sprachliche Spiele sind es
auch, in denen wir uns als Lernende — und wann héren wir auf, das zu sein? — zum Ver-
standnis der Welt erheben* (S. 464).

Die These des Autors ist, dal} es ,,das Spiel ist, das spielt, indem es die Spieler in sich einbe-
zieht und so selber das eigent-[93]liche Subjektum der Spielbewegung wird*. So solle man
nicht von einem Spielen mit der Sprache reden, ,,sondern von dem Spiel der Sprache selbst,
die uns anspricht, vorschlagt und zurtickzieht, fragt und in der Antwort sich selbst erfallt®.
,.Ein Spiel ist das Verstehen ...« ,,Wer versteht, ist schon immer einbezogen in ein Geschehen,
durch das sich Sinnvolles geltend macht ... ““,,So ist es wohl begriindet, daf? fir das hermeneu-
tische Phanomen derselbe Begriff des Spiels gebraucht wird, wie fur die Erfahrung des Scho-
nen‘.

Was der Philosoph iber die Beziehung der Sprache, der Schénheit und der Erkenntnis zum
Spielphdnomen aussagt, betrifft Fragen, die aul3erhalb des Gesichtsfeldes unsres Versuches
zur Deutung des menschlichen Spielens liegen. Die Gesichtspunkte und Ausblicke GADA-
MERS werden wir gleichwohl nicht entbehren kénnen. Das zeigt sich, wenn wir versuchen,
den eigentlichen Sinngehalt in jener Erscheinung zu finden, die in der Umgangssprache ,,das
Rollenspiel des Menschen in der Gesellschaft “ genannt wird. Zundchst mussen wir aber das
Phénomen, das jede Spielform begriindet — das spielerische Hin und Her — néher betrach-
ten.

Das spielerische Hin und Her

,,Die groBten Fragen und Probleme der Philosophie stecken in den alltaglichsten Worten und
Dingen* (FINK 1957). Die Sprache ist ,,das Haus des Seins. Wenn HEIDEGGER das an dem
Beispiel erlautert, dal® wir nur durch einen ,,Wald* spazieren kénnen, wenn wir schon als
Kind mit dem Waldbild durch die Sprache vertraut wurden, dann gilt das ebenfalls fir unser
Verstandnis des Spielens. Schon das Kind mochte verstehen. Es fragt nicht: ,, Wie heif3t et-
was?, sondern ,, Was ist es? und der Mensch als ,,fragendes Wesen* (STRAUS) kehrt immer zu
dieser Frage zurick, allerdings ohne sich davon Rechenschaft zu geben, was mit dem Sein ei-
gentlich gemeint ist, das im Erscheinenden anwesend ist.

Das Leben der wirklichen Sprache besteht in der Vieldeutigkeit (NIETZSCHE). Darum brau-
chen wir einen nie endenden Dialog und Umgang mit Dingen, Geschehnissen und Menschen,
um allmahlich einen befriedigenden Zugang zu den Wortbedeutungen zu erwerben. Erst in
dieser Weise leben wir ,,zufrieden* in dem Frieden zwischen Schein und Sein als dem festen
Grund flr unser Dasein, das sich zumeist unproblematisch als ein In-der-Welt-Sein vollzieht.
[94]

Unser fragendes Wesen stort schon im alltaglichen Lebensvollzug manchmal diesen Frieden.
Es ist aber die Aufgabe der wissenschaftlichen und philosophischen Besinnung, diese Stérung
als den eigentlicheren Zugang zur Erkenntnis des Wirklichen und der Wahrheit anzunehmen.
Solche Besinnung erweist sich jedoch nur als fruchtbar, wenn sie im Zusammenspiel von ,,Er-
fahrung und Urteil* (HUSSERL), d. h. der Lebensweltlichen und der phd&nomenologisch inter-
pretierten Erfahrung mit den positiven Tatsachenerkenntnissen erfolgt (STRASSER).

Buytendijk - Das menschliche Spielen 4 30.08.2022



Diese kurze methodische Bemerkung mag genuigen, um einen Unterschied zwischen dem
Spielerischen und dem Spielen herauszuarbeiten. Die schon erwéhnte metaphorische Verwen-
dung dieser Worte (Licht und Wellen, Balken) bestétigt die Meinung GADAMERS (1960, S.
99), dal3 der urspriinglichste Sinn von Spielen der mediale Sinn ist, indem ,,sich etwas ab-
spielt, etwas im Spiele ist“. Dabei fehlt Gberhaupt jede Art von Betdtigung. Was sich zeigt, ist
ein Hin und Her. Dieses ,,Hin und Her* gehort so zum Spiel, dal3 es kein Fur-sich-allein-Spie-
len gibt“ (S. 101).

Diese Bemerkung macht uns darauf aufmerksam, dal3 wir das Spielen und das Spielerische
unterscheiden koénnen. Es fragt sich jedoch, ob diese Unterscheidung nur so zu verstehen sei,
dal3 was anschaulich erscheint, immer nur das spielerische Hin und Her ist, so daR auch im
wirklichen menschlichen Spielen das spielerische Hin und Her in irgendeiner Weise fundie-
rend wirksam ist. Man koénnte das so auffassen, dal es ein ,,fortwahrendes Hinundherpendeln
des Spiel- und Realitatserlebens gibt. (WERNER [1948]: ,,Der Zwischencharakter der Spiel-
wirklichkeit wie sie hin- und herschwankt zwischen Phantasie und Alltagsleben.*

Dieses Hin und Her wird von HANSEN (1949) als ,,ein Wechsel zwischen Schein und Wirk-

lichkeit“ aufgefal’t. Diese Art des Hin und Her soll erst im spateren Kindesalter (im 4. Jahr)

auftreten, wenn das ,,Deutungsspiel* in ein ,,Darstellungsspiel* Gibergeht und das Kind weil,
daf3 lllusionen und Phantasien der Wirklichkeit nicht entsprechen.

Das Hin und Her wirde dann also nicht nur die Manifestation des Spielerischen sein, sondern
das Wesentliche des menschlichen Spielens charakterisieren, wenn es sich dabei immer um
eine dialektische Beziehung von Schein und Wirklichkeit handelt. FINK (1957) hat mehrmals
darauf hingewiesen, da8 ,,mit der Frage nach dem Schein ein philosophisches Problem ange-
rahrt ist (S. 44). ,,Der Begriff des Scheins ist so dunkel und unausgelotet wie der Begriff des
Seins* (S. 43). Und weil [95] ,,Spielen das endliche Schépfertum in der magischen Dimension
des Scheins® ist, ,,fuhrt die seinsbegriffliche Bestimmung des Spiels in die Kardinalfragen der
Philosophie zurlck, in die Spekulation ber Sein und Nichts und Schein und Werden* (S.
361).

Das spielerische Hin und Her in den Erscheinungen der Natur und der Kultur, in den tieri-
schen und menschlichen Verhaltensweisen und schon in den AuRerungen des jugendlichen
Bewegungsdranges, ist danach nur ein Aspekt — allerdings ein wesentlicher Aspekt — jedes
humanen Spiels.

Das menschliche Spiel ist eine wundersame Freude am Schein, sagt FINK (1957, S. 38). Eine
Anthropologie des Spielens fordert also eine Antwort auf die Frage nach dem humanen Sinn
des Imaginaren. Diese Frage werden wir anhand der Arbeit TREBELS (1967) noch naher be-
trachten, allerdings in der Uberzeugung, daB wir sie nicht endgiiltig beantworten kénnen.

Dem Hinweis auf das spielerische Hin und Her, das wir im Anschlul? an GADAMER als we-
sentlich zum menschlichen Spielen gehdrend betrachteten, mdchten wir folgende Bemerkun-
gen FINKs (1957, S. 46) hinzufugen: ,,Die Spielwelt enthalt subjektive Phantasieelemente und
objektive ontische Elemente.« ,,Was soll ein objektiver ... Schein besagen?“ — ,,Es sind ein-
fach objektiv vorhandene Bilder.*

Wir spielen tatsachlich immer mit Bildern, die mit uns spielen (BUuYTENDIJK 1933). Was wir
hier ,,Bild*“ nennen, ist die Erscheinungsweise der Dinge und Geschehnisse in ihrem pathi-
schen Charakter. Ein Gegenstand ist nur insofern Spielobjekt, als er Bildhaftigkeit besitzt. Die
Sphére des Spiels ist die Sphére der Bilder und damit die Sphére der Mdglichkeiten und der

Buytendijk - Das menschliche Spielen 5 30.08.2022



Phantasie. Der Spielgegenstand hat nie den Charakter eines ,,Objektes*, eines ,,Gegenstan-
des*, dessen Merkmale durch Technik und Vernunft alimahlich erkannt werden. Man spielt
nicht mit ,,etwas Bestimmtem ““, sondern nur mit irgend etwas, das sich erst im Umgang, im di-
alektischen Kreisprozel? der Lockung und der Lockungsbeantwortung, des Bewegens und Be-
wegtwerdens ausbildet. In diesem Hin und Her werden die ,,Md&glichkeiten®, welche die Bild-
haftigkeit vorlaufig verbirgt, aber dennoch vermuten 1aRt, entdeckt. Darum wiederholen wir
mit vollstdndigem Einverstandnis die Aussage GADAMERS (1960): ,,Dieses Hin und Her ge-
hort so zum Spiel, dal3 es kein Fur-sich-allein-Spielen gibt.*

Das spielerische Hin und Her als dynamisches Grundmerkmal jedes authentischen Spielens
erklart die allgemein anerkannte [96] — aber nie geklarte — Tatsache, daf man jede instru-
mentale Musik ein Spielen nennt, dal3 aber das Singen kein Spielen ist. Dieser Unterschied im
sprachlichen Ausdruck (aller Sprachen) ist verstandlich, wenn wir im Hin und Her des Spie-
lens die Abwechslung von einer erlebten tberraschenden Spannung und Lésung beachten.
Erst diese Abwechslung vermag dem Hin und Her — wie es in jeder rhythmischen Bewe-
gungsart, z. B. der Glieder, auftritt — den Charakter des Spielens zu verleihen. (Spannung
und Losung sind wesentlich im Liebesspiel, Kampfspiel, und in allen sog. Glucksspielen;
BuYTENDIK 1933). Beim Musikspielen erzeuge ich aus einem Spannungsimpuls einen Ton,
welcher durch das Gehor zu mir zurtickkehrt und wieder eine neue Spannung veranlalit. Mu-
sikspielen ist mit Musik spielen, die mit uns spielt. Das Klavier oder die Geige sind nur Instru-
mente, keine Spielgegenstande. Nun wird es auch klar, warum Singen kein Spielen ist. Es
wird ein Lied von Anfang bis Ende; also ein bestimmter Inhalt — wie ein Gedicht oder eine
Erz&hlung — vorgetragen.

Der Ton, welchen man dem Instrument entlockt, welchen das Instrument hergibt, ist dagegen
ein pathisches ,,Wie*, das Mdglichkeiten enthalt. Wenn wir Musikspielen, spielen die Akkor-
de, Klange, Tone mit uns. In diesem Spiel gibt es also das Hin und Her der Spannungen und
Losungen, denn die akustische Bildhaftigkeit meldet sich in ihren pseudoraumlichen Dimensi-
onen als ein dynamischer Gegenspieler in Spannung und L&sung.

Das sogenannte Rollenspiel in der Gesellschaft

Schon in der alteren Literatur trifft man wiederholt die VVorstellung an, dal das gesellschaftli-
che Zusammenleben eine ,,Schaubiihne ist, auf welcher jeder seine Rolle spielt*. In der euro-
paischen Literatur kehrt das Bild des menschlichen Daseins als eine ,,comedie humaine*
(menschliche Komddie) immer wieder. Man ist stets geneigt, die Auffassung, dal? alles Tun
der Menschen eigentlich ,,gespielt* ist, mehr oder weniger zu bejahen, wenn man als ,,unbetei-
ligter® Zuschauer die gesellschaftlichen Beziehungen betrachtet. Ist diese ,,Objektivitat” aber
wirklich maéglich, und erlaubt sie das Menschliche in seinem eigentlichen Wesen zu erken-
nen?

Es gibt zwei Autoren, die jeder in seiner Weise jede menschliche Aktivitat in der Gesellschaft
als eine Manifestation des Spielens betrachtet haben. Es sind der Historiker HuizINGA und
[97] der Philosoph SARTRE. HENRIOT (1969, S. 7-8) hat beider Position in wenigen Satzen
charakterisiert. ,,Nach HuizINGA stammt alles vom Spiel ab. Das Spiel ist &lter als die Kultur.
Jede Form von Tatigkeit kann unter dem Gesichtspunkt des Spiels betrachtet werden.*

SARTRE entwickelt die These, ,,daB jede menschliche Existenz, welche Form sie auch an-
nimmt, gespielte Existenz ist*. Der Mensch als bewuftes Wesen ,,definiert sich als Nicht-mit-
sich- selbst-Zusammenfallen, Nicht-Identitat im Bezug auf sich selbst. ,,Was sind wir also,
wenn wir die bestandige Verpflichtung haben, uns das sein zu lassen, was wir sind? Die Ant-
wort lautet unmittelbar: Existieren heil3t zundchst Spielen .

Buytendijk - Das menschliche Spielen 6 30.08.2022



Betrachten wir zuerst den Gesichtspunkt SARTRES. Seine Sicht der menschlichen Wirklichkeit
stutzt sich bekanntlich auf den absoluten Gegensatz des ,, en-soi ““ (An-sich) und ,, pour-soi
(Far-sich), des Seins der Naturgegenstéande und des Bewulf3tseins. Diesen Gegensatz hat
SARTRE (1954, S. 98 ff.) in dem berlihmten Satz Uber den ,,Kellner ausgedruickt.

,,Betrachten wir diesen Kaffeehauskellner ... Sein ganzes Verhalten scheint uns ein Spiel... Er
spielt, Kaffeehauskellner zu sein.* Er kann unmdglich so unmittelbar Kellner sein, wie das
Tintenfal3 ein Tintenfal3 ist. Um zu sein, was er sein soll, kann der Kellner nur sein ,,en repré-
sentation® — als ,,Vorstellung* (oder ,, Darstellung ). Aber wenn er sich vorstellt, Kellner zu
sein, dann ist er es nicht. Er ist vom Kellner-sein geschieden — sagt SARTRE — wie das Ob-
jekt vom Subjekt geschieden ist zwar durch ein ,, Nichts “, aber gerade dieses Nichts isoliert
ihn von dem Vorgestellten.

Diese Deutung des Menschen, wonach er in' der Gesellschaft seine ,,Rolle* darstellt, steht in
engem Zusammenhang mit SARTRES Auffassung der Aufrichtigkeit (la sincérité). ,,Was hat es
also mit der Wahrhaftigkeit zu tun, wenn nicht genau das, (ein Phanomen) von Unaufrichtig-
keit? — Bei der Unaufrichtigkeit handelt es sich darum, die menschliche Wirklichkeit als ein
Sein zu konstituieren, das ist was es nicht ist und das nicht ist was es ist* (S. 103). Am Bei-
spiel des Kellners versucht SARTRE zu zeigen, daB jedes menschliche Dasein ein ,,jouer &
I'étre* (ein es Spielen) ist. Der Kellner weil, dal3 er spielt, aber er weigert sich, es anzuerken-
nen. ,,Er nimmt sich ernst. Er glaubt das zu sein, was zu sein er spielt.*

Ist es aber wahr, dal? der Kellner glaubt zu sein, das was er zu sein spielt, nur zu sein glaubt?
Hat eine Existenz, die sich als aufrichtig zu verwirklichen sucht, notwendig die Form eines
[98] Spiels, und ist also jede Aufrichtigkeit wesentlich eine Darstellung des eigenen Selbst mit
schlechtem Gewissen?

Unseres Erachtens ist es ein Grundfehler, irgendeine metaphysische Auffassung der menschli-
chen Wirklichkeit — z. B. den Dualismus DESCARTES’ oder jenen SARTRES — fiir das Ver-
stdndnis dessen, was realiter existiert, vorauszusetzen. Im realen Existenzvollzug ist der Ge-
gensatz vom leiblichen — und bewuRt-intentionalen — Sein, so wie jener von ,,An-sich-sein
und ,,Fir-sich-sein“ aufgehoben. Die moderne philosophische Besinnung richtet sich auf die
Analyse dieses unmittelbaren Daseinsvollzugs. (Sehr richtig hat MERLEAU-PONTY [1960] es
gesagt: ,,Die eingerichtete Humanitat empfindet sich problematisch, und das Leben in seiner
auflersten Vermittelbarkeit ist philosophisches' geworden).«

Wendet man sich dem unmittelbaren menschlichen Leben zu, dann findet man zwischen Auf-
richtigkeit und Unaufrichtigkeit in gewissen zwischenmenschlichen Beziehungen eine Span-
nung. Bei der Ehrung fiir einen scheidenden Beamten, bei einem Kondolenzbesuch und bei
vielen dhnlichen Gelegenheiten sagt man meistens, dal einer den Interessierten, Traurigen,
Erfreuten spielt. Er ,,tut als ob*. Aber ist das ein Spielen? Nicht nur fehlt das ,,Hin und Her",
sondern das Tun als ob hat in diesen Situationen die Absicht, Interesse oder Mitleid zu zeigen,
und zwar weil man es als ,,anstandig* betrachtet, weil man sich dazu verpflichtet fihlt. Das ist
kein Spiel, kein Theater, keine ,,comédie humaine*.

PORTMANN erzahlte mir einmal, wie eine Bauernfamilie in schwarzer Kleidung in einer klei-

nen Ortschaft in der Schweiz aus dem Zug stieg und einer der Bauern fragte PORTMANN: ,,Sa-
gen Sie bitte, ist es hier tblich, dal3 man erst auf dem Friedhof weint oder schon unterwegs?*
Die Bauern sind ehrliche Leute, die nur den Wunsch haben, sich so zu benehmen, wie es sich
gehort, so wie es ansténdig ist. Sie spielen bestimmt nicht die trauernde Familie, so wie auch

der hofliche Kellner seine Hoflichkeit nicht spielt.

Buytendijk - Das menschliche Spielen 7 30.08.2022



LEFEBVRE (1958) hat in seiner ,,Critique de la vie quotidienne* das ,,Quasi-Rollenspiel* in der
Gesellschaft richtig verstanden. ,,Unsere Bekannten (und wir selbst) sind das, was wir erken-
nen. Sie spielen die Rolle, die ich ihnen zuweise, und die sie sich zuweisen, und fugt hinzu:
,.Wie wirde man ohne ,,Rolle*, also ohne Vertraulichkeit (familiarité) im Zusammenleben,
das Element der Kultur oder das ethische Prinzip einfiihren kdnnen*, die das Emotionelle und
die Leidenschaftlichkeit modifi-[99]zieren und humanisieren sollen? ,,Die Rolle ist gar keine
Rolle. Sie ist das gesellschaftliche Leben, sie ist ihm inh&rent*. Darum folgert LEFEBVRE mit
Recht: ,,Der Kaffeehauskellner spielt nicht nur den Kaffeehauskellner. Er ist es, und er ist es
nicht.”

Im wirklichen Vollzug des Alltags ist der Gegensatz zwischen ,,echt* und ,,unecht, zwischen
wirklichem und vorgestelltem Sein aufgehoben. In einer gewissen Objektivierung kann man
sagen, daf wir im Zusammenleben immer ein bestimmtes Verhalten annehmen. Das geschieht
in jeder Begegnung, und jedem Umgang, in jedem Gesprach. Darum konnte MERLEAU-PONTY
schreiben: ,,Sprechen, d. h. eine Reihe von Rollen zu spielen lernen.

Es mul aber mit Nachdruck darauf hingewiesen werden, dal} das sogenannte Rollenspiel in
der Gesellschaft sich prinzipiell vom Rollenspiel auf der Biihne unterscheidet. Allerdings ist
es fraglich, ob der Schauspieler wirklich noch in dem Sinne spielt, dal seine Kunst der Dar-
stellung von der selben intentionalen Struktur ist, wie jene, die das echte Spielen von Kindern
und Erwachsenen kennzeichnet.

Jedenfalls: Der Kellner ist in seinem Beruf kein Spieler. Die Verpflichtungen, die er auf sich
genommen hat, die situationsbedingten Umgangsformen und seine hofliche Redeweise nimmt
er mit gutem Gewissen an. Wenn man ihn fragen wirde: ,,Was sind Sie?*, dann wird er viel-
leicht antworten: ,,Mein Beruf ist Kellner, ich bin Jean Dupont, verheiratet, Vater und ein lei-
denschaftlicher FuBballspieler.*

Es gibt soziale Beziehungen und Berufe, die zu einer absichtlich gewéhlten ,attitude*, zu Hof-
lichkeit, Mitleid, Entriistung, Strenge usw. Veranlassung geben. Das wissen alle Eltern, Leh-
rer, Arzte usw. Es handelt sich dabei bestimmt nicht um ein Spielen, sondern um situationsbe-
dingte Griinde, sich auf eine solche Weise zu verhalten. Das fuhrt zu einer kulturbedingten se-
kundaren Naturlichkeit, und nur diese ist menschlich. Es gibt Gemeinschaften, bei denen wir
von einer ,,Kultivierung von Zorn“ reden kénnen, und es gibt VVolker, bei denen es ,,natrlich*
ist, jede emotionale AuBerung maoglichst zu unterdriicken. Es wire vollig verfehlt, diese er-
worbene Nattrlichkeit als Spielen zu bezeichnen. Noch einmal zitieren wir LEFEBVRE (1958,
S. 23):,,Zu verkiinden, ,jedes Gesicht reduziert sich zu einer Maske*, das ist die Losung der
zynischen Ironie oder der Karikaturisten.*

Der Kellner und der Vater, der Diplomat und der Richter, der Soldat und der Lehrer missen
und sollen in jeder Situation [100] eine Verhaltensweise wéhlen. Nie ist man mit seinem Ver-
halten identisch. ,,Unsere Handlungen sind nicht wir selbst* (MERLEAU-PONTY). Man muR
immer wahlen, auch fur das Wahlen des rechten Zeitpunkts. Mit jeder Wabhl ist ein gewisses
Risiko, aber auch Unwiderruflichkeit verbunden. Man kann allerdings an die Richtigkeit sei-
ner Wahl glauben. Dieser Glaube stabilisiert die sozialen Beziehungen, die zuletzt ,,selbstver-
standlich* werden.

Unsere kritische Betrachtung der Auffassung SARTRES Uber das Rollenspiel hat uns zu der
Uberzeugung gefiihrt, daR die Kulturwelt keine ,,Schaubiihne* ist. Wenn wir uns jetzt dem be-
riuhmten Werk HuizINGAS ,,Homo Ludens‘ zuwenden, so finden wir dort den Versuch, auf
Grund einer historischen Untersuchung nachzuweisen, daR das Spielen alter ist als die Kultur
und daR jedes menschliche Tun noch immer die Grundmerkmale des Spiels zeigt.

Buytendijk - Das menschliche Spielen 8 30.08.2022



Es mag richtig sein, dal eine Anzahl unserer heutigen Spiele zum Teil Reste alter magischer
Zeremonien sind. Im Ballspiel wurden in den Friihformen mancher Kulturen alte Mythen dra-
matisiert. ,,Der Kreisel ist ein alter wahrsagender Drehwurfel* (BENVENISTE 1947). Auch
FROBENIUS ist der Meinung, dal? die Kinderspiele die tiefste Quelle bilden, die aus dem unter-
irdischen Allerheiligsten hervorquillt und aus der jede schopferische Kraft entspringt. Das al-
les mag richtig sein, aber Hu1zINGAS Versuch, das Verhalten des heutigen Menschen in seinen
berufsméligen und anderen Aktivitaten als Spielformen zu verstehen, ist im Grunde identisch
mit der schon kritisierten Ansicht, die Gesellschaft sei eine Schaubiihne oder eine ,,comédie
humaine®. Was bei HUIZINGA vor allem fehlt, ist eine Untersuchung der gegenseitigen Bezie-
hung zwischen den spontan aufwallenden triebhaften LebensauRerungen und der geistigen
Seinsweise des intentionalen Bewul3tseins. Ohne Einsicht in den Wesensunterschied von
Mensch und Tier, von Dasein und Leben, ohne genetische und tiefenpsychologische Erwé-
gungen, schlieBlich ohne eine philosophisch-anthropologische Gesamtschau bleiben die
,,Grundlagen* der Kultur undurchsichtig.

Was HUIZINGA darbietet, ist eine oberflachenhafte Beschreibung der sog. ,,Spielelemente in
der Kultur. Was meint der Autor mit dem Gegensatz von Ernst und Spiel, von dem gesagt
wird, dal er ,,vorlaufig so unanbleitbar ist wie der Begriff des Spiels*?

Das Spiel wird vom Autor definiert als ,,eine ,freie‘ Handlung oder Beschaftigung, die nichts
beabsichtigt und, auRerhalb des gewohnlichen Lebens stehend, trotzdem den Spieler vollig in
[101] Anspruch nimmt. Mit dem Spiel ist kein unmittelbares materielles Ziel verbunden. Es
vollzieht sich in ,,absichtlich* beschrankter Zeit und beschranktem Raum, und verl&uft geord-
net nach unbedingt bindenden Regeln. Es hat sein Ziel in sich selbst und wird von einem Ge-
fiihl der Spannung und der Freude begleitet und einem Bewul3tsein des ,,Andersseins* als das
gewdhnliche Leben. ,,.Das Spiel (in der Kultur) ruft Gemeinschaftsbeziehungen hervor, wel-
che sich gern mit Geheimnissen umgeben oder durch Verkleidungen seine Abweichung von
der gewohnten Welt betonen.« Die zwei wesentlich hoheren Spielformen in der Kultur sind,
S0 meint HUIZINGA, ,,der Kampf um etwas* und eine Vorfiihrung von etwas.

Ein groBer Teil der historischen Untersuchungen HUIZINGAS betrifft die Formen der religidsen
Kulte, der Riten und der magischen oder heiligen Handlungen. Immer, so meint er, ist das
Spielen grundlegend. ,,Der Kult impft sich auf das Spiel.« In Ubereinstimmung mit dieser
Auffassung ist folgende Aussage: ,,.Die Rennbahn, der Tennisplatz, die Hinkespielbahn, das
Schachbrett unterscheiden sich funktionell nicht vom Tempel oder dem Zauberkreis* (S. 48).
Die Annahme dieser ,, funktionellen “ Gleichheit verkennt aber das Eigentliche des Sakralen.
Das Heilige ist Gber-weltlich, das Spiel auRerweltlich. Das Sakrale ist erfiillt von Ehrfurcht
und Angst, das Spiel ist leichtgesinnte Befreiung. Das Spiel ist im Wesen entheiligend — das
Gegenteil gilt vom sakralen Ernst (BENVENISTE). ES war ein Grundfehler HUIZINGAS, diese
Gegensdtze nicht durchschaut zu haben.

GUARDINI (1918) spricht in seiner Schrift ,,\Vom Geist der Liturgie Giber ,,eine in der An-
schauung‘ sich zeigende Verwandtschaft. ,,Aber eben so sehr als es nur bildhaft in der Natur
ein Spielen ... gibt, so ist das Spielerische der Liturgie nur ein Aspekt.* Der Sinn der Liturgie
ist der, daR die Seele vor Gott sei, sich vor ihm ausstrome — und zwar ihr wahres, eigentli-
ches, wirkliches Leben habe* (S. 63). Es gibt im Bereich des Irdischen zwei Erscheinungen,
die nach gleicher Richtung weisen: Das ist das Spiel des Kindes und das Schaffen des Kinst-
lers. ,,Liturgie Uben heil3t, ... werden wie die Kinder, sie ist auch ... ,,Kunst gewordenes Le-
ben®.

Diese Worte GUARDINIS heben zwar das Spielerische im religidsen Kult hervor, aber das be-
deutet nicht, dal3 die Liturgie ein Spiel ist oder aus Spielen hervorgegangen wére.

Buytendijk - Das menschliche Spielen 9 30.08.2022



Auch in der Betrachtung der Beziehung zwischen den zahlreichen Wettkdmpfen in der Kultur
einerseits und den Kampfspielen und modernen Sportformen anderseits hat HUIZINGA [102]
verfehlt, die Bedeutung der Wertordnung im menschlichen Dasein zu erfassen. Die Verhal-
tensuntersuchungen haben iberzeugend nachgewiesen, daR es bei allen Tierarten zwar
Kampfe gibt, aber nie Wettkdmpfe. HuIzINGA (1938) meint dagegen, daf ,,die Krahen Wett-
fliichten veranstalten®. (S. 68). Die Verkennung des prinzipiellen Unterschieds zwischen den
Regelhaftigkeiten des Lebens und der normativen Bedingtheit der menschlichen Existenz ge-
griindet die Meinung, dal3 jedes Tun, das an Regeln gebunden ist, als Spielen aufgefal3t wer-
den kann. Das Kapitel tber ,,Spiel und Krieg* ist auf diese Verkennung begriindet. Ein Bei-
spiel: ,,Eine Staatengemeinschaft, die sich dem Volkerrecht unterwirft, verliert nie die Merk-
male einer Spielgemeinschaft. Ihre Regeln bezliglich des Volkerrechts ... sind nur verbindlich,
sofern das Spiel selbst, d. h. die Notwendigkeit einer geordneten Gemeinschaft anerkannt
wird“ (S. 145). Jede Einsicht des Unterschiedes zwischen dem Normativen und seinem Sinn
in der menschlichen Existenz einerseits und den Spielformen andererseits, die in geregelter
Weise laufen, fehlt in den Auseinandersetzungen HUIZINGAS. So mul man im Gegensatz zu
seinen Ausfiihrungen sagen, dal? die Rechtspflege erst zum Spiel wird, wenn es keine Rechts-
ordnung mehr gibt, und nicht, wenn die Richter — dem Brauch gemé&ll — sich in den Talar
kleiden oder eine Perlicke tragen (S. 113).

Spielen und sich verpflichten in ihren genetischen Beziehungen

Eine Anthropologie des Spielens fordert den Versuch, in den Spielformen die Phasen der
kindlichen Entwicklung als die allmé&hliche Manifestation des Menschlichen in den Spielfor-
men zu entdecken. Der Vergleich mit den Tierspielen liefert uns dabei einige Hinweise. So ist
es bekannt, daB ein ,,Tun als ob* sowie eine spielende Nachahmung und erst recht die Illusi-
onsspiele und Regelspiele im Tierleben fehlen.

Es ist zu erwarten, dal schon in den friihesten Verhaltensweisen des Kindes spezifische Merk-
male der menschlichen Existenz hervortreten kdénnen. Das Menschenkind hat eine menschli-
che Leiblichkeit und also eine entsprechende Sinnlichkeit und Motorik. ,,Sehen wie der
Mensch sieht und Geist-sein sind Synonyme.* Das hat HERDER schon gesagt, und MERLEAU-
PONTY (1945) hat diesen Gedanken ibernommen.

Im Neugeborenen ist aber das Geistige eine verborgene Mdglichkeit, die erst in der dialekti-
schen Beziehung des Subjektes [103] seiner Welt sich allméhlich offenbart. Wir vermégen da-
bei nur gewisse Phasen der Entwicklung ungefahr zu bestimmen und abzugrenzen. Auf jeder
Stufe tritt das Menschliche in prononcierter Weise hervor. So, wie es vollig unmdglich ist,
den Moment anzugeben, in dem das Kind zum ersten Male wirklich auf etwas zeigt oder
wirklich spricht, so ist es ebenfalls unbekannt, wann in der spielerischen Tétigkeit eine echte
Leistung auftritt. Man muf} sich mit den unklaren Begriffen Wandlung und Wendung begnu-
gen oder mit dem unbegreiflichen Ubergang einer ,,fungierenden* Intentionalitat in eine be-
wuBte Leistung. GADAMER (1960) hat im Hinblick auf das vollstandig ausgebildete menschli-
che Spielen richtig bemerkt: ,,Der Spielende weil3 wohl, was Spiel ist, und daR, das, was er
tut, nur Spiel ist, aber er weild nicht, was er da weil3*“ (S. 97 f.). In diesem Satz ist die Proble-
matik der Entwicklung der menschlichen Existenz und damit des undurchsichtigen Zusam-
menhangs des bewul3ten und unbewuRten Seins enthalten.

Siehe meine Arbeiten ,,Das Menschliche der menschlichen Bewegung* und ,,Was heif3t Ent-
wicklung der menschlichen Existenz? (BUYTENDIJK 1957, 1961), Schon RICOEUR hat darauf
hingewiesen, dal kein Mensch weil3, wie er es macht, wenn er etwas tut. Die Verschrankung
des bewuBten und unbewuften Wissens ist ein Grundph&nomen der Existenz. HENRIOT hat im

Buytendijk - Das menschliche Spielen 10 30.08.2022



Spielenden eine ,,Dialektik von Leidenschaft und Spiel in der Form eines hin- und herschwan-
kenden Bewul3tseins vorausgesetzt. Er fugt hinzu, dafi3 vielleicht in dieser Dialektik das We-
sen des Spiels enthalten ist, denn wenn es richtig ist, da3 ,,ein Spiel, dessen man sich nicht be-
wuBt ist, kein Spiel ist, dann mu3 man den Gegensatz gelten lassen, dal3 ein Spiel, dessen man
sich bewult ist, kein Spiel mehr ist“ (S. 10).

Wir werden uns von dieser Problematik fern halten und uns beschranken, die wichtigsten Pha-
sen in der Spielentwicklung in ihrem Zusammenhang mit dem Sichverpflichten zu betrachten.

a) das Neugeborene ist — wie viele junge Saugetiere — gekennzeichnet durch einen sponta-
nen Bewegungsdrang, der sich in seiner ungerichteten Fille, dank der Artikulation der Glie-
der, notwendig in Hin- und Herbewegungen &uRert. Aus dem mimischen und vokalen Aus-
druck, die jene ungeordneten Bewegungen begleiten, schlieft man, dal} schon der Sdugling
dabei eine freudige Stimmung empfindet. Es differenzieren sich bald die Arm- und Handbe-
wegungen. Falls die kindlichen Bewegungen auf Widersténde sto3en, zeigt sich zumeist eine
Verstarkung der Bewegungen. Wenn aber ein Gegenstand mit der Hand festgehalten und hin
und [104] her geschdttelt wird, sagt man, daf} das Kind — z. B. mit der Rassel — spielt. Was
uns zu dieser Bezeichnung des Verhaltens veranlal3t, ist nicht nur die Bewegungswiederho-
lung und der begleitende Ausdruck einer freudigen Stimmung. Das am meisten Auffallende in
diesen AuBerungen des Bewegungsdranges ist das Anschwellen der Erregung.

ALAIN (1927) hat schon darauf aufmerksam gemacht (S. 171: ,,.Die Aufregung schwillt wie
eine Lawine an. Es ist die Aktion selbst, die den Menschen anpeitscht, wie das Donnern des
eigenen Galopps dem Pferd Schrecken einjagt.«) Der Saugling erlebt dies freudig, aber er
kann auch daruber offenbar erschrecken. Ist dieser Schrecken schon ein Staunen? Wie das
auch sein mag, jedenfalls hort der Saugling dann auf, mit der Rassel zu ,,spielen®.

b) Eine Verhaltensweise, die vielleicht als VVorstufe oder Anfang des echten Spielens betrach-
tet werden kann, entwickelt sich, wenn das Kind, im Alter von etwa 8 Monaten, im Kinder-
stuhl sitzend, einen ihm unbekannten Gegenstand in seiner Néhe anblickt. Diese Konfronta-
tion mit einem ,,Etwas*, das sich da im Raum befindet, ruft eine Reaktion hervor, die wir
Staunen nennen. Das Kind sieht einen wirklichen Gegenstand, ein fremdes, schweigendes
Ding. Im Alter von 8 Monaten erwacht also das Menschliche in Gestalt der Unterscheidung
zwischen dem eigenen und dem nicht-eigenen Sein. (Diese Auffassung der Kinderpsycholo-
gen teilt auch ELKIN [1961]). Es gibt beim Saugling zuerst ,.das Gewahrwerden eines Unter-
schieds zwischen Selbst und Nicht- Selbst®. Im Alter von sechs Monaten ist er ein voll inte-
griertes personliches Wesen. Das Staunen ist eine Reaktion, ein abwartendes Sich-befinden,
ein im ,,Leib als Subjekt — das immer ein ,,Leib als Bewuf3tsein“ ist (MERLEAU-PONTY) —
aufwallende Gestimmtheit der Machtlosigkeit, des ,,Nichtstun-Kénnens*. Das Unbekannte ist
das Unzuldngliche, und das Subjekt beantwortet die Begegnung zunéchst durch Abwarten
(,,attendre*), eine reduzierte Aufmerksamkeit. Das Abwarten ist in diesem Falle eine emotio-
nelle Aufwallung, die immer Desorganisation ist, also als eine Art von Angst erlebt wird.
(Auch das hat ALAIN [1927, S. 49] bemerkt: ,,Warten ist dasselbe flr uns wie: Angst haben.
Es gibt keinen Mut ohne Angst, keine Liebe ohne Angst, schlie3lich kein Erhabenes ohne
Angst.)

Das Kind ist dieser Angst nicht immer ausgeliefert. Es kann zwar sein, da3 ein Staunen von
einer Panik gefolgt wird. Es geschieht auch manchmal, da mit der Angst gleichzeitig [105]
der Mut erwacht, um die Angst zu iberwinden. Dann beobachtet man, dal3 das Kind sein

,,Nichts-tun-Kénnen“ besiegt, und zwar fast immer durch einen Zugriff. Wahrscheinlich hat
REVERS (1968) in diesem Falle recht, wenn er sagt: ,,Staunen ist Ursprung des Selbstverneh-

Buytendijk - Das menschliche Spielen 11 30.08.2022



mens*. (Uber den Zusammenhang von Angst und Mut, s. die Arbeiten des Psychiaters Gop-
PERT.)

Jedenfalls ist nun der unbekannte Gegenstand, den das Kind in die Hand nimmt, ihm ausgelie-
fert. Es kann jetzt etwas tun: etwa das Ding hin und her bewegen, in den Mund stecken oder
es wegwerfen — und nachschauen. Diese Verhaltensweisen sind allerdings noch keine Spiele.
Auch Wiederholungen dieser Aktivitaten geschehen ohne irgendeine intentionale spielerische
Beziehung zu den Gegenstanden und Vorgéngen.

Die Angst, die im Angriff beschwichtigt wird, ist ein VVorgang, den wir bei den héheren Tie-
ren ebenfalls beobachten. Die Uberwindung der Angst durch irgendein aggressives Verhalten
wird dann beim jungen Kind (wie auch bei Tieren) zu einer Gewohnheit, einem ,,Automatis-
mus‘. Man kann dieses Geschehen nie als ein Spiel, sondern als eine Kopplung von Antrieben
beschreiben, die sich als Krafte zeigen, aber ihre Wirksamkeit immer der Notwendigkeit einer
erlebten Bedeutung entlehnen.

c) So wird es verstandlich, daB in der Entwicklung der kindlichen Existenz die Bedeutungen
der Angstformen und des Mutes sich andern, wenn der Gegensatz von Selbstbewuf3tsein und
BewuBtsein einer gegenstandlichen Welt pronon-cierter erlebt wird. In dieser Phase des Kin-
derdaseins (etwa im Alter von 1-2 Jahren) zeigen schon mehrere Verhaltensweisen die Merk-
male des Spielens. Das hdangt zusammen mit der ,,Entdeckung® der Sprache. LACAN (1956)
hat diesen Zusammenhang in seiner Neuformulierung der psychoanalytischen Anschauung
formuliert: ,,Da das Wort schon Anwesenheit aus Abwesenheit ist, zeigt sich die Abwesenheit
selbst in einem urspringlichen Augenblick, dessen bestandige Wiedererzeugung das Genie
FREUDS im Spiel des Kindes erkannt hat*. (,,Es ist die Welt der Worte, welche die Welt der
Dinge erzeugt, zunéchst verschmolzen Hier und Jetzt dessen, was noch ganz im Werden ist.*
— ,,Der Mensch spricht also, aber weil ihn das Symbol zum Menschen gemacht hat.*) Im
gleichen Lebensalter, in dem die ersten Worte das Abwesende anwesend sein lassen, erwirbt
das Kind die aufrechte Haltung und das Gehen. STRAUS (1949) [106] hat auf die fundamentale
Bedeutung dieses Zugehens zur Ferne hin und auf die Wichtigkeit der ,,leeren* Hande hinge-
wiesen. AulRerdem bedeutet die aufrechte Haltung zwar einen Verlust an Sicherheit, aber da-
mit einen Gewinn an Mut. Damit erweitert sich die kindliche Spielwelt. Diese Welt wird zu-
néachst durch die Einheit von Sehen und Betasten ausgebildet. Die leeren Hande bedeuten ei-
nen unbestimmten unbegrenzten ,.freien Luxus der motorischen Maoglichkeiten, welchem der
Luxus der zu Gesicht kommenden Welt entspricht.

d) Der eigentliche Schritt in die menschliche Welt, in der das Wahrnehmen ein fragendes Ab-
lesen und Hineinlesen von Bedeutungen ist, erfolgt in einer Fille von symbolischen Spielen.
Sie finden, wie WALLON (1942) richtig bemerkte, ihren Ursprung im ,, Tun-als-ob*. Wenn das
Kind zum ersten Male einen Holzklotz wie ein Auto oder wie einen Hund bewegt, wird das
Stlick Holz scheinbar die vergegenwartigten Gegenstande. (Der Schein nimmt eine ,,.Zwi-
schenstellung* ein zwischen ,,dem Signal und dem Anzeichen* und ebenso zwischen dem
,Zeichen und dem Symbol*.) Er vertritt diese nicht, wie das bezeichnende Wort (als echtes
Symbol), aber auch der Holzklotz ist nicht mit dem Auto oder dem Hund identisch. Fir das
Kind hat das Ding in seiner Hand zwei (oder mehrere) Bedeutungen, so wie das Steckenpferd
zu gleicher Zeit Stock und Pferd ist. Im symbolischen Spielen, im Illusionsspiel, bekommen
Dinge und Geschehnisse neue Bedeutungen, die allerdings im spielenden Umgang ebenso wie
sie beibehalten auch gewechselt werden kénnen. Wenn wir nach der Bedingung der Moglich-
keit dieser sich vollzienenden Wendung in der Beziehung zur Welt fragen, so kénnen wir
diese nur andeuten mit Begriffen wie: ,,imaginative kreative Leistung* — ,,.Zweideutigkeit der
Existenz*“ — ,,Sein und Haben“ — ,,Schicksal und Freizeit* — kurz: Das geistige Sein des
Menschen.

Buytendijk - Das menschliche Spielen 12 30.08.2022



e) Wir mochten nachdricklich betonen, daR sich mit den ersten Illusionsspielen der eigentli-
che Sinn des menschlichen Spiels offenbart oder, anders gesagt, dal3 jenes erregende, erfreuli-
che Hin und Her des Spielerischen in der kindlichen Entwicklung jetzt als ein menschlicher
Weltbezug und als eine dynamische und bildende Macht wirksam wird. Das Kind entdeckt
diese Macht in seinem Spielen. Diese Entdeckung setzt eine Existenz in zwei Welten voraus:
Der sinnlichen und der unsinnlichen — und in zwei Schichten des Verhaltens: Der situations-
bedingten und triebhaften Schicht und [107] der gewé&hlten entworfenen, eingebildeten
Schicht. Dieses Verhalten setzt auch die Moglichkeit eines Sichverpflichtens voraus und
bringt dieses zur Prégnanz. (Fur das Spielen gilt jetzt das Wort ALAINS [1927, S. 177]. ,,Qui
joue, a jure — wer spielt, hat einen Eid geleistet*.)

Die Frage ob das Sich-verpflichten im Illusionsspiel ein reflektierendes Bewuf3tsein voraus-
setzt, mochten wir ausschalten. Wenn das junge Kind im Spielen denkt, so ist dieses Denken
keine Reflexion, sondern ein gelebtes Andenken und ebenfalls ein Versuchen.

Die Kinderpsychologen und Péadagogen haben die Entwicklung der Illusionsspiele ausfiihrlich
beschrieben. Im Bezug auf den Zusammenhang mit dem Sich-verpflichten mag folgendes her-
vorgehoben werden.

1. Das vorhandene Spielding verweist auf Mdgliches, auf das, was geschehen kann. Es ruft
beim Kinde Neugier hervor, die vom Staunen prinzipiell verschieden ist. Neugier flhrt zu ei-
nem versuchenden Tun und zu der Erfahrung des ,,Wenn — dann®.

2. Wéhrend Wiederholungen eines Tuns kein Spielen sind, liegt das ,,Tun wie vorher* in der
Schicht der Einbildung, der Illusion und des sich-verpflichtenden Verhaltens. Etwas tun wie
vorher ist keine gewohnheitsméRige automatische Wiederholung, sondern eine Re-pro-duk-
tion, also eine intendierte Nachahmung der eigenen Verhaltensweise. (Vielleicht kann man
von einer ,,Selbst-Darstellung” [GADAMER] reden).

3. PIAGET (1945) hat es als eine schlichte Wiederholung betrachtet, wenn ein Kind Freude da-
ran hat, immer wieder Uber einen Graben zu springen. Das ware ein Spiel ohne Verpflichtung.
Erst wenn wenigstens zwei Kinder Zusammenspielen, gibt es, so meint er, ,,eine Art wirkli-
cher Moral des Vorsatzes*.

HENRIOT (1967) hat diese Meinung wiederlegt. Etwas genau so machen heif3t, sich einer Dis-
ziplin unterwerfen. Spielen mit etwas, das mit dem Spieler spielt, fordert ebenfalls ein Sich-
verpflichten, wie das Spielen mit einem lebenden Mitspieler. Es gibt also keine eigentlichen
Spielformen ohne Illusion und ohne ein Schema von akzeptierten Selbstverpflichtungen.
Wenn ein Madchen mit einer Puppe spielt, wenn ein Knabe eine Schachtel bewegt, ,,als ob sie
ein Auto wére*, oder wenn eine alte Dame mit Karten eine ,,Patien-[108]ce* spielt, so gibt es
immer ein ,,Imperativ, dem sich der Spielende unterwirft*.

4. Auf alle Félle ist diese Selbstverpflichtung nicht immer gleich zwingend und von gleichem
existentiellen Niveau. Das ist vom ,,Ernst* des Spielens abhangig. Dieser Ernst ist nicht nur
mit der Freude verbunden, sondern verinnerlicht die Freude und verwandelt sie in Glick. Die
Einheit von Ernst und Gluck ist ein Merkmal jeder Leidenschaft, wie es das Liebesspiel in all
seinen Formen beweist.

5. Es ist eine unldsbare Frage, wenn im Spielen der Kinder die Einbildung subjektiv als solche
erlebt wird. Wahrscheinlich ist das nie der Fall, denn auch der Erwachsene ist sich selten klar,
dald er ,,nur* spielt und hat dennoch Freude am Spielen. Nicht nur im Regelspiel, sondern
schon in den friihesten Symbolischen Spielen des jungen Kindes gilt dennoch: ,,Kein Spiel

Buytendijk - Das menschliche Spielen 13 30.08.2022



ohne verpflichtendes Schema“ (HENRIOT 1967, S. 238).

CHATEAU hat diese Einheit von Spielen und Verpflichtungen vollig auf die Einbildung zu-
rickgefiihrt — ,,Sich etwas vorstellen, das ist schon sich disziplinieren®. ,,Sich etwas vorstel-
len ist bauen. Und wie der Architekt nicht baut ohne Plan, stellen wir uns nichts vor ohne Re-
gel. Nun ist aber der Sinn der Regel auch der Sinn der Ordnung und daher der Behrrschung
seiner selbst.“ — Wenn das spielende Kind Freude daran hat, sich schwere, eventuell gefahrli-
che Aufgaben zu stellen, dann hat es sich selbst als der Ausfiihrende dieser Aufgaben ,,vorge-
stellt. Man kann auch in diesem Falle mit GADAMER von einer ,,Selbstdarstellung* reden.
Damit ist dann allerdings impliziert, daf? jeder Spieler sich selbst in seinen Spielen durch den
Erfolg, die Bemeisterung, das Gelingen und Beherrschen hindurch als den tatséchlichen Ur-
sprung des Erfolges erhebt.

6. Jeder Spieler will durch sein Tun, daf} etwas gelingt. Was bedeutet dieses ,,Wollen*“? Diese
Frage 6ffnet weite Perspektiven. Wir beschranken uns auf die These, dal? jedes ,,Wollen* im-
mer ein Sich-selbst-Verpflichten ist. In der Verpflichtung, die beim Spielen mehr gelebt als
gedacht wird, vollzieht sich eine innere Selbstverdoppelung. Diese ist das unmittelbare Erleb-
nis einer Zwei-einheit des Verpflichtenden und des Verpflichteten.

Spielen in menschlicher Weise ist jedenfalls kein Naturgeschehen wie beim Tier. Das Kind
entdeckt im Spiel seine [109] Menschlichkeit, weil es weil3, dal es etwas selbst verrichtet.
Dieses Selbst-etwas-Tun ist immer ein Wahlen und also ein Urteilen. Damit schafft sich das
Kind — und jeder Spieler — ein freies Verhéltnis zur Welt. Das ist nur moglich, durch eine
Selbst-Disziplin, die Grundbedingung jedes Schaffens.

Wenn HERDER sagt: ,,Der Mensch ist immer schon ein Kiinstler®, dann gilt das in gewissem
Sinn fir jedes spielende Kind. Wie der Kinstler reflektiert das spielende Kind nicht auf das
,Wie®, ,,\Was*“ und ,,Warum* seines Tuns. Dabei ist seine Téatigkeit ein wirkliches Unterneh-
men, das freilich nicht genau auf ein Ziel gerichtet ist, sondern sein Tun hat das Abenteuerli-
che eines Wagnisses. Es kann gelingen oder nicht. Darum hatte ALAIN recht, wenn er sagte:
,,Das Glucksspiel ist — die Seele aller Spiele.*

7. SchlieRlich mdchten wir noch die sog. Regelspiele betrachten. In einer umfangreichen Lite-
ratur findet man diese Spielformen, an denen zwei oder mehrere Personen (Kinder oder Er-
wachsene) teilnehmen, beschrieben. Es zeigt sich, dal} die Verpflichtung, der jeder Mitspieler
sich dabei stellt, mehr ist als eine Verabredung oder eine Zustimmung, die Regel zu beachten.
Im Regelspiel wird von jedem Spieler gefordert, dal3 er sich einsetzt. Wer das nicht tut — sich
selbst nicht zum Einsatz verpflichtet — ist ein Spielverderber, d. h. er benimmt sich ,,unmora-
lisch*.

VERMEER (1969) weist darauf hin, daf ,,das Spiel durch die Regel nicht im Gang erhalten
werden kann, sobald die Spielintention sich auf das Erwerben von Gewinn zu richten beginnt
und man die Regeln anwendet wie sichere Wege, die zu einem Ziel fiihren®.

Im Regelspiel der Kinder und der Erwachsenen (Gesellschaftsspielen und Sportspielen) er-
scheint das Spielen also in sozialer Form, in einer Gemeinschaft mit normativer ethischer
Struktur. Die Teilnehmer am Spiel verpflichten sich selbst, die objektiven Normen zu achten
und sich an diese zu binden.

(HENRIOT [1967, S. 207] ,,Vor dem gemeinsamen Spiel wul3te man nicht, dal3 es im eigentli-
chen Sinne Regeln gibt ...“ PIAGET [1956] ,.... das Bewul3tsein der Verpflichtung ... kann nicht
vom Individuum allein herstammen.) [110]

Buytendijk - Das menschliche Spielen 14 30.08.2022



Wesen und Sinn des menschlichen Spielens

Die philosophische Besinnung unsrer Zeit hat die menschliche Wirklichkeit einerseits als of-
fene Kommunikation mit der Welt verstanden, anderseits das Urspriingliche ihres geistigen
Wesens, ihres Denkens, Wollens, ihrer schépferischen Freiheit, ihrer Sprache aus einem ,,&tre
pour-soi“ gedeutet. Dieses Fiir- sich-Sein ist eine innere Verdoppelung, eine Distanz zu sich
selbst, die sich im Vollzug der Existenz ausbildet, erhellt und einen inneren Dialog ermdg-
licht.

Im Dasein des Kindes vollzieht sich die Ausbildung und Erhellung des Selbstbewuftseins in

den Ublichen Spielen, dem Umgang mit Dingen und Menschen. Etwas Tun wird etwas selbst
tun wollen, und das bedeutet ,,sich selbst befehlen* (RICOEUR). Dieses sich Befehlen verdeut-
licht sich als ein sich Verpflichten, und diese Verpflichtung impliziert eine neue Perspektivi-

tat, die Inauguration der ,,exzentrischen Positionalitat* (PLESSNER).

Wenn das Kind etwas versucht, so ist das identisch mit einem wortlosen Denken ,,Denken
heif3t versuchen* (MERLEAU-PONTY 1964, S. 10), und darum gilt auch: ,,Wollen heif3t denken*
(RicoEUR). Diese kurzen Hinweise mdgen uns verstehen lassen, was ALAIN (1927, S. 182)
schon bemerkte: ,,Am Anfang des Nachdenkens steht die Abneigung dagegen, im Einklang
mit den duBeren Gegebenheiten zu spielen, und der feste Wunsch, seine Individualitét in das
Spiel zu legen.« Mit der Entdeckung der Sprache findet das Kind schlieBlich seine eigentliche
Menschlichkeit.

Es ist die Entdeckung ,,d'une présence d'une absence “, welche ein neues Verhéltnis zur Welt
und zum eigenen Sein erschlielt. Damit andert sich der Sinn des Spielens. Das Kind hat die
anfangliche Exploration in der wortlosen Sprache seines eigenen Wesens, ,,le langage du dé-
sir (LACAN) vollendet. Es hat dabei auch die menschliche Stimme gelbt. Trotz aller VVorbe-
reitung ist die Entdeckung der Symbolbeziehung dennoch immer ein unbegreiflicher Sprung
oder eine totale Wendung. Sie ist die Bedingung fiir die Exploration nicht nur der eigenen,
sondern auch der (objektiven, mitmenschlichen) Welt.

LANGEVELD (1968) hat in seinen ,,Studien zur Anthropologie des Kindes* die Verbindung der
Exploration mit der Emanzipation in der Entwicklung des Kindes beschrieben. In seiner Be-
trachtung lber ,,Das Ding in der Welt des Kindes* hat er auf die Beschrdnkungen hingewie-
sen, die der werdende Mensch bei seinem deutenden Umgang mit der Welt erfahrt. Fir das
[111] Verstandnis des Spielens im fortgeschrittenen Alter miissen wir die entscheidenden Be-
schrankungen der ,,unverbindlichen Sinngebung* im kindlichen Weltbild beachten. Diese Be-
schrankungen sind u. a.: ,,Man muf} mit anderen Menschen rechnen* — , Wir leben in einer
Welt, die uns dient oder ein Halt zuruft“ — Es gibt ,,eine Vergangenheit, die uns tragt und
Mdglichkeiten einschrénkt* — ,.Der Mensch muf3 auch mit der Zukunft fertig werden* —.

In der Entwicklung der menschlichen Existenz bedeutet das Emanzipationsprinzip, ,,dal} das
Kind selbst jemand sein will*“ (LANGEVELD 1968, S. 43). Dieses geistige Wachstum ,,bedeutet
Verzicht auf primitivere Freiheit und Sicherheit. Denn wer die bekannte Welt verlaft, der ris-
kiert etwas. Er riskiert das Mif3lingen* (S. 151).

,»opielen ist Verwandeln, obzwar im Sicheren, das wiederkehrt (BLocH 1959). Das ist richtig:
Verwandeln ist stets eine schopferische Tatigkeit, die das Risiko des Wagnisses voraussetzt.
Wenn der Reiz des Spiels in dem Risiko liegt (GADAMER 1960, S. 101), so soll man sich dar-
Uber Rechenschaft geben, dal der Spielende spielend sich selbst dem Risiko der Verwandlung
— der Emanzipation — aussetzt. In dieser Perspektive zeigt sich die urspriingliche Verbin-
dung des Spielens mit dem Jugendlichen, das im Menschen als Mut zum Wagnis weiterlebt,

Buytendijk - Das menschliche Spielen 15 30.08.2022



sowie auch in jeder Art kiinstlerischen Schaffens, das als Spielvollendung gedacht werden
kann, und zwar als Darstellung und als Selbstdarstellung. (GADAMER, S. 103: ,,Der Spielende
gelangt zu seiner eigenen Selbstdarstellung, indem er etwas spielt, d. h. darstellt“ — ,,Spiel —
Vollendung ist Kunst — Verwandlung ins Gebilde. Erst durch diese Wendung gewinnt das
Spiel seine Idealitat.”) Wir mochten die Beziehung des Spielens zur Kunst nicht naher be-
trachten. Nur soll darauf hingewiesen sein, da die jugendliche Seinsweise sowohl die Bedin-
gung des Spielens als des kunstlerischen Schaffens ist.

Jeder spielende Mensch zeigt jugendliche Merkmale, und der gealterte, mude, kranke, schwer-
mitige oder gelangweilte, auch der sorgende und arbeitende Mensch hat Sehnsucht nach dem
,Paradies” des jugendlichen Lebensdrangs, der Spontaneitat, Spannkraft, Vitalitat und ein
Verlangen, Mdéglichkeiten zu verwirklichen, Grenzen zu (iberschreiten, das Risiko des Aben-
teuers auf sich zu nehmen, das Glick zu versuchen — kurz: Die Freude des Spielens zu genie-
Ren, das Glick des Gelingens.

Das Heimweh nach Jugendlichkeit richtet sich auf das ,,liberale Verhaltnis zum Weltall**, den
wirklich erlebten Spielraum der [112] Freiheit (BALLY 1956), die jeden Menschen — und
nicht nur den Kiinstler — auffordert, Spieler zu sein. Diesem Dréngen Folge leisten, ist immer
ein Wagnis, indem die Sicherheit des erprobten Daseins aufs Spiel gesetzt wird.

Der Erwachsene, der in dem Ernst des Daseins als des Sorgend- in-der-Welt-Seins homo faber
ist, erfullt in der Arbeit und in allen sozialen Verhaltnissen eine eindeutige Rolle, die ihn in
die Kette der Verpflichtungen und Ziele einfligt. Wie FINK (1957) hervorhebt, fugt sich das
Spiel nicht in diese tagliche Daseinsweise ein. ,,Das Spielen hat im Verhé&ltnis zum Lebens-
gang und zu seiner forthetzenden Zukunftsweisung den Charakter beruhigter ,,Gegenwart® —
,,es gleicht einer ,0ase‘ angekommenen Gluckes in der Wistenei unseres sonstigen Gluckstre-
bens und tantalischen Suchens. Das Spiel entfiihrt uns.*

Diese Auffassung des Spielens als ,,Oase* in der ,,Wiiste des als Sorge und Sein-zum Tode,
als mihevolles Arbeiten und als die Resignation des Hinnehmens der tdglichen Gewohnheiten
und Notwendigkeiten vorhandenen Daseins ist sicher zu einseitig und zu pessimistisch. Wenn
man meint, der Sinn des Spielens sei nur die Verwirklichung der Befreiung von der Verfallen-
heit an die Welt, so verkennt man vollstandig, dal der gesunde Mensch immer im Stande ist,
in jeder ,,Ein0de* Heiterkeit als Gestimmtheit zu kultivieren. Diese Kultur ist die Fortsetzung
der Exploration des Jugendlichen, die Beglickung eines Lebens mit dem Bilderreichtum einer
Welt, in der die Natur in und um uns eine Quelle von Mdglichkeiten ist. Ihre Entdeckung ist
jenes Geschenk der Freude, jene Begliickung des Lebens, die das Gelingen jedes ,,Spielens*
bedeutet, mit dem Gewinn einer verborgenen Sinn- und Wertfulle im sinnlichen oder geisti-
gen Bereich.

DaR es sich hierbei um ein Spielen handelt, versteht sich aus der Grundstimmung heraus, die
eine Distanz zu allen Formen der ernsthaften, notwendigen, miihevollen, verpflichtenden,
zeilgerichteten, also fesselnden Situationen, einnimmt. Zu dieser Stimmung gehdren nicht nur
der Leichtsinn und Mut, sondern auch die Ironie im sokratischen Sinne: Das Infragestellen,
die Relativierung des Erkennens nur durch festgelegte Begriffe. Wir kdnnen hier aber von den
tiefen Deutungen der sokratischen Ironie eines KIERKEGAARD und vieler anderer absehen und
uns den Aussagen JANKELEVITCHS (1950) anschliel3en, dal? der ironische Geist ein geloster,
freier, leichtgesinnter Geist ist, der zum Spielen neigt. ,,Das ironische BewuRtsein scherzt
spielend mit der Welt.“ Die Ironie ist ein ,,geistiges Spiel“ mit der [113] Welt, in der Rolle des
Ironisierenden spielt man um den Gewinn ,,eines unschuldigen Geistes und eines inspirierten
Herzens*. Das unreflektierte gelebte Aquivalent einer intentionalen Ironie finden wir im kind-

Buytendijk - Das menschliche Spielen 16 30.08.2022



lichen Spiel vor — und dieses Aquivalent wird als Begliickung wiedergefunden, wenn der Er-
wachsene die pathische Existenz der Jugendlichkeit wahlt.

Wir kénnen in einer Untersuchung des wesentlichen Sinngehaltes des Spielens nicht unterlas-
sen den von PASCAL so nachdriicklich betonten Zusammenhang mit der Langeweile zu beach-
ten. Im bekannten Fragment 131 seiner ,,Pensées* lesen wir: ,,Nichts ist fiir den Menschen so
unertraglich als in voller Ruhe zu sein, ohne Leidenschaften, ohne Geschéft, ohne Ablenkung,
ohne Aufgabe. Dann spiirt er sein Nichts, seine Verlassenheit, seine Unzulénglichkeit, seine
Ohnmacht, seine Leere —Diese Leere erlebt der Mensch als Langeweile, Traurigkeit und
Verzweiflung. Der Ausweg, den er immer wieder sucht, ist ,,le divertissement*, die Zerstreu-
ung, das Spiel. ,,Ein Billard und eine Kugel, die man stot, genugt, um ihn zu zerstreuen* (fr.
139).

Man kann die Beziehung der Langeweile zum Spielen in zweierlei Weise verstehen. Es gibt in
der alltaglichen Erfahrung eine Stimmung, die in der Freizeit als ein ,,Was soll ich tun?* sich
meldet und zu der Wahl irgendeiner Zerstreuung fuhrt. Man kann entweder spazierengehen,
den Fernsehapparat einschalten, einen Bekannten aufsuchen, ins Wirtshaus gehen, Karten
spielen oder eine Partie Schach usw.

Auf diese oberflachliche Stimmungslage bezieht sich PAscaLs Gedanke nicht. Was der Autor
der ,,Pensées* mit ,,in voller Ruhe zu sein“ eigentlich meint, ist vielmehr vergleichbar mit der
Offenbarung des Nichts unsres Seins und der existenziellen Angst so wie es HEGEL und KIER-
KEGAARD jeder auf seine Weise schon verstanden hatten, (DE WAEHLENS [1956] hat HEGELS
Begriff der ,,Negativitat des menschlichen Seins* erlautert durch den Hinweis auf eine Deu-
tung HEGELS, daR der Mensch ein ,, discours révélant “ ist. Der Mensch ist darum das beéngs-
tigte Wesen, weil er das Wesen ist, das spricht.

Die Verwandtschaft zwischen der von KIERKEGAARD durchschauten Verbindung von Angst
und Freiheit, finden wir bekanntlich in ahnlicher Weise wieder bei HEIDEGGER. Sein Begriff
der ,,radikalen Unheimlichkeit ist eine Befindlichkeit, die PASCAL mit ,,ennui (Langeweile)
und ,,vide* (Leere) gemeint hat. Mit KIERKEGAARD stimmt wohl die Aussage Uberein: ,,Die
Angst offenbart im Dasein ... das Freisein fir die Freiheit des Sich-selbst-Wahlens und -Er-
greifens® (S. 188). [114]

HEIDEGGER erklért ,,die faktische Seltenheit des Angstphanomens®, weil in der Alltaglichkeit
des Daseins jeder Mensch lebt, sich verhalt, denkt und fuhlt wie ,,die anderen*. ,,Wir genie3en
und vergnigen uns, wie man genief3t ,,Das Man schreibt die Seinsart der Alltaglichkeit vore
(S. 126 f.). Darum, so fligen wir hinzu, spielen wir auch, wie man spielt.

Der Sinn des Spielens ware also zunéchst eine Zerstreuungsform, die in der Gesellschaft tradi-
tionell sich ausbildet, um die Schwere der ,infantilen* Antriebe nach Geltung, Wagnis, Wett-
kampf, Erfolg in ungefahrlicher Weise zu l6sen. Aulierdem bedeuten die Spiele vielfach
,,Ubungen*, entweder geeignete Mittel, um sich leiblich frisch und kraftig zu fiihlen, oder um
in der Beherrschung jener ,,Strategie*, die den Erfolg in gewissen Spielen — z. B. Karten-
spiel, Schachspiel usw. — bedingt, eine Uberlegenheit zu realisieren.

Diese oberflachliche Deutung des Spielens der Erwachsenen griindet auf die Erwagung, daf3
die Freude an Illusionsspielen und Regelspielen an Wagnis und Gelingen in den institutionali-
sierten Spielformen gesellschaftlich kultiviert werden. In der Alltdglichkeit hat man also eine
Kontinuitat der jugendlichen Erholung, Unterhaltung und Ausgelassenheit beibehalten — und
zwar in der Freizeit.

Buytendijk - Das menschliche Spielen 17 30.08.2022



Verweist aber das Phdnomen der Freizeit nicht auf einen tieferen Sinngehalt des Spielens?
Spricht nicht das Wort VALERYS: ,,Nous avons perdu le loisir de murir< (Wir haben die MuRe,
zu reifen, eingebiRt) auf eine allzusehr vergessene Bedeutung von Freizeit an? Die Freizeit,
die MuRe, ist die befreite Zeit, im Gegensatz zur ,,besorgten Zeit, der ,,Weltzeit* (HEIDEG-
GER). Die Freizeit ist das Klima einer zeitlosen — man mdchte sagen — einer paradiesischen
Geborgenheit, in deren Mitte der ,,.Baum des Lebens* steht. In der Freizeit meldet sich die
Sehnsucht, den sorgenfreien sympathetischen Umgang mit Dingen und Menschen in unserem
erwachsenen Dasein wiederzufinden. Darum soll man spielen, und zwar — es sei nochmals
gesagt — um des Gewinns eines unschuldigen Geistes und eines inspirierten Herzens willen.
Dieses Spielen ist dann viel mehr ,,Selbstdarstellung* als ,,Divertissement*. Divertir — so hat
PLUGGE (1962) herausgestellt — ,,ist ganz wortlich zu nehmen als ,,Auseinanderstreben*, als
ein extrovertiertes oder expansives Sich- von-sich selbst-Abwenden® (S. 5).

Das menschliche Spiel zeigt allerdings noch andere Aspekte. So hat GADAMER recht mit der
Bemerkung: ,,Das Spiel wird (iber den Spielenden Herr ... es hélt ihn im Banne* (S. 102). Tat-
[115]séchlich ist jedes ,.ernste* Spiel eine leidenschaftliche Bindung, ein Hingerissenwerden
und Sich-hinreiBen-Lassen. Je mehr das Spielen einen riskanten Charakter erhalt und der Mut
zum Wagnis eine vorwiegende Bedingung wird, kann das Spiel den Spieler dermal3en hinrei-
Ren, dal er sich in einer Befindlichkeit erlebt, die an Rausch oder Schwindel grenzt. Darum
hat CAlLLOIS (1958) eine Spielform unterschieden, die er ,,Spiel zum Schwindligwerden®
nennt und die besonders hervortritt, wenn dem Risiko eine Giberwaltigende Bedeutung zu-
kommt.

Je mehr das Spielen sich in seiner Menschlichkeit auspragt, um so gréRer wird die Bedeutung
des Risikos. Schon im kindlichen Regelspiel und in den jugendlichen Sportspielen muf man

das Wichtigste sehen, in den Geschmack des Risikos zu kommen, den Wunsch auf die Probe
zu stellen und sich selbst auf die Probe zu stellen.

Das Risiko, etwas zu versuchen und besonders sich zu erproben, ist das Erlebnis des Selbsts-
eins gegeniiber der Unbestimmtheit des Kommenden. Unsre Existenz ist zwar eine Coexis-
tenz, aber diese ist wesentlich immer ein ,, co-devenir “ (Mitwerden) (MINKOWSKI). Jede Er-
wartung hat stets die Form des ,, Wenn — Dann*, und zwar wird dieser Zusammenhang zu-
néchst gedankenlos gelebt. Der FuRballspieler kann z. B. einen Fehler nachher entschuldigen:
,Ich dachte, dal} er dachte, dal3 ich jenes tun wirde.« Aber im Spielverlauf denkt man nicht,
sondern Bemerken und Tun geschehen gedankenlos, dennoch sind sie bestimmt durch ein er-
lebtes ,,Wenn-Dann“. Das Risiko, das sich darin zeigt, kann den Charakter einer relativ hohen
Wahrscheinlichkeit haben, aber auch den einer vollig undurchsichtigen Maéglichkeit. Dann ist
das erlebte ,,Wenn-Dann“ fur den Spieler eine erlebte angsterfillte Hoffnung. (GRANDJOUAN
zitiert [S. 88] eine Aussage von COMENIUS [Schola ludens]: Der Esel ist zwischen Hoffnung
und Furcht hin und her gerissen, was eine erwtiinschte Wirkung hervorbringt).

Die Spannung, die das ,,Wenn-Dann“ vergegenwartigt, kann gering oder stark sein. Im letzte-
ren Falle ist die Gegenwart selbst das Anwesen eines absoluten Abwesens — ,.Ia presence
d'une absence absolue.*

Die Anwesenheit einer Abwesenheit kann sich nur verwirklichen in dem Sein des Menschen
als dem fragenden Wesen, also dem Wesen, das spricht. Aber bevor das Kind die Sprache
entdeckt, erschliel3t seine ,,langage du desir* (Sprache der Begierde) den Zugang zum Abwe-
senden. Schon die ersten vokalen AuRerungen — z. B. ma-ma (die sog. Lallsprache) — sind
Aus-[116]druck des Erlebnisses einer Abwesenheit, die das Kind innerlich — ,.in einer inner-
lich erlebten Zeit“ — denn ,.es ist Meister seiner Gegenwart, wenn es unter seinem Bedurfnis

Buytendijk - Das menschliche Spielen 18 30.08.2022



leidet” (DoLTo 1956). Wir mdchten nur auf diese ,,langage du désir* hinweisen, weil aus die-
ser rein evozierenden Sprache eine Fille von spielerischen Verhaltensweisen hervorgehen. Je-
des Partnerschaftsspiel ist schon sprachmé&lig. DERWORT (1954) hat das Gesprach als ein Zu-
sammenspiel verstanden, indem ein Spannungsmoment zwischen dem Sprechenden und Ho-
renden den Ausspruch erst als Sprachhandlung determiniert.

Besonders uUberzeugend ist der Zusammenhang einer ,,langage du désir* mit dem Liebesspiel,
in dem das Thema ,,Wenn-Dann* eine ausgezeichnete Pragung bekommt. Das ruhrt wohl da-
her, daf? in der Begegnung der Geschlechter, das Abenteuer und das Wagnis in Zusammen-
hang stehen mit einer unvergleichbaren Schwellen-Positionalitat, einer Situation der Verle-
genheit und der unbestimmten Angst (BUYTENDIJK 1956). Diese Situation, die ein anfangen-
des Liebesspiel kennzeichnet, ruft bekanntlich ein Verhéltnis und ein Verhalten hervor, die
sich in vielen Spielweisen manifestieren. In jeder Verlegenheitssituation weil} man nicht, was
zu tun sei und was man sagen soll. Diese Peinlichkeit — diese angstliche Spannung — wird
nur durch Spielen ohne Leitmotiv, ohne eine verbindliche, zeitliberbriickende Gestalt geldst.
Das Liebesspiel hat mit frihkindlichen spielerischen Téatigkeiten eine enge Verwandtschaft,
die sich in dem ruhelosen ,,Hin und Her*, im beschrankten Spielraum, in der pathischen Exis-
tenz, in der Bindung an Bilder, die zum Spielen einladen und spielend sich darstellen, zeigt.
Besonders uberzeugend gilt flr das Liebesspiel: Spielen ist Verwandeln — und zwar der Welt
und des eigenen Seins.

Der Zusammenhang zwischen Spiel und Angst sowie die Selbstdarstellung als ,,wahres We-
sen des Spiels* (GADAMER 1960, S. 110) ist ausgepragt im ,,Spiel von dir und mir, das keine
es-hafte, sondern wir-hafte Musik ist (BINSWANGER 1942). Aber ein Liebesspiel wird nur
maoglich, wenn die Angst der prononcierten Schwellen-Positionalitat und die &ngstliche Be-
findlichkeit, der Schwindel vor dem Abgrund des triebhaften Begehrens, Giberwunden wird.

Das Mysterium tremendum der Liebe zu einer ,,fremden* Person ist ein existentielles Wagnis
im wahrsten Sinne des Wortes, denn es ist das Uberschreiten der Schwelle eines vollstandig
neuen, zundchst unbekannten und verwirrenden Daseinsraums. Lieben ist ,, Entbindung “, die
GOPPERT (1963) interpretierte als die Befreiung der urspriinglichen Blutbande (des sym-[117]
bolischen Inzestes), also Menschwerdung als Freiheit. Diese Entbindung fordert Mut, die
Angst zu Gberwinden, um sich als Ich in der freien Gebundenheit der Liebesgemeinschaft zu
entdecken. GOPPERT hat uns das Klar gezeigt, als er der bekannten Aussage FREUDS: ,,Das Ich
ist die Statte der Angst hinzufugte: ,,.Die Angst ist die Stétte der Ichs, das Medium, in dem
das Dasein sich als Ich erfahrt*. Vielleicht hat FREUD etwas Ahnliches gesehen und in seiner
bekannten Aussage zusammengefalit: ,,Das Es soll Ich werden*.

Wir kdnnen nicht umhin darauf hinzuweisen, daR wenn die menschliche Liebe sich nur ver-
wirklicht im Zusammenhang von Angst und Spielen, wir damit vielleicht auf den eigentlichen
Sinn jedes Spiels im Dasein und in der personlichen Entwicklung gewiesen werden. Das ist
jedenfalls die SchluRfolgerung der Untersuchung HENRIOTS: ,,Alle Wege, die wir verfolgt ha-
ben, kommen zusammen in der ldee des Kreuzwegs fur den Menschen, der seine Ehre darin
sieht, sein Leben gut zu spielen.”“ ,,Wenn es auch sein mag, dal der Mensch in Angst und Ver-
zweiflung Selbstbewul3tsein erwirbt und seine Macht entdeckt, so kann diese Erfahrung ihn
nicht entmutigen.*

,, Was ist die Angst anderes als das BewuRtsein, spielen zu mussen. Das Spiel zeigt sich als die
Bewegung, durch die der Mensch zum Menschen wird “ (HENRIOT 1969).

Es ist wohl klar, daR diese Sicht des Spielens als Grund des Daseinsvollzugs von den histori-
schen Deutungen HuizINGAS und vom Begriffe des Rollenspiels in den Arbeiten SARTRES

Buytendijk - Das menschliche Spielen 19 30.08.2022



sich prinzipiell unterscheidet.

Wir mochten darauf hinweisen, dal3 die Auffassungen BINSWANGERS ebenfalls die umfassen-
de Bedeutung des Spiels — sei es auch in einem anderen Sinn — herausstellen. Die oben zi-
tierten Worte HENRIOTS: ,,Das Spiel erscheint als die Bewegung, durch die der Mensch sich
bildet*, kbnnen so verstanden werden, dal der Mensch nur in der Begegnung und im Umgang
mit den Mitmenschen seine Menschlichkeit verwirklicht. In Ubereinstimmung damit wére
dann die Aussage BINSWANGERS Uber die ,,Mitwelt“ als den mit mir das Frage-Antwortspiel
des Daseins mit sich selbst ,spielenden’ mit-Daseienden ... “ Nur in der Form dieses Spiels,
das auch jeglichen Kampf umfalit, ,,geht es um Sittlichkeit und Recht (S. 532). Darum — so
lesen wir an andrer Stelle — bin ich ... ,,ein im unendlichen Spiel des Daseins mit sich selbst
mit Leib und Seele aufgehendes Seinsglied* (S. 678).

Verstehen wir das menschliche Sein als Selbstbewuf3tsein und als sich verpflichtenden Um-
gang mit den anderen, so fordert [118] die Verwirklichung dieses Seins als Dasein und Mit-
sein eine standige Distanz des Menschen zu sich selbst. Darum sagt HENRIOT mit Recht, dal
das BewuRtsein definiert ist durch ein ,, intrasubjektives Spiel “, worin der Mensch sich als der
Autor und der Akteur seines eignen Dramas erlebt (S. 92).

Dieses situationsmalige Verhaltnis des Subjektes zu sich selbst ist der Grund jedes eigentli-
chen Ausdrucks, also der Sprache.

Selbstverstandlich kénnen wir in unseren begrenzten Betrachtungen keine Erdrterung des um-
fassenden Themas der Sprache und des Sprechens einfuigen. Nur einige Hinweise auf den Zu-
sammenhang mit dem Spielen mdgen genuigen. Zuerst sei hingewiesen auf einen Satz von
LACAN (1956, S. 121): ,,Durch das Wort, das schon eine Anwesenheit aus Abwesenheit ist,
bringt sich die Menschheit in einem originellen Augenblick zur Sprache, dessen bestédndige
Wiedererzeugung des Genie FREUDS im Spiel des Kindes erkannt hat.“ — ,,Der Mensch
spricht aber nur, weil ihn das Symbol zum Menschen gemacht hat.*

Die symbolische Macht des Wortes ruft das Abwesende an. In der Entdeckung der Sprache
erlebt das Kind die Freude des Spielens mit Worten, die nicht nur abwesende Dinge anwesen
lassen, sondern auch mit jedem Anruf die Gemeinsamkeit mit anderen Menschen ausbilden.
Schon HELEN KELLER hat das ,,Aufregende* der Macht beschrieben, Dinge, die nicht sichtbar
und tastbar sind, zu erleben, als ob sie da waren. In gewissem Sinne ist das Sprechen immer
ein Spielen im Modus des ,,Als- ob*, das schon vom Kinde in jeder intentionellen Nachah-
mung entdeckt wird (WALLON [1942]: Der Schein ist, was durch die Vergegenwartigung in
dem MalRe realisiert wird, in dem diese neben dem Objekt Gestalt annimmt oder in den meis-
ten Fallen an ihnen teil hat.

Wir kénnen nicht umhin in Hinsicht auf den Zusammenhang der Sprache mit dem spielenden
Dasein eine Aussage HEIDEGGERS (1954) zu zitieren. Allerdings wird diese aus dem Zusam-
menhang seiner Arbeit: ,, Was hei3t Denken? “ herausgeltst und ruft somit eine andere Bedeu-
tungsperspektive hervor.

Nach einer Untersuchung der urspringlichen Bedeutung des Wortes ,,heilRen* wird die Frage
,,Was heifst Denken?* von HEIDEGGER SO verstanden, daR wir fragen ,,nach dem, was unserem
Wesen das Denken anbefiehlt und so unser Wesen selbst in das Denken gelangen lait, um es
darin zu bergen®. Diese Rickkehr in die urspriingliche Bedeutung des Wortes ,,heilen* ist
,weder Willkir noch Spielerei*“. Dann folgt die fir unsere Untersuchung bedeutende Aussage:
,Wenn hier schon von [119] einem Spiel die Rede sein darf, dann spielen wir nicht mit Wor-
tern, sondern das Wesen der Sprache spielt mit uns ... nicht erst heute, sondern langst und

Buytendijk - Das menschliche Spielen 20 30.08.2022



stets.”

Die Meinung, dal die Sprache ein Spiel ist, in dem wir uns wagen und auf das unser Dasein
gegrindet ist, steht im Einklang mit den Gedanken, die GADAMER (1960, S. 464 f.) am Schluf3
seines Werkes formuliert. ,, Sprachliche Spiele sind es auch, in denen wir uns ... zum Ver-
standnis der Welt erheben. “ Wir fligen hinzu: Besonders der Mitwelt, denn jedes persénliche
Personenverstandnis ist wie BINSWANGER zeigte: ,,Spiel des Daseins mit sich selbst in der Ob-
jektivitat der Liebe* — d. h. der Verstandigung mit dem Alter-Ego.

Die Erfahrung des Alltags bestatigt die Macht der sprachlichen Spiele, die im Gegensatz zu
jeder Form der ,,Information* das Menschliche anrufen und evozieren, und zwar vom S&ug-
lingsalter an, in jeder Lebenslage, bis das Spiel verkiimmert im winterlichen Schweigen der
Senilitat.

Die Sprache als Spiel ist das, ,,das spielt, in dem es die Spieler in sich einbezieht*. Entspre-
chend ist ... nicht von einem Spielen mit der Sprache ... die Rede, sondern von dem Spiel der
Sprache selbst, die uns anspricht, vorschlagt und zuriickzieht, fragt und in der Antwort sich
selbst erfullt. Ein Spiel ist das Verstehen. Diese ausgezeichnete Aussage GADAMERS betrifft
Wesen und Sinn jedes menschlichen Spiels. Wir mochten nur hinzufugen, ,,wir werden nie-
mals aufhdren zu sprechen® (DE WAEHLENS 1958).

Wir kénnen nicht umhin, im Anschluf? an unsere kurze Betrachtung der Sprache als Spiel auf
ein klassisches Thema der Metaphysik hinzuweisen: Die Bedeutung der Einbildungskraft fir
das menschliche Geistesleben.

Schon der erwéhnte tiefe Gedanke von MERLEAU-PONTY (1964): ,,.Denken, d. h. probieren*
verweist auf die Einheit des Denkens und also der Einbildungskraft und des ,,Suchend-Versu-
chens®, das jede Spielform in der Sphére des Menschlichen hebt.

Wie sehr die Besinnung auf das Denken mit der Spielproblematik zusammenhangt, zeigt uns
die Arbeit von TREBELS (1967) ,,Einbildungskraft und Spiel — Untersuchungen zu kantischen
Asthetik.« Wir mochten aus dieser reichhaltigen Arbeit einige Gedanken hervorheben. Die
Idee eines ,, intrasubjektiven “ Spiels als die Bedingung der Mdglichkeit in menschlicher Wei-
se zu spielen wird von TREBELS im Zusammenhang mit der kantischen Philosophie zum Aus-
druck gebracht. Die Frage nach dem [120] urspriinglichen Wesen des Spielens wird beantwor-
tet mit dem Hinweis auf das Spiel der Spontaneitat, in der alles Spielen griindet (S. 210). Es
ist ,,das Spiel der Erkenntniskrafte, die als (menschliche) SpontaneitatsaulRerung* verstanden
werden. Darum ist ,,die Spontaneitét des Ich-denke als Ursprung des Spiels (S. 214) zu be-
trachten. — Was sich im ,,Ich-denke* abspielt, ist ,,das Spiel der Einbildungskraft, Spiel des
Verstandes und Spiel der Vernunft« (S. 225).

Im § 18 ,,Illusion als die dem Spiel eigene Realitatsebene* wird in Ubereinstimmung mit der
ublichen Auffassung ausgefuhrt, dal wir ,,im Spiel dem Schein und der Illusion erliegen und
doch zugleich um die Realitat wissen* (S. 157).

Interessant ist folgende Bemerkung: ,,Dieses Spiel der Urteilskraft (bei KANT) ist ein Spiel mit
der Furcht, ein Spiel mit der fiktiven Gefahrdung, welche jedoch das Nichtergriffensein durch
eben diese Furcht voraussetzt, die personliche Sicherheit (S. 190). ,,Gegenstand dieses Spiels
der Urteilskraft ist das Spiel mit der Furcht ... zugleich Spiel mit dem Leben und Spiel mit
dem Tod* (S. 191).

Die Beziehung zwischen Spiel und Furcht, die TREBELS darlegt, erinnert uns an die erwéhnte

Buytendijk - Das menschliche Spielen 21 30.08.2022



These HENRIOTs Uber die Angst als das BewuRtsein, spielen zu mussen. Eine wichtige Erlau-
terung scheint uns, dal’ diese Angst nicht ,, wirklich “ sein soll. In Ubereinstimmung damit ist
die von TREBELS zitierte Bemerkung ERIKSONS: ,,Im Spiel wird die Angst fiir das Kind mani-
pulierbar.*

TREBELS Antwort auf die Frage nach dem urspriinglichen Wesen des Spiels ist in Uberein-
stimmung mit der Auffassung GADAMERS, daR alles Spielen ein Gespieltwerden ist und daf3
das Spiel durch die Spieler lediglich zur Darstellung kommt.

Der tiefste Grund der Tatsache, dall der Mensch dem Spiel erliegt — sein Gefangener ist —
wie TREBELS sagt (S. 212) — liegt wohl im Geheimnis seines bewuf3ten Seins — seines ,,étre
pour-soi*, dem letzten Grund seines nie endenden ,, Hin und Her “ der Bejahung und Vernei-
nung. [121]

Literatur

ALAIN: Les idees et les ages. Paris 1927

BALLY, G.: Vom Ursprung und von den Grenzen der Freiheit. Eine Deutung des Spiels bei
Mensch und Tier. Schwabe, Basel 1945

BENVENISTE, E.: Le jeu comme structure. Deucalion 2. 1947 (S; 161)

BINSWANGER, L.: Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins. Niehans, Zirich 1942
(S. 506)

BLocH, E.: Das Prinzip der Hoffnung. Suhrkamp, Frankfurt/M., 1959 (S. 22)

BUYTENDWK, F. J. J.: Spiel von Mensch und Tier. Wolff, Berlin 1933

BUYTENDUK, F. J. J.: Die Stellung der Biologie in den historischen Wissenschaften. Stud. Phi-
losoph. 8 (1948) 65

BUYTENDUK, F. J. J.: Allgemeine Theorie der menschlichen Haltung in Bewegung. Springer,
Berlin 1956 (S. 311)

BUYTENDUK, F. J. J.: Das Menschliche der menschlichen Bewegung. Nervenarzt 28 (1957) 1-
7

BUYTENDUK, F. J. J.: Was heiflt Entwicklung der menschlichen Existenz? Naturwiss. u.
Theol. H. 4 (1961)

BUYTENDUK, F. J. J.: Prolegomena einer anthropologischen Physiologie. D. Mller, Salzburg
1967

CATLLOIS, R.: Les jeux et les hommes. Paris 1958

CHATEAU, J.: Le réel et I'imaginaire dans le jeu de I'enfant. Paris 1945 (S. 197/198)

DeErRWORT, A.: Dtsch. z. Nervenheilk. 171 (1954) 202-207

DoLTo, F.: Sur la parole et le langage. La psychanalyse I. P. U. F. 1956 (S. 226)

DUFRENNE, M.: La phénoménologie de la perception esthétique. Paris 1953 (S. 173)

ELKIN, H.: The emergency of human being in infancy. Rev. exist. Psy- hol. Psychiat. 1 (1961)
17-26

FINK, E.: Oase Gliicks. Gedanken zu einer Ontologie des Spiels. Alber, Freiburg 1957

GADAMER, H. G.: Wahrheit und Methode. Mohr, Tubingen 1960

GEHLEN, A.: Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in der Welt. Athendum, Frank-
furt/M. 1940; 8. Aufl. 1966

GEHLEN, A.: Urmensch und Spétkultur, Philosophische Ergebnisse und Aussagen. Athendum,
Frankfurt/M. 1956; 2. Aufl. 1964

GEHLEN, A.: Anthropologische Forschung. rde Reinbek 1961; 3. Aufl. 1964

GOPPERT, H.: Die Bedeutung der Schwelle in der Zwangskrankheit. In: Werden und Handeln.
Stuttgart 1963 (S. 408)

GOPPERT, H.: Das Ich. Lehmann, Miinchen 1968

GRANDJOUAN, J. O.: Les jeux de 1'- esprit. Paris 1963 (S. 49)

Buytendijk - Das menschliche Spielen 22 30.08.2022



GUARDINI, R.: Vom Geist der Liturgie. Freiburg 1918

HANSEN, W.: Die Entwicklung des kindlichen Weltbildes, Késel, Minchen 1949 (S. 61)

HEIDEGGER, M.: Sein und Zeit. Niemeyer, Halle 1927

HEIDEGGER, M.: Holzwege, 2. Aufl. Klostermann, Frankfurt/M. 1951 (S. 286)

HEIDEGGER, M.: Was heif3t denken? Niemeyer, Tlbingen 1954

HEIDER, F., M. SIMMEL: An experimental study of apparent behavior. Amer. J. Psychol. 57
(1944) 243-259

HENRIOT, J.: EXxistence et obligation. Paris 1967

HENRIOT, J.: Le jeu. P. U. F., Paris 1969

HUIZINGA, J.: Homo ludens. 1938

JANKELEVITCH, W.: L'ironie ou la bonne conscience. Paris 1950

JoNAs, F.: Die Institutionslehre Arnold Gehlens. Mohr, Tlbingen 1966

LACAN, J.: La parole et le langage en psychanalyse. In: La psychanalyse I. P. U. F., Paris 1956
(S.121)

LANDGREBE, L.: Die Bedeutung der Phdnomenologie Husserls fur die Selbstbesinnung der
Gegenwart. In: Husserl et la Pensée moderne (Husserl und das Denken der Neuzeit).
Nijhoff, Den Haag 1959

LANGEVELD, M. J.: Studien zur Anthropologie des Kindes. Niemeyer, Tibingen 1968

LEFEBVRE, H.: Critique de la vie quotidienne. Introduction 1. Paris 1958 [122]

MERLEAU-PONTY, M.: L'oeil et I'esprit. Paris 1964 (S. 10)

MERLEAU-PONTY, M.: Signes. Paris 1945

MERLEAU-PONTY, M.: Les relationes avec autrui chez I'entfant, Teil 6. Les Cahiers de la Sor-
bonne, Paris (0. J.)

MERLENAU-PONTY, M.: Phénoménologie de la Parceptian. Deutsche Ubersetzung Berlin 1964

MICHOTTE, A.: La perception de la cansalite. Paris 1946

NIPPERDEY, TH.: Bemerkungen zum Problem einer historischen Anthropologie. Festschrift S.
Moser. Meillenheim 1967 (S. 350) — Vgl. auch NIpPERDEY Kulturgeschichte, Sozialge-
schichte, historische Anthropologie)

PLAGET, J.: La formation du symbole chez I'enfant. Neuchéatel 1945 (S. 117)

PIAGET, J.: Le jugement moral chez I'enfant. Paris 1956 (S. 63)

PLESSNER, H.: Die Stufen des Organischen und der Mensch, Einleitung in die philosophische
Anthropologie. De Gruyter, Berlin 1928

PLESSNER, H.: Conditio Human. In: Propyléden Weltgeschichte, 1961 (S. 35 ff)

PLUGGE, H.: Pascals Begriff des Ennui. In: Wohlbefinden und MiRRbefinden. Tlbingen 1962

REVERS, W. J.: Uber das Staunen. Jb. Psych. U. S. W. 6 (1968) 235

ROTHACKER, E.: Die Schichten der Personlichkeit, 1938, 5. Aufl., 1952

ROTHACKER, E.: Probleme der Kulturanthropologie. Bouvier, Bonn 1942; 2. Aufl. 1948

ROTHACKER, E.: Mensch und Geschichte. 1950

ROTHACKER, E.: Philosophische Anthropologie. Bouvier, Bonn 1964

ROTHACKER, E.: Zur Genealogie des menschlichen BewulRtseins. Bouvier, Bonn 1966

SARTRE, J. P.: L'Etre et le Néant. Paris 1943

SCHELER, M.: Die Stellung des Menschen im Kosmos. Reichl, Darmstadt 1928

SCHEUERL, H.: Der Spieler. Jb. Psychother. 6 (1958) 18-92

SCHEUERL, H.: Zur Phdnomenologie des Spiels. In: Das Spiel, hrsg. vom Ausschul} deutscher
Leibeserzieher. Frankfurt/Main 1959, S. 29 bis 43

STRASSER, ST.: Phdnomenologie und Erfahrungswissenschaft vom Menschen. De Gruyter,
Berlin 1964 (S. 266-271)

STRAUS, E.: Mschr. Psychiat. Neurol. 117 (1949) 367-379

TREBEL: Einbildungskraft und Spiel. Kantstudien 93 (1967) 40

ULRICH, H.: Zum Verhéltnis von Psychoanalyse und Geschichtswissenschaft (allerdings vom
neomarxistischen Standpunkt aus). Hist. Z. 208 (1969) 529

VERMEER, E. A. A.: Het spei van het kind. Groningen 1969

Buytendijk - Das menschliche Spielen 23 30.08.2022



DE WAEHLENS, A.: De angst in de hedendaagse Wijsbegeerte. In: Studie over de angst. Spec-
trum, Utrecht 1956

DE WAEHLENS, A.: La philosophie du langage. In: Existence et signification. Louvain, Paris
1958 (S. 141)

DE WAEHLENS, A.: Die phdnomenologische Idee der Intention. In: Husserl und das Denken
der Neuzeit. Den Haag 1959 (S. 137)

WALLON, H.: De l'acte a la pensée. Paris 1942 (S. 195 f)

WERNER, H.: Comparative Psychology of Mental Development. Chicago 1948 (S. 397) zitiert
von E. A. VERMEER; Spei en spelpaedagogische Problemen. Utrecht 1955 (S. 24)

Quelle: Hans-Georg Gadamer/Paul VVogler (Hrsg.), Neue Anthropologie, Bd. 4: Kulturanthro-
pologie, Stuttgart: Georg Thieme, 1973, S. 88-122.

Buytendijk - Das menschliche Spielen 24 30.08.2022



