Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte
\on Dietrich Bonhoeffer

Die Frage nach der Vergegenwartigung der neutestamentlichen Botschaft ist grundsétzlich ei-
ner doppelten Auslegung fahig. [400] Entweder man meint damit, daf3 sich die biblische Bot-
schaft vor der Gegenwart rechtfertigen misse und sich deshalb der Vergegenwartigung fahig
erweisen miisse, oder man meint, daf? sich die Gegenwart vor der biblischen Botschaft recht-
fertigen misse und deshalb die Botschaft gegenwaértig werden misse. Wo heute die Frage
nach der Vergegenwaértigung mit jener uns bekannten unheimlichen Dringlichkeit, ja als die
zentrale Frage der Theologie Uiberhaupt gestellt wird, dort soll sie immer dem ersten Zweck
dienen. Das Neue Testament soll sich rechtfertigen vor der Gegenwart.

In dieser Gestalt ist die Frage zum ersten Mal akut geworden in der Zeit der Emanzipation der
autonomen Vernunft, das heil3t im Rationalismus und sie hat die Theologie bis hin zu der D.
C. Theologie bestimmt. Sofern der Rationalismus nichts anderes war als das Zutagetreten des
bisher latenten Anspruches der Menschen auf autonome Lebensgestaltung aus den Kréften der
gegebenen Welt heraus, ist die Frage allerdings eine in dem menschlichen Anspruch auf Au-
tonomie selbst schon gestellte Frage; das heil3t der auto- nome Mensch, der sich zugleich als
Christ bekennen will, fordert die Rechtfertigung der christlichen Botschaft vor dem Forum
seiner Autonomie. Gelingt diese, dann nennt er sich Christ; gelingt sie nicht, dann nennt er
sich Heide. Es ist nicht der geringste Unterschied, ob das Forum, vor dem sich die biblische
Botschaft zu rechtfertigen hat, im 18. Jahrhundert die Vernunft, oder im 19. Jahrhundert die
Kultur, oder im 20. Jahrhundert das VVolkstum beziehungsweise das Jahr 1933 mit allem, was
es einschliel3t, heil3t, es ist genau die gleiche Frage: 1ai3t sich das Christentum vor uns, die wir
einmal so sind, wie wir — Gott sei Dank! — sind, vergegenwartigen? es ist genau das gleiche
dringende Bedurfnis aller derer, die da auf den Christennamen aus irgendwelchen sei es ver-
nunftgemalien, sei es kulturellen, sei es politischen Griinden Anspruch erheben wollen, das
Christentum vor der Gegenwart [401] zu rechtfertigen; es ist genau die gleiche Vorausset-
zung, namlich, daB der archimedische Punkt, dieser feststehende aulRer Frage stehende Aus-
gangspunkt bereits gefunden ist (sei es in der Vernunft, in der Kultur oder im Volkstum) und
das bewegliche, fragliche, nicht feststehende Element eben die christliche Botschaft sei; und
es ist genau die gleiche Methode, ndmlich die Vergegenwartigung so vorzunehmen, dal® man
die biblische Botschaft durch das Sieb der eigenen Erkenntnis ... laufen 1aRt, — was nicht hin-
durch will, wird verachtet und weggeschiittet, dal} man die [christliche] Botschaft zurecht-
schneidet und stutzt, bis sie in den festgelegten Rahmen hineinpalit, bis der Adler nicht mehr
aufsteigen und in sein wahres Element entfliehen kann, sondern mit gestutzten Fliigeln unter
den Ubrigen gezdhmten Haustieren als besonderes Schaustiick gezeigt werden kann. Wie ein
Bauer, der ein Pferd fur seinen Acker braucht, den feurigen Hengst stehen 1&R3t, und das len-
denlahme gezédhmte Pferd kauft, so kauft man sich ein brauchbares Christentum, gezahmt ... —
und es ist nur noch die Frage der Redlichkeit, dal} man sehr bald an diesem Gebilde sein Inte-
resse ganzlich verliert, und sich von ihm abkehrt. Diese Vergegenwartigung der christlichen
Botschaft fuhrt direkt ins Heidentum. Woraus dann auch [erstens] folgt, dal zwischen D. C.
und sogenannten Neuheiden nur noch der Unterschied der Redlichkeit besteht. Es folgt aber
zweitens, daB auch der unzweifelhaft teilweise mit groRer Leidenschaft und subjektiver Ernst-
haftigkeit erschollene Ruf nach Vergegenwartigung der [402] christlichen Botschaft in den
Anfangen der D. C. als solcher kirchlich und theologisch nicht ernstgenommen werden durfte;
er war bestenfalls der Schreckensschrei dessen, der den Bruch zwischen Christentum und
Welt sichtbar erféhrt; der sich seiner volligen Weltformigkeit bewuRt wird, der erkennt, daf es
fiir ihn mit dem Christentum aus ist, der nun aber weder stark genug ist, ein klares ,,Ja* und
ein ebenso klares ,,Nein“ zu sagen, sondern der feig das Christentum in seinen Verfall an die
Welt mit hineinreiBen will. Der klarste Beweis hierfur ist, dald man hier nirgends den Mut

Bonhoeffer - Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte 1 25.08.2022



fand, die Frage nach der Sache der christlichen Botschaft neu zu stellen, sondern nur nach der
Vergegenwartigung schrie, eben um damit — anders als in der liberalen Theologie! Naumann!
— der Sache auszuweichen! Wo aber die Frage nach der Vergegenwartigung zum Thema der
Theologie wird, dort kénnen wir gewil} sein, dal’ die Sache bereits verraten und verkauft ist.
Wir werden sehr auf der Hut sein missen, um uns nicht durch den Kampf falsche Fragen und
falsche Themata aufzwingen zu lassen. Die Gefahr besteht durchaus. Ich brauche nur an das
theologische Schrifttum der beiden letzten Jahre — gerade von unserer Seite! — zu erinnern (an
Althaus Deutsche Stunde der Kirche, Heim, selbst Schlatter neue deutsche Art in der Kirche!),
um das deutlich zu machen. Die Frage nach der Vergegenwartigung bekommt allzu leicht ei-
nen falschen Akzent! und verdrangt die Frage nach der Sache. Welchen [403] Sinn soll es
denn haben von Vergegenwartigung zu reden, wo wir (ber die Sache noch nicht meinen dir-
fen, restlos klar zu sein?

Es ist ja so, wenn einer Durst hat, so trinkt er das Wasser aus jederlei Gefal3, auch wenn es et-
was beschwerlich ist. Und es ist besser, sich reines Wasser miihsam schopfen zu missen, als
triibes Wasser aus einem Glas zu trinken. Wer Durst hat, der hat von jeher in der Bibel selbst
und in einer sachlich—biblischen Predigt, auch wenn sie sehr unzeitgemal war — das lebendige
Wasser gefunden — und es ist ein Eingestandnis einer gefahrlichen Dekadenz des Glaubens,
wenn die Frage nach der Vergegenwartigung der Botschaft als methodische Frage zu laut
wird. Wem es wirklich um die Sache zu tun war, sc. um das Heil seiner Seele, dem hat die
deutsche Luther-Bibel, die Verdeutschung der heiligen Schrift durch Luther die Forderung
nach Vergegenwartigung und Verdeutschung des Evangeliums immer noch am besten erfiillt.
Hier ist vergegenwartigtes, hier ist deutsches Christentum.

Damit soll aber des Negativen und der Abgrenzung firs erste genug sein; und der positive
Sinn der Frage nach der Vergegenwartigung wird jetzt ins rechte Licht geriickt werden kon-
nen. Nicht Rechtfertigung des Christentums vor der Gegenwart, sondern Rechtfertigung der
Gegenwart vor der christlichen Botschaft soll gemeint sein. Vergegenwaértigung heif3t dann,
daR die Gegenwart vor das Forum der christlichen Botschaft gestellt wird, hei3t mit anderen
Worten die Frage nach der Sache, nach dem ,,Was?* der christlichen Botschaft, wihrend in
dem falschen Begriff der Vergegenwirtigung nach dem ,,Was* der Gegenwart gefragt wurde.
Die wahre Vergegenwartigung liegt in der Frage nach der Sache. Es wird der Sache selbst zu-
getraut, daB dort, wo sie wirklich zu Wort kommt, in sich selbst sie das Gegenwartigste sei; es
bedarf dann gar keines besondern Aktes [404] der Vergegenwartigung mehr, in der Sache
selbst vollzieht sich die VVergegenwaértigung. Allerdings — nur weil es diese Sache ist, um die
es im Neuen Testament geht, weil die Sache hier Christus und sein Wort ist. Wo Christus im
Wort des Neuen Testaments zu Wort kommt, dort ist Vergegenwértigung. Nicht wo die Ge-
genwart vor Christus ihren Anspruch anmeldet, sondern wo die Gegenwart vor dem Anspruch
Christi steht, dort ist Gegenwart. Denn: Der Begriff der Gegenwart ist nicht eine Zeitbestim-
mung, sondern durch das Wort Christi als des Wortes Gottes [bestimmt]. Gegenwart ist nicht
irgendein Zeitgefiihl, eine Zeitdeutung, ein Zeitgeist, sondern Gegenwart ist allein der Heilige
Geist. Wo Goitt selbst ist in seinem Wort, dort ist Gegenwart, dort setzt er Gegenwart. Das
Subjekt der Gegenwart ist der Heilige Geist, nicht wir, darum ist auch das Subjekt der Verge-
genwartigung der Heilige Geist selbst. Das concretissimum der christlichen Botschaft und
Textauslegung ist nicht ein menschlicher Akt der VVergegenwartigung, sondern ist immer Gott
selbst, ist der Heilige Geist. Weil die ,,Sache* des Neuen Testaments dies ist, da3 Christus
durch seinen Heiligen Geist zu uns redet, und weil dies nicht au3erhalb oder neben, sondern
allein und exklusiv durch das Wort der Schrift geschieht, darum ist Sachlichkeit, das heif3t
Schriftgebundenheit der Verkiindigung selbst VVergegenwartigung — ,,Sachlichkeit™ — sowohl
als Methode — davon werden wir gleich reden — wie auch als Gehorsam und Vertrauen zu der
Sache des Heiligen Geistes. Denn das Sachliche an dieser Sache ist eben der Heilige Geist
selbst und Er ist der gegenwaértige Gott und Christus.

Bonhoeffer - Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte 2 25.08.2022


http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/05e0/b507/1004919539-I00422-size-fit-1000x1000.jpg

Hier kommt auch sprachlich der Begriff der Gegenwart erst zu seinem Recht. Dal} etwas uns
,,entgegen “ st — entgegen wartet — besagt doch, dall Gegenwart von auf3en her bestimmt ist
und nicht von innen, nicht von uns bestimmbar, durch das bestimmt [405] ist, was von auRRen
auf uns zukommt, durch das Zukommende, durch die Zukunft. Gegenwart ist primér nicht
durch die Vergangenheit, sondern durch die Zukunft bestimmt, und diese Zukunft ist Christus,
ist der Heilige Geist. ,,Vergegenwartigung® heilit daher Ausrichtung auf diese Zukunft, auf
dieses aullen — und es ist die verhangnisvollste Verwechslung von Gegenwart und Vergangen-
heit, wenn man meint, Gegenwart als das bestimmen zu kénnen, das in sich selbst ruht und ihr
Kriterium in sich selbst tragt. Das Kriterium der echten Gegenwart liegt aul3erhalb ihrer
selbst, liegt in der Zukunft, liegt in der Schrift und dem in ihr bezeugten Wort Christi. Und so
wird die Sachlichkeit darin bestehen, da3 das AuBlen, das Gegeniiber, das ,,Zukiinftige* als
Gegenwart zu Gehoér kommt — das fremde Evangelium, nicht das bekannte Evangelium wird
das gegenwartige Evangelium sein. Anknuipfungspunkt des Argernisses!

2. Vergegenwartigung als Methode.

Haben wir erkannt, daf die rechte Vergegenwartigung darin liegt, dal? wir zur Sache kommen
und die Sache zu Wort kommt, so wird dem methodisch entsprechen, daR vergegenwartigende
Verkundigung wesentlich Auslegung sein muf3, Auslegung des Wortes, das allein uber die
Kraft der Vergegenwartigung verfugt, Schriftauslegung. Der Akt der Vergegenwaértigung, so-
fern er von uns methodisch tUberhaupt vollzogen werden kann, ist die strenge und exklusive
Bezugnahme auf das Schriftwort. Also, nicht geht die Bewegung vom Schriftwort zur Gegen-
wart, sondern sie geht von der Gegenwart zum Schriftwort und verharrt dort! Also, scheinbar
weg von der Gegenwart, um von der falschen Gegenwart zur echten Gegenwart zu kommen.

Wem das unverstandlich erscheint, der hat die Voraussetzung noch nicht erfal3t, daf nur dort
wo Christus redet und der Hei-[406]lige Geist, Gegenwart ist. Diese Rickwartswendung zur
Schrift entspricht genau der Riickwértswendung des christlichen Glaubens und der christli-
chen Hoffnung, ndmlich auf das Kreuz Christi; es ist beidemal die Geschichtlichkeit der Of-
fenbarung Gottes, die hier zum Ausdruck kommt.

»Auslegung ist kein eindeutiger Begriff; er muf} scharf abgegrenzt werden von anderen, un-
theologischen Methoden der Vergegenwaértigung.

Voraussetzung jeder Vergegenwartigung flr untheologisches Verstandnis ist offenbar, daf? an
dem Vergangenen etwas ist, das nicht nur vergangenes ist, sondern das iber die Vergangen-
heit hinausragt. Ja, dieses Uber die Vergangenheit Hinausragende ist imgrunde (wesentlich, ist
durch sich selbst) nicht Vergangenes, nicht Zeitliches, sondern Uberzeitliches. In der Ge-
schichte, so sagt man dann, ist etwas Ewiges, in dem Zufélligen ist etwas Notwendiges, in
dem Individuell-Einmaligen ist ein allgemeingltiger Sinn. Dieser Sinn, dieses Ewige kann
eine Lehre sein, es kann eine ethische Norm sein, es kann ein allgemein menschliches Gefiihl
sein, es kann ein Mythos sein. Vergegenwartigung heifst Auffinden dieses Ewigen, dieses Sin-
nes, dieses Wesens, das heute ebenso gilt, wie damals. Es heif3t in unserem Fall, Auffindung
der ewigen Lehre, beziehungsweise der allgemeinen ethischen Norm, beziehungsweise des
Mythos, den die heilige Schrift enthalt, und es hei3t sodann Anwendung dieses Allgemeinen
auf die Gegenwart, auf das individuelle Heute.

Wie ist solches Auffinden des Ewigen im Zeitlichen moglich? Allein so, dal? der Interpret
selbst apriori Uber die ewigen Malistébe verfugt, die er in der Schrift wiederfindet. Weil Glei-
ches nur durch Gleiches erkannt wird, darum vermag der Interpret [407] der heiligen Schrift
aufgrund seiner ihm innewohnenden allgemeinen Ideen und MaRstabe, diese in der Schrift
wiederzuerkennen und zu erschlieBen. Das Prinzip der Vergegenwartigung liegt also in mir,

Bonhoeffer - Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte 3 25.08.2022


http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/d523/4c4b/1004919539-I00424-size-fit-1000x1000.jpg
http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/8e9f/4d1c/1004919539-I00425-size-fit-1000x1000.jpg

liegt in dem Interpreten. Ich bin im strengen logischen Sinne das Subjekt der Vergegenwarti-
gung und es kann nur das vergegenwartigt werden, was in mir als Prinzip der VVergegenwarti-
gung schon vorhanden ist. Schriftauslegung heif3t hier das Beziehen der Schrift auf die ewigen
Wahrheiten, die ich bereits kenne — sei es eine intellektuelle Wahrheit, sei es ein ethisches
Prinzip, sei es eine allgemein menschliche Erkenntnis, sei es ein Mythos. Mit anderen Worten
die Wahrheit steht schon fest, ehe ich an die Auslegung der Schrift herangehe.

Wir erkennen in dieser Methode der Vergegenwartigung jenes erste falsche Verstandnis der
Vergegenwartigung wieder, von dem wir zu Anfang sprachen. Die Schrift wird vor das Forum
der Gegenwart gezogen und muf sich vor ihm rechtfertigen, sie mul Erkenntnisse, Normen,
allgemeine Wahrheiten hergeben, die in der Gegenwart gegeben sind. Was sich diesem Vor-
gehen widersetzt, wird als zeitgebunden in der Vergangenheit gelassen, kann nicht vergegen-
wartigt werden, ist nicht ewig, gottlich.

Damit macht der Interpret den Anspruch, in der heiligen Schrift Gottes Wort und Menschen-
wort unterscheiden zu kdnnen. Er selbst weil3, wo Gottes Wort und wo Menschenwort ist.
Also etwa: Die Theologie des Paulus ist Menschenwort, die sogenannte Religion Jesu ist gott-
lich; Stinden- und Rechtfertigungslehre sind zeitgebunden und vergangen, der Kampf um das
Gute und Reine ist ewig; oder: die ethische Lehre Jesu ist ewig, die Wundergeschichten sind
zeitbedingt; oder: der Kampfer Jesus und sein Tod sind Ausdruck fur den ewigen Kampf des
Lichtes gegen die Finsternis, der leidende, wehrlose Jesus geht uns nichts an; oder: die Lehre
von der Gnade ist ewig, — die Gebote der Bergpredigt gelten uns nicht mehr!

Damit ist uns der Schlussel zur Auslegung der Schrift in die Hand gegeben. Wie wir in einer
profanen Schrift die echten Worte des Autors von den unechten Zutaten zu unterscheiden ver-
mdogen, so vermdgen wir nun in der Bibel das Wort Gottes [408] von dem Menschenwort zu
unterscheiden und aus ihm herauszuldsen. Das Kriterium tber das Wort Gottes liegt bei uns,
sei es in unserer Vernunft, in unserem Gewissen oder in unserem volkischen und sonstwie ge-
arteten Erlebnis. Das Kriterium fiir das Wort Gottes liegt auBRerhalb desselben, in uns — die
Norm der Vergegenwartigung liegt bei uns, die Bibel ist der Stoff, an dem diese Norm Anwen-
dung findet.

Dieser Satz ist nun genau umzukehren, damit unser Begriff der Auslegung und der Vergegen-
wartigung klar wird — die Norm flr das Wort Gottes in der Schrift ist das Wort Gottes selbst
und unsere Gegebenheiten, Vernunft, Gewissen, volkisches Erlebnis sind der Stoff, an dem
diese Norm ihre Anwendung sucht. Wohl sagen auch wir, da} Gotteswort und Menschenwort
in der heiligen Schrift verbunden seien, aber so, dal} Gott selbst sagt, wo sein Wort ist und daf3
er das sagt im Menschenwort. Das Menschenwort hort nicht auf zeitgebundenes, vergangli-
ches Wort zu sein, dadurch dali? es Gottes Wort wird, sondern als solches geschichtliches zeit-
liches Wort ist es Gotteswort. Die Unterscheidung zwischen Ewigem und Zeitlichem, Zufalli-
gem und Notwendigem. in der Bibel ist fundamental falsch. Das zeitliche Wort der Schrift
selbst — also etwa das Bekenntnis Jesu, die Stunde des Anbruches [des] Reiches [Gottes] nicht
zu wissen oder die Frage: was heiRest du mich gut? gerade sie sind als ganz zeitliches be-
grenztes Wort Gottes Wort. Gott allein sagt wo sein Wort ist — und das heif3t abermals Gott
allein vergegenwartigt sein Wort, der Heilige Geist ist das Prinzip der Vergegenwartigung.
Fur die Methode der vergegenwaértigenden Auslegung heif3t das, daf sie nicht an die Schrift
herantritt als an ein Buch, in dem allgemeine Wahrheiten, allgemeine ethische Normen oder
Mythen aufgefunden werden kdnnten; die heilige Schrift ist vielmehr fur sie als ganze das
Zeugnis von Gott in Christus und es wird ihr in jeder Stelle darum gehen, den Zeugnischarak-
ter des Wortes horbar zu machen. Es gibt grundsétzlich keine bevorzugten Stellen, es sei
denn, dal darunter der Grad der Klarheit dieses Zeugnischarakters [409] verstanden wiirde.
Vergegenwartigung geschieht nicht durch Auswahl bestimmter Texte, sondern durch

Bonhoeffer - Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte 4 25.08.2022


http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/a897/c1a1/1004919539-I00426-size-fit-1000x1000.jpg
http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/14f6/6666/1004919539-I00427-size-fit-1000x1000.jpg

Horbarmachen des Ganzen der heiligen Schrift als des Zeugnisses des Wortes Gottes. Die
einzige Methode der Vergegenwartigung ist mithin die sachliche Textauslegung als des Zeug-
nisses von Christus und solche Auslegung hat die VerheilRung der Gegenwart Christi.

Zwei Fragen: 1.) MuB ich nicht als der Prediger der Auslegung die konkrete Anwendung fol-
gen lassen, muf} ich nicht der Gemeinde vollméchtig das Wort sagen in letzter Konkretion und
mul} auf diesem Konkreten, das ich sage nicht der Akzent der Ewigkeit selbst liegen, und geht
diese Form der Vergegenwartigung nicht doch wesentlich iber die Auslegung hinaus?

Der Text ist nicht der allgemeine Ausgangspunkt, dem ich erst die konkrete Anwendung fiir
die Gemeinde zu geben hétte, auf die dann der Akzent der Ewigkeit fallen mif3te. Das concre-
tissimum der Predigt ist nicht die von mir gegebene Anwendung, sondern der durch den Text
der Bibel redende Heilige Geist selbst. Auch der klarste Skopus, der vernehmlichste Appell an
die Gemeinde ist unkonkret, solange nicht der Heilige Geist selbst das concretissimum, die
Gegenwart schafft. Was die Rede vom Akzent der Ewigkeit angeht, so ist zu sagen, daf der
Akzent der Ewigkeit schon gefallen ist, auf Christus und sein Kreuz und hier bleibt er und es
fallt bei jeder Predigt der Akzent der Ewigkeit auch wieder nur auf Christus und sein Kreuz
und auf sonst nichts. Wo auBer Christus ein Akzent der Ewigkeit gesucht wird, dort verfallt
man der Schwarmerei.

2.) Fordert nicht die konkrete Situation der Gemeinde eine Uber die Auslegung hinausgehende
Form der Vergegenwartigung? — Die sogenannte konkrete Situation der Gemeinde ist [410]
der Gemeinde jeweils verstandlich zu machen als die allgemeine Situation des Menschen vor
Gott, des Menschen in seinem Stolz, in seinem Unglauben, in seiner Unbriderlichkeit, in sei-
ner Frage. Die Antwort ist Christus, wie er durch sein Wort kommt, immer als der richtende,
gebietende und vergebende zugleich. Nicht dieses oder jenes Konkretum, das ich zu der soge-
nannten konkreten Situation zu sagen habe, sondern Christus selbst als der Herr, der Richter
und Heiland ist das Wort zur konkreten Situation. DaR ich als Mann oder Frau, als National-
sozialist oder Reaktionér oder Jude, von diesem oder jenem Erlebnis herkommend unter der
Kanzel sitze, hat in sich selbst garkein eigenes Recht noch Anspruch auf das Wort, sondern
daf3 ich als Mann oder als Nationalsozialist ein vor Gott zum Siinder gewordener Unglauben-
der, nach Gott fragender bin das ist meine wahre konkrete Situation, die mir durch die Predigt
aufgedeckt und geldst wird. Wo in der Auslegung des Textes als Zeugnis Christus selbst zu
Wort kommt, dort wird aus dem, der sich vorher als Mann oder als Nationalsozialist oder Jude
wichtig genommen hat, der, der sich nur noch als Stinder und Gerufener und als Begnadigter
wichtig nimmt. Gerade, daR die sogenannte konkrete Situation der Gemeinde nicht letztlich
ernstgenommen wird, macht den Blick frei fiir die wahre Situation des Menschen vor Gott.
Nicht nach unserem Mann- oder Frau- oder Nationalsozialistsein fragt uns Gott, sondern nach
unserem Glauben an ihn und seine siindenvergebende Liebe und nach dem Gehorsam gegen
sein in der Bibel bezeugtes Wort.

Es ist fast seltsam, dal} immer noch die Meinung besteht, es miisse zur Textauslegung noch
etwas hinzutreten — etwas Uber sie hinausgehendes, konkreteres — was gibt es denn heute Kon-
kreteres als eine Textauslegung gewisser Kapitel der Apokalypse oder der Propheten oder der
Bergpredigt oder der Geschichte vom barmherzigen Samariter? Ist nicht hier die Textausle-
gung, sofern sie wirklich diesen Text als Zeugnis des lebendigen Christus nimmt, alles. Ist
nicht das gerade das Uberraschende an unserer Zeit, daf wir heute fast jeden Text nehmen
konnen [411] und ihn nur klar und scharf und sachlich aus[zu]legen brauchen und er ist verge-
genwartigt?! — (Es hat sich allmahlich die Meinung herausgebildet, als misse eine Bekennt-
nispredigt immer eine konkrete Polemik gegen Rosenberg etc. enthalten und als sei das die
Form der Vergegenwartigung — nichts dagegen zu sagen — aber eine gute Predigt braucht das
garnicht, heute nicht! — Die Polemik liegt in der Textauslegung selbst!)

Bonhoeffer - Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte 5 25.08.2022


http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/6239/294c/1004919539-I00428-size-fit-1000x1000.jpg
http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/c58e/162b/1004919539-I00429-size-fit-1000x1000.jpg

3. Vergegenwartigung der neutestamentlichen Botschaft.

Das Neue Testament ist das Zeugnis von der in Christus erflillten Verheillung des Alten Testa-
ments. Es ist nicht ein Buch, das ewige Wahrheiten, Lehren, Normen oder Mythen enthilt,
sondern es ist ein einziges Zeugnis von dem Gottmenschen Jesus Christus. Es ist als ganzes
und in allen seinen Teilen nichts als dieses Zeugnis von Christus, seinem Leben, seinem Tod
und seiner Auferstehung. Dieser Christus wird bezeugt nicht als das Ewige in Zeitlichem, als
der Sinn im Zufélligen, als das Wesen im Unwesentlichen! sondern als der schlechthin Ein-
malige Menschgewordene, Gestorbene, Auferstandene und diese Einmaligkeit Christi in der
Geschichte erflllt das ganze Neue Testament. Es besteht hierin kein Unterschied zwischen
Lehrtexten (in den Episteln oder in den Reden Jesu) und den geschichtlichen Texten. Beide
sind in gleicherweise Zeugnis von dem einmaligen Christus, also nicht so verhalt es sich, daf
ein Lehrtext etwa eine allgemeine Wahrheit tber Christus ausspricht, wahrend zum Beispiel
eine Wundergeschichte ein Zuféllig-Einmaliges berichtet — sondern beide legen in gleicher
Weise Zeugnis ab von der Einmaligkeit und volligen Geschichtlichkeit [412] Jesu Christi. In
der Wundergeschichte ist ebenso wie im Gleichnis oder wie im Gebot der Bergpredigt Chris-
tus selbst der Verkundigte, nicht diese oder jene Wahrheit oder Lehre Gber ihn und Tat von
ihm, sondern Er selbst, und Er allein und Er ,, ganz “! Dal’ Christus es ist, der das Wunder tut,
das Gleichnis spricht, das Gebot gibt, und dal? er durch Wunder, Gleichnis, Gebot oder Lehre
immer das Eine und selbe will, ndmlich den Menschen an sich als den schlechthin Einmali-
gen, Geschichtlichen zu binden, das ist der gemeinsame Zeugnischarakter des Neuen Testa-
ments. Ebenso aber ist ein paulinischer Lehrtext nicht wesentlich ein dogmatischer Satz — ob-
wohl er das auch ist — sondern er ist einmaliges Zeugnis von dem einmaligen Christus. Man
mag sagen, da in den Evangelien das Wunder seiner Inkarnation, der Menschwerdung und
dafB in den Episteln das Wunder seines Kreuzes und seiner Auferstehung vernehmlicher
werde, aber doch nie anders als dal? auch in den Evangelien der ganze gekreuzigte und aufer-
standene Christus und in den Episteln der ganze Menschgewordene Christus in seiner Einma-
ligkeit bezeugt wird.

Es konnte scheinen, als lieRen sich Lehrtexte leichter vergegenwartigen als geschichtliche
Texte. Hier versteckt sich aber wieder nur die falsche Unterscheidung als gebe es in der Bibel
so etwas wie eine ein flr allemal geltende Lehre, wahrend die geschichtlichen Ereignisse nur
zeitbedingt seien. Das Neue Testament ist in Lehre und Geschichte Zeugnis, es ist nicht selbst
etwas, sondern es zeugt von etwas anderem, es hat keinen Wert in sich selbst, sondern nur als
Zeugnis von Christus; es ruht nicht in sich selbst, sondern es weist (iber sich hinaus, seine
Satze und Worte sind nicht an sich wahr und ewig und glltig, sondern nur sofern sie Zeugnis
von Christus sind — das heif3t Christus selbst allein wahr sein lassen wollen. Das ganze Neue
Testament in allen seinen Teilen will als Zeugnis ausgelegt sein — [413] nicht als Weisheits-
buch, als Lehrbuch, als Buch ewiger Wahrheit, sondern als Buch eines einmaligen Zeugnisses
einer einmaligen Tatsache. Es ist das ,,frohliche Geschrei® —: Dieser Jesus ist Christus! ,,Auf
diesen Menschen sollst du zeigen und sprechen: das ist Gott“. (Luther!)

Ein paulinischer Lehrtext wird nicht recht ausgelegt, wenn er als ein Stiick echter Theologie
als pura doctrina weitergegeben wird, sondern diese Theologie muf als das Zeugnis flr den
lebendigen Christus verstandlich gemacht werden. Schwierig — weil leicht allgemeine Wahr-
heiten — MiBverstandnis als sei das Christus — Theologie als Zeugnis!

Eine Wundergeschichte wird weder dort recht ausgelegt, wo sie auf eine allgemeine Wahrheit
zurlickgefihrt wird — Hochzeit von Kana: ,,Jesus 146t niemand im Stich® — noch, wo der Blick
wesentlich auf das Wunder selbst gerichtet wird und dann entsprechende Beispiele aus der
Gegenwart herangezogen werden, sondern als Zeugnis von Christus als dem, der die Gewalt
der D&monen brechen kann, als dem Herrn Gber die Dd&monen — der er als der Gekreuzigte

Bonhoeffer - Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte 6 25.08.2022


http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/3005/49dc/1004919539-I00430-size-fit-1000x1000.jpg
http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/4011/fa72/1004919539-I00431-size-fit-1000x1000.jpg

geworden ist — ist die Wundererz&hlung zu verkiindigen. Dal} gerade die Wundergeschichten
in einer so damonisierten Zeit wie der unseren besonders zu reden beginnen, erleichtert ihre
Predigt heute. Dal8 die Ddmonen nicht von selbst weichen oder an sich selbst zugrunde gehen,
sondern daf sie ausgetrieben werden mussen, dal Christus der Herr ist, der allein Ddmonen
auszutreiben vermag und daR er auch uns die Macht verheiRen hat, solche Wunder zu tun,
wenn wir nur Glauben haben, da wir der Ddmonen nicht Herr werden durch HaR und Ge-
walt, sondern allein durch Fasten und Beten und Glauben — das wird eine sehr gegenwarts-
nahe Auslegung der Wundergeschichten sein. [414]

Das Gleichnis ist Zeugnis von Christus in hochster Potenz. Zwei MiRverstandnisse der
Gleichnisse sind abzuwehren: erstens als sei der Inhalt der Gleichnisse die Darstellung allge-
meiner Wahrheiten, — nicht eine allgemeine Wahrheit, sondern das ,,Himmelreich ist gleich
.." fir uns deutlicher: ,,Christus ist gleich. . Christus ist das inhaltliche Ziel jedes Gleichnis-
ses. Zweitens: als sei die Form des Gleichnisses eine psychologisch begriindete Redeform, der
sich Jesus bedient, um der Popularisierung, sagen wir: Vergegenwaértigung seiner Gedanken
willen, und als sei das uns zum Vorbild gesagt, daR auch wir in Gleichnissen predigen sollten.
Nach dem Wort Jesu selbst (Mk 4, 11 ff) ist das Gleichnis nicht eine psychologisch begrin-
dete vorbildliche Redeform, sondern eine in der Sache des Reiches Gottes selbst begriindete
Gestalt seines Redens, wie es schon im Psalter bezeugt ist ..., durch die Er die Scheidung der
Geister in Glaubende und Verstockte vollzieht. Durch die Helligkeit und Klarheit und Eindeu-
tigkeit des Gleichnisses kann sich der Mensch der Entscheidung fiir Christus oder gegen ihn
nicht mehr entziehen. So wird ihm gerade die Helligkeit des Gleichnisses zum Gericht —,,dal3
sie es sehen und doch nicht erkennen . ““ so wird das Allerklarste zum Dunkelsten, so wird der
offenbare Tag zur verborgenen Nacht, so wird das, was jeder verstehen kann, gerade zum
tiefsten Geheimnis der Auserwahlten, der Jiinger — wie es der Psalm 78 bezeugt — vgl. Mt 13,
35. So ist Christus nicht nur das Ziel der Gleichnisse, sondern auch der, der durch sie in die
Entscheidung zwingt und als Richter die Scheidung vollzieht. So sind gerade die Gleichnisse
nicht als die unvergéanglichen Bilder ewiger Wahrheiten zu predigen, sondern als Zeugnis fiir
Christus, der sich schenkt und versagt, der durch dasselbe Wort offenbart und verhdillt, als der
Gekreuzigte, [415] der durch sein klares Wort die Geister scheidet, durch dessen Wort sich
das Geheimnis der ewigen Erwahlung und Verwerfung vollzieht.

Schlief3lich aber sind auch die Gebote und Parénesen des Neuen Testamentes streng als Zeug-
nis von Christus als dem gekreuzigten und auferstandenen Herrn zu verstehen. Nicht als
ewige Normen und Gesetze, sondern als Gebote eines Herrn, wobei das Gebot nur dort recht
begriffen wird, wo der Herr erkannt ist. Das Gebot ohne den Herrn ist nichts, und der Grund,
der Inhalt und das Ziel — das heif3t die Erflilllung des Gebotes ist immer der Herr und zwar als
der Gekreuzigte. So mul das Gebot der Bergpredigt oder die Parénese des Paulus verstanden
werden als Zeugnis von dem Herrn, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, nicht als ob das
Gebot damit bagatellisiert wirde, es bleibt bestehen aber es ist Zeugnis, Verkindigung von
Christus, das heif3t es ist nun Gnade. Frage soll sein: inwiefern ist dies Gebot in Christus er-
fullt, inwiefern sagt er dies Gebot mit Autoritat? Nur wer das Gebot hort und tut, vernimmt in
ihm das Zeugnis von Christus. Also nicht Prinzipien einer christlichen Ethik, sondern einma-
lige Zeugnisse des gegenwartigen und gebietenden Christus sind die Gebote des Neuen Testa-
ments und als solche auszulegen.

Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte heil3t also zunédchst: sie als Zeugnis von Chris-
tus als dem gekreuzigten, auferstandenen und in die Nachfolge rufenden Herrn auszulegen in
der Gewilheit, dafl3 Christus das Subjekt der Vergegenwartigung ist. Dies Zeugnis ist als
streng einmaliges Zeugnis eines einmaligen Geschehens zu verstehen. Nur wo dem Neuen
Testament dieser Charakter der Einmaligkeit bleibt, kann es ernsthaft als Zeugnis von Chris-
tus verstanden werden. An der Einmaligkeit — also an der Ablehnung jeglicher Mdglichkeit

Bonhoeffer - Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte 7 25.08.2022


http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/c68f/6f93/1004919539-I00432-size-fit-1000x1000.jpg
http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/7958/e993/1004919539-I00433-size-fit-1000x1000.jpg

Ewiges und Zeitgebundenes, Gottes Wort und Menschenwort in der Schrift aufweisbar zu ma-
chen und zu unterscheiden — héngt die Moglichkeit der Vergegenwartigung — denn Vergegen-
waértigung heil3t, dal Christus selbst redet durch den Heiligen [416] Geist als der durch die
Schrift bezeugte Geschichtliche — daR Christus uns entgegentritt, — nicht dal3 wir eine allge-
meine Wahrheit im Neuen Testament bestatigt finden. An der Auslegung des Neuen Testa-
ments als dem einmaligen Zeugnis von dem geschichtlichen und lebendigen Christus héngt
die Vergegenwartigung.

Ein letztes Problem in diesem Zusammenhang: Da die Schrift als ganze und in allen ihren
Teilen als Zeugnis von Christus verstanden werden soll und da sich offenbar beim konkreten
Nachweis dieser Behauptung Schwierigkeiten ergeben — entsteht die Frage, ob es erlaubt sei,
bei dunklen Stellen der Schrift die allegorische Auslegung anzuwenden. Dazu ist zu sagen: 1.)
Den Nachweis fur den Zeugnischarakter der ganzen Schrift bringt weder eine wortliche noch
eine allegorische Auslegung, sondern Gott allein, der sich zu seinem Zeugnis zu seiner Stunde
bekennt. Also diese Rechtfertigung der allegorischen Auslegung ist unméglich. 2.) Das Recht
zur allegorischen Auslegung besteht in der Anerkennung der Mdglichkeit, daR Gott sein Wort
nicht in seinem grammat[ikalisch]-logisch-eindeutigen Sinn erschopft sein 1a3t, sondern dal
das Wort noch andere Perspektiven hat und in den Dienst der besseren Erkenntnis gestellt
werden kann. Luther hat mit grofiem Nachdruck auf dem eindeutigen Schriftsinn gegeniiber
dem 4 beziehungsweise 7 fachen Schriftsinn bestanden — Einhelligkeit, Wahrheit. — hat selbst
allegorisiert in Psalmenvorlesung! — Aber wohl kein Recht, die andere Mdglichkeit abzu-
lehnen — warum soll das Wort nicht auch symbolische oder allegorische Bedeutung haben
kdnnen? Entscheidend ist nur, und das einzige Kriterium, ob hier nichts anderes entdeckt wird
als eben Christus — also 1.) auf das Was! auf den Inhalt der allegorischen und symbolischen
und typologischen Auslegung kommt es an. 2.) Darauf [417] dal3 nur dem Wort der Schrift
diese Kraft des allegorischen, symbolischen etc. Christuszeugnisses, diese Durchsichtigkeit
zugemessen wird. Innerhalb dieser beiden Schranken scheint mir der allegorischen etc. Aus-
legung ihre Freiheit bleiben zu missen und innerhalb dieser Schranken hat sie das Neue Tes-
tament selbst getibt. Wie durften wir sie fir unmdglich halten? Nicht als falsches Beweismit-
tel, aber als Lobpreis auf die Fulle des Christuszeugnisses der Schrift bleibt die allegorische
Auslegung eine schone Freiheit der kirchlichen Auslegung der Schrift.

b.) unser Zeugnis[:] Die Grenzen sind abgesteckt, innerhalb derer rechtmaRig von Vergegen-
waértigung geredet werden kann. In diesen Grenzen aber bleiben dem Prediger noch einige we-
sentliche Freiheiten: Die erste Freiheit ist die der Ubersetzung, der Verdeutschung des Urtex-
tes. Mit der Lutherbibel ist uns das Christuszeugnis auf deutsch geschenkt worden. Fir jede
Verbalinspirationslehre ist Ubersetzung immer schon Abfall, denn inspiriert ist eben nur der
Urtext. Fir uns ist Ubersetzung Freiheit und Verpflichtung. Die Sprache ist der Freiheit der
Gemeinde anheimgestellt, das heiRt dem Dienst an der Gemeinde. Die Ubersetzung ist die
erste und notwendige rechtméRige Form der Vergegenwartigung. Das Problem einer rechten
theologischen und kirchlichen Sprache ist ungemein wichtig und [418] noch géanzlich uneror-
tert. Es wird so viel gesagt werden missen: Die Forderung der Gegenwartssprache, der Volks-
sprache nur formale Anknupfung der Verstandlichkeit — keineswegs aber den Eigengesetzen
der Sprache Raum lassen, den Damonien — durch die Sprache die Kondeszendenz des Wortes
zum Ausdruck bringen, aber nicht als captatio benevolentiae benutzen. Die Sprache bleibt
streng im Dienst, gerade weil sie das Mittel zur Ausrichtung des Wortes ist. Die zweite Frei-
heit ist die Auswahl des zu predigenden Textes. Wiewohl jede Textpredigt Christuspredigt
sein muB, und wie es jeweils der ganze Christus sein muf, der verkindigt wird, so bleibt doch
die Wahl des Textes — (relativ! — hier nicht Perikopenproblem behandeln!) frei. Wie ist diese
Freiheit rechtméafig zu gebrauchen? Soll ich fragen: was will die Gemeinde heute héren? wo-
nach fragt sie? was ist gerade in der letzten Woche vorgefallen? Diese Fragen haben ihr Recht
und ihre Notwendigkeit fur den verantwortlichen Pfarrer. Aber sie bedirfen einer

Bonhoeffer - Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte 8 25.08.2022


http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/8311/5c01/1004919539-I00434-size-fit-1000x1000.jpg
http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/3e1b/4632/1004919539-I00435-size-fit-1000x1000.jpg
http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/738c/f217/1004919539-I00436-size-fit-1000x1000.jpg

Voraussetzung. VVoraussetzung ist, dal’ der Pfarrer weil3, dal} eine Gemeinde in Wahrheit nicht
nach diesem oder jenem fragt, was gerade vordergrindlich ist, sondern daR sie hintergriind-
lich, ob sie es weil3 oder nicht, immer nach dem ganzen Christus fragt und dal3 allein die Ver-
kiindigung des ganzen Christus ihre jeweiligen vordergriindlichen Fragen beantworten kann.
Das heil3t ich werde jene Fragen stellen mussen nicht im Blick darauf, welche spezielle Wahr-
heit in diesem oder jenem Fall der Gemeinde gesagt werden soll, sondern im Blick auf die
Ganzheit des Christuszeugnisses. Die Freiheit der Textwahl steht also im Dienst der Ganzheit
des Christus-Zeugnisses. Dort wo diese Ganzheit gefahrdet erscheint, dort muf3 ich predigen.
Ob die Geféhrdung der Ganzheit an Mé&ngeln meiner eigenen bisherigen Predigt oder in be-
stimmten Gegebenheiten der Gemeinde liegt, ist eine andere Frage. — Mdglichkeit des Irr-
tums! — aber, wo Christus [419] gepredigt wird, und nicht diese oder jene Wahrheit, dort Irr-
tum ausgeglichen. Die Freiheit der Vergegenwaértigung dient der Ganzheit des Christuszeug-
nisses.

Ehe ich nun zum SchluB die dritte mir entscheidend erscheinende Freiheit zur Vergegenwarti-
gung der neutestamentlichen Botschaft nenne, mochte ich an dieser Stelle ganz konkret wer-
den und die Punkte anzeigen, an denen die Ganzheit der Christusverkiundigung heute geféhr-
det ist und damit einen konkreten Beitrag zur Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte
liefern. An drei zentralen Punkten der neutestamentlichen Botschaft mdchte ich das aufzeigen:
1.) Gnade und Nachfolge

2.) Kirche und Welt. (Kirchenzucht — Irrlehre!)

3.) Der barmherzige Samariter.

7.2. SCHLUSSTEIL DES VORTRAGS (MITSCHRIFT)

1.) Gnade: protestantisch aus Gnade allein leben. Dies verkundet, weil in Schrift bezeugt. Un-
wahr, wenn Gnadenprinzip.

Sobald Verkindigung der Gnade den Weg zu Christus verschlieft, ist sie Abfall und Lige.

Christus hier aber nur dort bezeugt, wo zugleich als der in die Nachfolge Rufende erkannt und
bezeugt.

Sonst teure Gnade des Evangeliums (Mt 13) anstelle der billigen Gnade.

Ist bei uns teure Gnade zugleich Ruf in die Nachfolge? Neues Testament verkiindet die teure
Gnade?

Als Luther Gnade verkiindete, hatte er 20 Jahre lang nach Gesetzesleben gerungen. Da hatte
er Ruf aus Ordnungen der Welt erstmals ernstgenommen. Aus dem Kloster nicht, weil drau-
Ren es gut sei. Nicht Heiligsprechung einer iustitia civilis. [420] Verzicht auf jegliche Heilig-
sprechung menschlichen Lebens.

Als Kritik ist Auffassung vom Berufsleben bei Luther [gemeint]. Weil er Christus nur als den
in Nachfolge Rufenden kannte, konnte Gnade rufen.

Was als Resultat Wahrheit, ist als Voraussetzung Liige, als Resultat Gehorsam, als VVorausset-
zung Ungehorsam.

Bonhoeffer - Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte 9 25.08.2022


http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/e33d/dc4a/1004919539-I00437-size-fit-1000x1000.jpg
http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/509b/3ea2/1004919539-I00438-size-fit-1000x1000.jpg

Den Weg der Nachfolge aber verstehen als den unendlich trdstlichen Weg mit seinem Resul-
tat.

Verkindigen wir wirklich teure Gnade? [oder Gnade als Wohl]feile Ware? Hier wir [im
Bund] mit Antinomismus, gegen den Paulus [ist]!

2.) Folge der lutherischen Gnadenlehre, daB die Kirche in der Welt, in ihren Ordnungen leben
soll. Rémer 13. Luther bestétigte damit in seiner Zeit Biindnis Konstantins mit der Kirche. Er-
gebnis: Minimalethik siegte. Er wollte aber Vollethik fir alle, nicht nur fur Kloster.

Existenz des Christen die Existenz des Burgers. Also nun Wesen der Kirche unsichtbar. Da-
mit neutestamentliche Botschaft grundsatzlich verkannt. Innerweltlichkeit nicht mehr Még-
lichkeit, sondern Prinzip geworden. Darum heute Zeugen von der Aufl3erweltlichkeit. Neutes-
tamentliches Zeugnis von Stadt auf dem Berge deshalb gerade heute. Gemeinde, die in einfal-
tigem Gehorsam wagt, auf3erhalb der Welt eigenes Leben zu leben.

Alles verlassen, um alles hundertféltig hier wiederzuerlangen.

Gemeinde, die sich abgrenzt. Ausscheiden der Irrlehre. Distanzierung von den Gerichten viel-
leicht sogar. Gemeinde, die auch Apokalypse hort. [421]

Fremdlingschaft in der Welt bezeugend! Falschem Prinzip der Innerweltlichkeit [entsagen].
Innerweltlichkeit ist Trost, aber kein Prinzip und Programm.

Freundschaft zwischen Kirche und Welt nicht das Normale, sondern das Unnormale: Christus
selber und die erste Gemeinde. Die Gemeinde leiden mul3, ohne Verwunderung. Das Kreuz
steht sichtbar Uiber der Gemeinde.

Dies Zeugnis als das Wort des ganzen Christus. Vergegenwartigung: Verkiindigung des gan-
zen [Christus].

3.) Dienst der Kirche an denen, die Gewalt, Unrecht leiden. Altes Testament fordert noch Ge-
rechtigkeit vom Staat. Neues Testament kennt's nicht mehr. Ohne zu fragen nach Recht oder
Unrecht, nimmt sich die Kirche der Leidenden, aller Verlassenen an, aller Parteien und
Sténde. ,,Tu deinen Mund auf fiir die Stummen®. Vielleicht hier Entscheidung, ob wir noch
Kirche [sind].

Vergegenwaértigung als Glaubwiirdig[mach]ung.

Freiheit (entscheidend!) der Glaubwirdigmachung. Der eigentliche Anstol3 der Welt, liegt ja
gar nicht mehr an der Verstandlichkeit, am Kreuz, sondern an der Glaubwdirdigkeit!!

Weil Kirche und Pfarrer anderes sagen als [sie tun]. Weil des Pfarrers Existenz von der des
Biirgers sich nicht mehr unterscheidet.

Existenz des Verkindigers ist Medium.
Vergegenwartigung: so viel an uns ist, glaubwrdig machen.

Fragen wir uns, ob wir durch unser Leben unser Textwort nicht schon unglaubwiirdig ge-
macht haben.

Bonhoeffer - Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte 10 25.08.2022


http://cdn.alexanderstreet.com/dorp/legacy/0/344a/5675/1004919539-I00439-size-fit-1000x1000.jpg

Vortragsmanuskript fir den Vortrag am 23. 8. 1935 in Hauteroda vor der Bruderschaft der
Hilfsprediger und Vikare der Provinz-Sachsischen BK.

Quelle: Dietrich Bonhoeffer Werke (DBW), Band 14, lllegale Theologen-Ausbildung: Fin-

kenwalde 1935-1937, hrsg. von Otto Dudzus und Jurgen Henkys in Zusammenarbeit mit Sa-
bine Bobert-Stiitzel, Dirk Schulz und llse Todt, Minchen 1996, S. 399-421.

Bonhoeffer - Vergegenwartigung neutestamentlicher Texte 11 25.08.2022



