Uber die Versohnung
Von Hannah Arendt
Juni 1950

Das Unrechte, das man getan hat, ist die Last auf den Schultern, etwas, was man tragt, weil
man es sich aufgeladen hat. Dies gegen den christlichen Sundenbegriff, wonach das Unrechte
aus einem hervorgestiegen ist, als Stinde in einem verbleibt und den bereits potentiell affizier-
ten inneren Organismus vergiftet, sodass man Gnade und Vergebung braucht, nicht um ent-
last, sondern um gereinigt zu werden.

Die Last, die man sich selbst auf die Schultern geladen hat, kann einem nur Gott abnehmen.
Christen aber niemals. Verzeihung gibt es nur unter prinzipiell qualitativ voneinander Ge-
schiedenen, also: Die Eltern kdnnen den Kindern verzeihen, solange sie Kinder sind, wegen
der absoluten Uberlegenheit. Die Geste der Verzeihung zerstort die Gleichheit und damit das
Fundament menschlicher Beziehungen so radikal, dass eigentlich nach einem solchen Akt gar
keine Beziehung mehr mdglich sein sollte. Verzeihung zwischen Menschen kann nur heissen;
Verzicht, sich zu réchen, schweigen und voriibergehen, und das heisst: der grundsétzliche Ab-
schied — wahrend Rache immer nah am Anderen bleibt und die Beziehung gerade nicht ab-
reisst. Verzeihung, oder was gewohnlich so genannt wird, ist in Wahrheit nur ein Scheinvor-
gang, in dem der Eine sich tberlegen gebéardet, wie der Andere etwas verlangt, was Menschen
einander weder geben noch abnehmen kénnen. Der Scheinvorgang besteht darin, dass dem Ei-
nen scheinbar die Last von den Schultern genommen wird von einem Andern, der sich als un-
belastet darstellt.

Versohnung dagegen hat ihren Ursprung im Sich-abfinden mit dem Geschickten. Dies muss
unterschieden werden von der fundamentalen Dankbarkeit fur das Gegebene. Mit dem Ge-
schickten, weil es sich als Schicksal zeitlich auseinanderlegt, muss ich mich immer erst ver-
s6hnen, wéhrend ich mich mit dem Gegebenen, auch mit mir selbst, sofern ich auch mir gege-
ben worden und nicht von mir selbst gemacht worden bin, ein fir allemal abfinden muss. Die-
ses Sich-abfinden kann im Modus der grundsatzlichen Dankbarkeit — dass es Uberhaupt flr
mich so etwas wie Sein gibt — oder im Modus des grundsétzlichen Ressentiments — dass Sein
Uberhaupt so etwas ist, was ich nicht selbst machen kann und nicht gemacht habe — vor sich
gehen.

Verséhnung mit dem Geschickten ist nur auf der Grundlage der Dankbarkeit fir das Gege-
bene moglich. Verséhnung mit dem Andern ist zwar kein Scheinvorgang, denn sie gibt nicht
vor, Unmdgliches zu leisten — verspricht nicht die Entlastung des Andern und spielt nicht ei-
gene Unbelastetheit —; aber daftir geschieht auch in der Versdhnung verzweifelt wenig: Der
sich Versdhnende ladt sich einfach die Last, die der Andere ohnehin tréagt, freiwillig mit auf
die Schultern. Das heisst, er stellt Gleichheit wieder her. Dadurch ist Verséhnung das genaue
Gegenteil der Verzeihung, die Ungleichheit herstellt. Die Last des Unrechts ist fir den, der es
begangen hat, das, was er sich selbst auf die Schultern geladen hat; dagegen fur den, der sich
versohnt, das, was ihm geschickt wurde.

Alles sieht natirlich anders aus auf der Grundlage der Erbstinde. Dann ist Verzeihung viel-
leicht mdglich, insofern sie nur die ausdriickliche Anerkennung des Wir-sind-alle-Siinder ist,
also behauptet, dass jeder jedes hétte tun kénnen, und auf diese Weise eine Gleichheit — nicht
der Rechte, sondern — der Natur herstellt: Phariséertum ist dann die Anmassung, die Gleich-
heit der Menschen nicht anerkennen zu wollen.

Arendt - Uber die Versohnung (Denktagebuch) 1 30.07.2022



Als sich entsprechende Gegensatze gehoren Verzeihung und Rache zusammen. Der Verzei-
hende verzichtet darauf, sich zu réachen, weil er ja auch hétte schuldig sein kénnen. Der Ra-
chende wunscht nicht zu verzeihen, weil er ja das Gleiche tun kann, was man ihm angetan hat.
Di« ist eine An negativer Solidaritét, die aus dem Begriff der Erbstnde, d. h. aus der Vorstel-
lung, dass wir alle vergiftet geboren sind, entspringt.

Der entsprechende Gegensatz der Versohnung ist der abgewendete Blick — schweigen und vo-
ribergehen. Die Verséhnung versohnt sieh mit einer Wirklichkeit, unabhéngig von aller Mdg-
lichkeit. Die Rache kann zwar die Wirklichkeit auch nicht einfach ausloschen, aber tber-
springt sie, indem sie aus der Realitét des Erleidens sofort die Re-aktion macht. Reaktion ist
wahrscheinlich der dusserste Gegensatz der Aktion. VVon nun an spielt sich alles im rein Sub-
jektiven, Re aktiven ab, Genau das Gleiche gilt fur die Verzeihung, die auch dies ist vom Ver-
zeihenden wie von dem, der um Verzeihung bittet, intendiert — den hybriden Versuch macht.
Geschehenes ungeschehen zu machen.

Mit anderen Worten, in der Verzeihung und in der Rache wird das, was der Andere getan hat,
zu dem, was ich selbst hatte tun kénnen, beziehungsweise tun kann. In der VVerséhnung oder
dem Voribergehen wird das, was der Andere getan hat, zu dem, was mir nur geschickt ist, das
ich akzeptieren kann oder dem ich, wie jeder Schickung, aus dem Wege gehen kann. Das We-
sentliche ist einmal, dass Wirklichkeiten nicht in Mdglichkeiten zurtickverwandelt werden
und dass andererseits keine Selbst-Reflexion auf eigenes Schuldigwerden-kénnen statthat.

Politisch gesprochen setzt die Versdhnung einen neuen Begriff der Solidaritét. Innerhalb der
christlichen Welt ist in der Tat die Alternative zwischen Verzeihung — d. h. christlichem Ver-
zicht auf irgendein Tun in der Welt — und der Re-aktion der Rache unausweichlich. Beides
entspringt der christlichen Solidaritat zwischen Menschen, die allzumal Stnder sind und sich
selbst wie ihren Mitmenschen alles, auch das Boseste Zutrauen. Es ist eine Solidaritat, ge-
griindet auf dem fundamentalen Misstrauen in die menschliche Substanz.

Die Solidaritat der Versdhnung ist vorerst nicht das Fundament der Verséhnung (wie die Soli-
daritat des Siindigseins das Fundament der Verzeihung ist), sondern das Produkt. Die Versoh-
nung setzt handelnde, und moglicherweise Unrecht tuende, Menschen, aber keine vergifteten
Menschen voraus. Ubernommen als Last, die der Andere verursacht hat, wird nicht die Schuld
—d. h, ein psychologischer Fakt —, sondern das wirklich geschehene Unrecht. Man ent-
schliesst sich, mit-verantwortlich zu sein, aber unter keinen Umstanden mit-schuldig.

Diese Eliminierung der Schuld im Solidaritatsbegriff kann auf der einen Seite es den Vélkern
sehr erleichtern, sich zu verséhnen, weil ihnen die Qual der Mdglichkeit — die Qual, sagen zu
miussen: Auch dies ist menschlich, mit der falschen (vergifteten) Folgerung, auch dies hatten
wir tun kdnnen — erspart bleibt. Aul der anderen Seite hat die Versohnung eine unbarmherzige
Grenze, die die Verzeihung und die Rache nicht kennen — ndmlich an dem, wovon man sagen
muss: Dies hatte nie geschehen diirfen. Dies hatte Kant im Auge, als er die Regeln fiir den
Krieg formulierte, in dem keine Handlungen VVorkommen diirften, die einen spéteren Frieden
zwischen den Volkern unmdoglich machen wiirden.

Das radikal Bose ist das, was nicht hatte passieren dirfen, d. h, das, womit man sich nicht ver-
s6hnen kann, was man als Schickung unter keinen Umsténden akzeptieren kann, und das, wo-
ran man auch nicht schweigend voriibergehen darf. Es ist das, wofuir man die Verantwortung
nicht tbernehmen kann, weil seine Folgerungen unabsehbar sind und weil es unter diesen Fol-
gerungen keine Strafe gibt, die adaquat ware. Das heisst nicht, dass jedes Bose bestraft wer-
den muss; aber es muss, soll man sich verséhnen oder von ihm abwenden kdnnen, bestrafbar
sein.

Arendt - Uber die Versohnung (Denktagebuch) 2 30.07.2022



Rache und Verzeihung kénnen zwar bestrafen, aber da sie von der siindigen Natur des Men-
schen ausgehen, d.h. davon, dass jeder moglicherweise jegliches begangen haben kann, kén-
nen sie eigentlich nicht urteilen. Sie kdnnen nur wider-tun oder verzeihen. Daher haftet der
Strafe im christlichen Rechtssystem immer noch das judische Element der reinen Vergeltung
an. Die Versohnung oder das Abwenden des Blickes dagegen setzt Urteil voraus — und das ist
das eigentlich Furcht-einfléssende: dass wir imstande sein sollen zu urteilen, ohne Einfiih-
lung, ohne die Voraussetzung der Mdglichkeit, ohne Reflexion auf uns selbst.

Solches Urteilen wiederum ist moglich nur, wenn man eine Gottesvorstellung hat, die nun in
vollem Ernst dies offen I&sst, d.h. wenn man in nur menschlichen Masstaben urteilt und dabei
ausdrucklich offen lasst, dass Gott alles vielleicht gar nicht und vielleicht ganz anders beur-
teilt. Nur wenn man nicht mit der verlogenen Lautverstarkung, als sei die eigene Stimme Got-
tes Stimme, urteilt, kann man ein Leben ohne Rache und Verzeihung, die ja beide Gottes Zorn
und Gottes Gnade nachzuahmen vorgeben, aushalten.

Hannah Arendt, Denktagebuch, Bd. 1: 1950-1973, herausgegeben und transkribiert von Ur-
sula Ludz und Ingeborg Nordmann, Munchen: Piper, 2002, S. 3-8.

Arendt - Uber die Versohnung (Denktagebuch) 3 30.07.2022



