
Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 1 6/3/2022 

Nikolaus Ludwig von Zinzendorf 

Von Hans Schneider 

Nikolaus Ludwig von Zinzendorf, neben Spener und Francke die dritte große Gestalt des 

deutschen Pietismus und der Begründer der Herrnhuter Brüdergemeine, gehört zweifellos zu 

den originellsten Gestalten der Kirchengeschichte, aber auch zu den umstrittensten. Schon zu 

seinen Lebzeiten schieden sich an ihm die Meinungen: Seine Anhänger nannten ihn zärtlich 

»Papachen«, beugten sich unter die Autorität des »Ordinarius«, legten alle ihre Verehrung in 

den Titel »der Jünger«, und sahen in ihm einen »wahren Fürsten Gottes«; seine Gegner aber 

warnten unermüdlich vor dem »falschen Apostel«, prangerten ihn als einen in der Kirchenge-

schichte beispiellosen »Irrgeist« an oder gossen ihren beißenden Spott über »den allerlächer-

lichsten geistlichen Don Quixot, den jemals die Sonne beschienen« (J. C. Edelmann, Christus 

und Belial, 1741 [1971], Vorr. § 8). 

Am 26. Mai 1700 in Dresden geboren, gehörte Zinzendorf schon zur dritten Generation des 

Pietismus: dem Vierjährigen ist noch im großmütterlichen Haus der 69jährige Spener ein Jahr 

vor dessen Tod begegnet, während seiner Schulzeit in Halle stand Francke auf dem Höhe-

punkt der Wirksamkeit, und als dieser 1727 starb, war Zinzendorfs Lebenswerk Herrnhut ge-

rade erst im Entstehen begriffen. 

Doch nicht nur der Unterschied der Generationen, sondern auch soziale Herkunft und Ausbil-

dung hoben ihn von Spener und Francke ab. Anders als sie — und auch als Arnold, Dippel, 

Petersen, Bengel oder Oetinger — war Zinzendorf kein studierter Theologe, sondern theologi-

scher Autodidakt. Und während jene sämtlich dem Bürgertum zugehörten, war Zinzendorf ein 

Aristokrat, ja sogar ein Angehöriger des hohen Adels. 

Die Zinzendorfs waren ein altes österreichisches Adelsgeschlecht, mehrheitlich evangelisch 

geworden, im 17. Jahrhundert in den Reichsgrafenstand erhoben. Zinzendorfs Großvater hatte 

den vom Klima der Gegenreformation bestimmten Habsburger Landen den Rücken gekehrt 

und sich in Franken niedergelassen. Die Söhne waren in kursächsische Dienste getreten; Zin-

zendorfs Vater hatte es zum Geheimen Rat und Minister gebracht, Zinzendorfs Onkel und 

späterer Vormund zum Generalfeldzeugmeister. 

Zinzendorfs Mutter entstammte der sächsischen Aristokratie, dem angesehenen und einfluß-

reichen freiherrlichen Geschlecht von Gersdorf, dessen Vertreter [348] gleichfalls hohe Dres-

dner Regierungsämter bekleideten, Zinzendorfs Großvater als Geheimer Rat und Landvogt 

der Oberlausitz. 

Die aristokratische Herkunft hat Zinzendorf tief geprägt. Standesbewußtsein und Familien-

stolz standen ihm zeitlebens auf der Stirn — ob er seinen Reichsgrafenstand wirkungsvoll her-

vorkehrte oder seinen Adel mit großer Geste hintanstellte. Das gravitätische Auftreten, der be-

strickende Charme des Grandseigneurs, die Vorliebe für Aufmachung und Repräsentation, 

stilvolles Arrangement und festliche Dekoration waren das Erbteil seiner adligen Geburt und 

Erziehung. 

Die Welt des Adels, in die Zinzendorf hineingeboren wurde, war freilich von der französi-

schen Hofkultur und Lebensart, die im adligen Deutschland ihren Einzug gehalten hatte und 

auch in seiner Geburtsstadt Dresden das Leben am Hof Augusts des Starken prägte, wenig er-

faßt. Es war vielmehr das Milieu des »frommen« Adels, in dem Zinzendorf aufwuchs. Diese 

durch Verwandtschaft und Freundschaft eng verbundenen Familien waren meist schon mit 

Spener und dann mit Francke in eine »gesegnete Konnexion« getreten, schickten bald ihre 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 2 6/3/2022 

Söhne zur Erziehung in Franckes Adelspädagogium, bezogen aus Halle geistlichen Rat und 

erhielten erweckte Hauslehrer und fromme Regierungsräte vermittelt. Mit dem Halleschen 

Hauptquartier und untereinander stand man in regem Austausch und von der »Weltförmig-

keit« der unbekehrten Standesgenossen grenzte man sich streng ab; Spiel und Tanz, Bälle und 

Maskeraden, Komödien und Opern waren an diesen kleinen und kleinsten Höfen verpönt. In 

der religiösen und sozialen Verantwortung für ihre Untertanen zeigte ihnen der Pietismus ihre 

Lebensaufgabe, und die geistliche Erbauung bot ihnen ein mehr als adäquates Entgelt für ver-

schmähte weltliche Genüsse. 

Zu diesen pietistischen Adelskreisen gehörte die Familie von Zinzendorfs Mutter, und auch 

Zinzendorfs Vater, der nur wenige Wochen nach der Geburt von Nikolaus Ludwig einen frü-

hen Tod fand, hatte Spener nahegestanden. Die Schilderungen vom seligen Sterben des Va-

ters, die der junge Graf im Stil pietistischer Biographik durch seine Mutter erhielt, gehörten zu 

seinen frühen Kindheitserinnerungen und hinterließen einen bleibenden Eindruck. In Paul 

Gerhardts »O Haupt voll Blut und Wunden«, das sich der Sterbende hatte vorsingen lassen, 

konnte Zinzendorf im Rückblick sein eigenes Lebensthema wiederfinden. 

Die dominierende Gestalt in Zinzendorfs Kindheit war seine Großmutter Henriette Katharina 

von Gersdorf, auf deren Gutsschloß Großhennersdorf in der Oberlausitz er bis zum 10. Le-

bensjahr aufwuchs. Ihr war der kleine »Lutz« zur Erziehung übergeben worden, als seine 

Mutter eine zweite Ehe mit dem preußischen Generalfeldmarschall von Natzmer — auch er 

ein Anhänger Speners und Franckes — einging. Die verwitwete »Landvögtin« war eine ener-

gische, zugleich musisch begabte und schon in zeitgenössischen Lexika zu den gebildetsten 

Frauen [349] Deutschlands gerechnete, auch politisch einflußreiche Dame. Mit der befreunde-

ten Benigna von Solms-Laubach, der Großmutter der späteren Gräfin Zinzendorf, zählte sie 

zu den bedeutendsten Frauen des deutschen Pietismus, dessen Anliegen sie nach Kräften för-

derte. Sie korrespondierte mit Spener, mit Francke und dessen Mitarbeitern und empfing de-

ren Besuche. Doch mit treuer Kirchlichkeit und der Hochachtung für die »alten Kraftprinci-

pia« des Luthertums verband die Freifrau von Gersdorf überkonfessionelle Weite und die eso-

terische Wertschätzung für das Erbe des mystischen Spiritualismus. Sie studierte Jakob 

Böhme und förderte radikale Pietisten wie Hochmann von Hochenau, der zeitweise Hausleh-

rer ihres Sohnes war, oder Petersen, den sie finanziell unterstützte. Einem ähnlichen Zusam-

menspiel dieser Traditionsströme werden wir im Leben und Wirken ihres Enkels auf Schritt 

und Tritt begegnen. 

Von der Großmutter hat Zinzendorf nach eigenem Zeugnis seine »Principia« erhalten, durch 

ihr Vorbild, ihr Gebetsleben, durch die Gottesdienste und Andachtsstunden der Hofgemeinde 

wurden seine ersten religiösen Erfahrungen geformt. Daneben haben auch andere Bezugsper-

sonen seiner Kindertage den Grafen in pietistischem Sinn geprägt: seine Mutter, seine »unge-

mein innige und andächtige« Tante Henriette und sein erster Hauslehrer, ein junger Hallescher 

Theologe. 

In diesem von pietistischem Geist gesättigten Milieu hat sich der junge Graf eine Frömmigkeit 

angeeignet, die in der »zärtlichen Anhänglichkeit an den Heiland« ihre Mitte fand. Ihm wand-

te sich der ohne Geschwister aufwachsende Knabe mit der ganzen Intensität seiner kindlichen 

Vorstellungskraft zu; er war sein Bruder, sein Gesprächspartner, sein Spielgefährte, der Ad-

ressat seiner Kinderbriefe. Schon damals fesselten die Menschwerdung und das Leiden Christi 

vor allen anderen Evangelienberichten sein Interesse. Seine emotionale Bindung an die Ge-

stalt des Heilands ließ ihn auch frühe rationale Anfechtungen überwinden, die ihn schon als 

Achtjährigen in tiefes Spekulieren stürzten. Zum ersten Mal begegnet hier der Gegensatz von 

Spekulation über die unerforschliche Gottheit und der Erfahrung der Nähe des menschgewor-

denen Heilands, der in Zinzendorfs späterer theologischer Entwicklung grundlegend wurde. 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 3 6/3/2022 

Die Erziehung in Franckes Paedagogium in Halle (1710-1716), das Zinzendorf — als erster 

Reichsgraf — besuchte, bedeutete in seiner religiösen Entwicklung keinen Bruch, sondern 

eine Fortführung des in Großhennersdorf Grundgelegten. Wohl aber machte ihm die Umstel-

lung von der Nestwärme des großmütterlichen Hauses auf die strenge Zucht der Franckeschen 

Anstalten schwer zu schaffen, und sein »inegales Wesen«, das in der Pubertät verstärkt zur 

Geltung kam, sorgte für eine an Konflikten reiche Schulzeit. Die anfänglichen Kontaktschwie-

rigkeiten, durch seinen sozialen Status und gesonderte Unterbringung noch erschwert, und die 

intrigante Tyrannei seines Hofmeisters ließen den jungen Grafen umso mehr bei dem Heiland 

seiner Kindertage Zuflucht und [350] Geborgenheit suchen. Auf diesem Hintergrund läßt sich 

auch das Bestreben verstehen, in kleinen Gruppenbildungen und Gründung von »Sozietäten« 

die ersehnte Gemeinschaft herzustellen, die in der Ausrichtung auf den Heiland ihre Mitte und 

im geplanten Wirken für seine Sache in der Welt ihre Aufgabe fand. 

Der Hallesche Aktivismus, den Zinzendorf in seinen Entwicklungsjahren kennenlernte, hat 

seinen Unternehmungsgeist bleibend geprägt. Konnte doch der junge Reichsgraf, der einen 

standesgemäßen Ehrenplatz an Franckes Tafel einnahm, bei den Mahlzeiten täglich »erbauli-

che Nachrichten aus dem Reich Gottes« hören, die hier im Hauptquartier des Pietismus einlie-

fen, und zahlreiche Besucher aus Deutschland und anderen Ländern kennenlernen. Auch sein 

Interesse für die Mission wurde durch Missionsberichte und die Bekanntschaft mit Missiona-

ren entfacht und so der Keim dazu gelegt, daß Zinzendorf später zu einem Pionier der Welt-

mission wurde. 

Gegen seine Neigung, die sich deutlich auf die Theologie richtete, nötigte ihn seine Familie 

zum standesgemäßen juristischen Studium, und zwar nicht in Halle, sondern in Wittenberg, 

der Hochburg der Orthodoxie (1716-1719). Darauf hatte sein Onkel und Vormund bestanden, 

der dem Pietismus nicht gewogen war. 

Wenngleich ihm der Besuch theologischer Kollegs ausdrücklich untersagt war, erwarb sich 

Zinzendorf doch durch Lektüre und Gespräche mit Theologen eine nicht geringe theologische 

Bildung. Er studierte die Bibel in den Ursprachen, verglich verschiedene Übersetzungen, lieh 

sich theologische Werke aus; bevorzugte Lektüre waren natürlich die Schriften Speners und 

Franckes. Nicht zu unterschätzen ist aber die Wirkung orthodoxer Predigten, die Zinzendorf 

allsonntäglich zweimal hörte; eine Predigtreihe über das Glaubensbekenntnis hat er mit beson-

derer Aufmerksamkeit verfolgt, und Luthers Erklärung des zweiten Artikels blieb ihm lebens-

lang ein theologischer Lieblingstext. Besonders fruchtbar waren die Kontakte zu Professor 

Wernsdorf, dem nach Löscher bedeutendsten Vertreter der Spätorthodoxie. Obwohl dieser 

schon manche literarische Klinge mit den Gießener und Hallenser Pietisten gekreuzt hatte, 

ging er verständnisvoll auf den jugendlichen Eiferer für die Sache Halles ein. Durch diese Be-

gegnungen und das Studium einschlägiger, von Wernsdorf ausgeliehener Kontroversschriften 

machte sich Zinzendorf mit dem Gegensatz zwischen Pietismus und Orthodoxie eingehender 

vertraut. Seine soziale Stellung ermöglichte es ihm, den Plan eines Friedensgesprächs zwi-

schen Halle und Wittenberg zur Beendigung des »deutschen Religionskrieges« zu betreiben, 

bis ihm seine Familie alle weiteren kirchenpolitischen Aktivitäten in dieser Sache untersagte. 

Seine irenischen Projekte griffen aber noch weit darüber hinaus. Er nahm lebhaften Anteil an 

der unionistischen Stimmung, die aus Anlaß der zweihundertjährigen Reformationsjubiläen in 

Teilen des Protestantismus aufkam. Zin-[351]zendorf entwarf in den nächsten Jahren vier (un-

gedruckte) Unionsschriften und korrespondierte mit dem in diesen Fragen rührigen Tübinger 

Theologen Christoph Matthias Pfaff. 

Die »Kavalierstour« (1719-1720), die Bildungsreise eines jungen Adligen, sollte der Erweite-

rung des Horizonts und der Fortsetzung der Studien, dem Erlangen der nötigen Sicherheit auf 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 4 6/3/2022 

dem gesellschaftlichen Parkett und dem Kennenlernen und Sichbekanntmachen dienen. Sie 

führte Zinzendorf in die kulturellen Zentren Westeuropas, in die Niederlande und nach Paris. 

Für seine religiöse Entwicklung empfing er dabei nachhaltige Impulse. Hatte der junge Graf 

bisher nur die Welt des Luthertums und seine theologisch-kirchenpolitischen Fraktionen ge-

nauer kennengelernt, so erlebte er in den Niederlanden die bunte konfessionelle Vielfalt, die 

sich im Land der Religionsfreiheit darbot; er begegnete dem westeuropäischen Calvinismus 

und seinen Richtungen, traf mit Katholiken, Anglikanern, Mennoniten zusammen und konnte 

sogar zweimal einem armenischen Gottesdienst beiwohnen. 

In Holland kam er auch mit der europäischen Frühaufklärung in nähere Berührung. Vielleicht 

hat er damals schon Pierre Bayles »Dictionnaire critique« kennengelernt, auf das er später 

gern zurückgriff, um die Antithetik von Vernunft und Offenbarung hervorzukehren. 

Nicht minder eindrücklich waren für Zinzendorf die sieben Monate, die er in Paris verbrachte. 

Einerseits wußte er es im Vollgefühl seines Standes überaus zu goutieren, sich in höchsten 

Gesellschaftskreisen zu bewegen, und wenn es um einen »point d'honneur« ging, konnte der 

junge Graf alle fromme Demut vergessend sich zu äußerst empfindlichen Reaktionen hinrei-

ßen lassen. Andererseits mußte einem einstigen Zögling der Franckeschen Anstalten und »ri-

giden Pietisten«, als den er sich betrachtete, das Treiben der Weltstadt Paris und ihrer oberen 

Gesellschaft als gigantische Illustration dessen erscheinen, was »Welt« war. Hier bewahrte er 

pietistische Strenge und war auch in »Mitteldingen« wie Spiel und Tanz von kompromißloser 

Abstinenz. Lieber trug er das Image eines Sonderlings als Schmach — und Adel! — der wah-

ren Nachfolger Christi. 

Der Pariser Aufenthalt vermittelte Zinzendorf vor allem eine eingehende Kenntnis des Katho-

lizismus und der damaligen Bewegungen in der französischen Kirche. Es ist für Zinzendorfs 

Verhältnis zum Katholizismus nicht ohne Belang, daß er ihn in der Form des Jansenismus in-

tensiver kennenlernte. Durch den Rückgriff auf Augustins Gnadenlehre zeigte diese Richtung 

wieder stärkere Affinitäten zur evangelischen Theologie, und schon von Zeitgenossen wurde 

sie als katholische Erneuerungsbewegung mit dem Pietismus auf evangelischer Seite vergli-

chen und zusammengestellt, mit dem sie den Zug zur Innerlichkeit und die moralische Strenge 

teilte. Die gallikanische Opposition gegen Rom hatte sich zum Teil mit dem Jansenismus ver-

bunden, namhafte Vertreter des Klerus hatten gegen die antijansenistische Bulle »Unigenitus« 

des Papstes an ein Allgemeines [352] Konzil appelliert — Vorgänge, die im deutschen Protes-

tantismus starke Beachtung fanden. Im Kreise solcher »Appellanten« begegnete Zinzendorf 

interessanten Gesprächspartnern, besonders zum Pariser Erzbischof, Kardinal de Noailles, trat 

er in eine freundschaftliche Beziehung, die in einer Korrespondenz bis zu dessen Tod (1729) 

fortgeführt wurde. 

Trotz der unausräumbaren konfessionellen Meinungsverschiedenheiten meinte Zinzendorf, in 

gemeinsamer Jesusliebe und der »Nachfolge seines heiligen Lebens« ein von theologischen 

Divergenzen unberührtes wesentliches Substrat des christlichen Glaubens zu erkennen, das 

ein gegenseitiges Annehmen als Kinder Gottes ermöglichte. Daß er später (1723/1725) Jo-

hann Arndts Bücher Vom wahren Christentum ins Französische übersetzen ließ und die ge-

druckte Ausgabe dem Kardinal widmete, weist auf die von Arndt rezipierte Tradition der mit-

telalterlichen Mystik als einigendes Band der Frömmigkeit. 

Die Begegnungen mit Christen anderer Konfessionen betrachtete Zinzendorf als wichtigsten 

Gewinn seiner Bildungsreise, ihr Fazit war sein Vorsatz, von nun an »das Beste in allen Reli-

gionen [Konfessionen] zu entdecken«. 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 5 6/3/2022 

Nachhaltig verstärkt und inhaltlich ausgeprägt worden ist diese »unparteiische« Haltung durch 

Zinzendorfs Verbindung mit dem frommen Grafenhof Reuß-Ebersdorf, wo er nach zwei an-

derweitigen überstürzten und unglücklich verlaufenen Brautwerbungen in der Comtesse Erd-

muthe Dorothea eine standesgemäße und gleichgesinnte Ehefrau fand. Bei seinen mehrwöchi-

gen Aufenthalten 1721 und 1722 hat Zinzendorf hier entscheidende Eindrücke für die weitere 

Entwicklung seiner Theologie und Frömmigkeit empfangen. Sie betreffen drei Bereiche: das 

Kirchenverständnis, die Blut- und Wundenfrömmigkeit und die Eheauffassung. 

In der Schloßgemeinde der kleinen reußischen Residenz traf er auf Pietisten verschiedenster 

Schattierung, Kirchentreue und Separatisten, die sich in überkonfessioneller Gemeinsamkeit 

erbauten. Es war das Konzept einer »philadelphischen« Gemeinschaft, dem Zinzendorf hier 

begegnete und das ihn bleibend prägte; Ebersdorf sollte für Herrnhut Modellcharakter erhal-

ten. 

Mit dem Stichwort »Philadelphia« verknüpften sich im 17. und 18. Jahrhundert geschichtsthe-

ologische Spekulationen und Erwartungen, die sich aus einer weit zurückreichenden, im ein-

zelnen noch kaum erhellten Traditionsgeschichte speisten. Eine zentrale Rolle spielte dabei 

die allegorische Deutung der sieben Sendschreiben der Johannesoffenbarung auf ebensoviele 

Perioden der Kirchengeschichte. Man wähnte die nachreformatorische Christenheit in der 

Epoche von Sardes, da sie trotz des lebendigen Namens tot sei (Apk 3,1 ff). Ihr werde die Zeit 

von Philadelphia (Apk 3,7ff) folgen, in der die wahren Kinder Gottes, die ausgeharrt, das 

Wort Christi bewahrt und seinen Namen nicht verleugnet hätten (Apk 3,7.9), aus allen vier 

Winden (Mt 24,31) gesammelt würden zur Brautgemeinde des Lammes (Apk 21). Die »Sek-

ten« [Konfessionskirchen] würden als [353] Teil »Babels« (Apk 14,8 u. ö.) zugrundegehen 

und die unter ihnen zerstreuten Kinder (1 Pe 1,1) der einen unsichtbaren Kirche »alle eins« 

werden (Joh 17,21). Der Name »Philadelphia«, verstanden als die alle »Sekten« und deren in-

toleranten Lehr-»Meinungen« überschreitende, »unparteiische« Bruderliebe, charakterisiere 

das Verhalten der wahren Kinder Gottes (1 Kor 5,2, 1 Kor 13). 

Das waren bei einer großen Variationsbreite im einzelnen die Grundzüge der Anschauungen, 

die im mystischen Spiritualismus des 17. Jahrhunderts, vor allem im Gefolge Jakob Böhmes, 

entwickelt und am nachhaltigsten von der »philadelphischen Gesellschaft« der englischen 

Böhme-Schülerin Jane Leade (gest. 1704) propagiert worden waren. Ihre ins Deutsche über-

setzten Schriften übten besonders im radikalen Pietismus einen breiten Einfluß aus. J. W. Pe-

tersen, ihr namhaftester Vertreter in Deutschland, stand in Verbindung mit Ebersdorf, und sein 

Freund Georg Klein-Nicolai war sogar zeitweise Hofprediger der Schloßgemeinde und Haus-

lehrer der späteren Gräfin Zinzendorf. Mit beiden hat Zinzendorf in den 1720er Jahren nicht 

nur korrespondiert, sondern sie auch persönlich kennengelernt. 

In der philadelphischen Gedankenwelt bot sich Zinzendorf ein Modell, in das er seine Erfah-

rungen von der Relativität der Konfessionsschranken, die er in Holland und Frankreich ge-

macht hatte, einbringen konnte. Es ist bezeichnend, daß das Kennwort »philadelphisch« bei 

ihm zum ersten Mal im Herbst 1721 begegnet und sein Selbstverständnis und Sendungsbe-

wußtsein zusammenfassend ausdrückt: Er meine, schrieb er damals an die Großmutter, daß 

Gott ihn »zum Werkzeug und Mitarbeiter in seiner philadelphischen Gemeinde versehen« 

habe. Von nun an wurde »Philadelphia« zu einem Leitmotiv seines Denkens und Handelns. 

Ebersdorf war auch eine Pflegestätte der Blut- und Wundenfrömmigkeit. Sie war eine Frucht 

der Aufnahme mittelalterlicher Passions- und Brautmystik in der evangelischen Erbauungsli-

teratur in einem breiten Traditionsstrom vom Ende des 16. bis in das 18. Jahrhundert. Das 

Leiden des »Blutbräutigams« von der Beschneidung bis zum Kreuz bot den Dichtern des Ba-



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 6 6/3/2022 

rock einen unausschöpflichen Stoff, wobei freilich die Gefahr nicht gering war, daß man her-

meneutische Wegmarken Luthers (WA 22,131-142) überschritt und in mystisch-spiritualisti-

sches Fahrwasser geriet. Zinzendorf waren die Töne der Blut- und Wundenfrömmigkeit von 

Kindheit an (z. B. aus Gedichten der Großmutter) vertraut. In Ebersdorf aber fand er sie in 

schwelgerischer Dichte vor: man »tunkte« die Seele in das purpurrote Blut des Lämmleins Je-

sus«, barg sich »in die Felslöcher der heiligen Wunden« und legte sich »an die Brüste seiner 

Liebe«. 

Für Zinzendorfs Eheverständnis sind die Auffassungen des Radikalpietisten Hochmann von 

Hochenau (gest. 1721) wichtig geworden, der sich bei seinem unsteten Wanderleben mehr-

fach in Ebersdorf aufgehalten und auch die Comtessen tief beeindruckt hatte. Seine asketisch-

mystische Eheauffassung unterschied aufsteigende Grade von Ehen von einer ganz »tieri-

schen« bis zur christlichen, die [354] »zwei in dem Blute Jesu geheiligte Gemüter« schließen 

und die unter Ausmerzen der sexuellen Lust der Kindererzeugung zu Gottes Lob dient; als 

höchste Formen der Ehe galten ihm die jungfräuliche (ohne Geschlechtsgemeinschaft) und die 

Ehe mit Christus im Sinne der Brautmystik bei irdischer Ehelosigkeit (die Zinzendorfs 

Schwägerin gewählt hatte). 

Vor der Heirat (1722) trat aber zunächst die Frage in den Vordergrund, welcher Tätigkeit der 

Graf nach dem Abschluß der Ausbildung und dem Erreichen der Volljährigkeit nachgehen 

sollte. Er selbst hegte die durch Francke genährte Hoffnung, als Nachfolger des verstorbenen 

Barons von Canstein in den Dienst der Halleschen Anstalten zu treten und aufgrund seiner so-

zialen Stellung so wie jener der Mittelsmann zu den Kreisen des frommen Adels und politi-

scher Berater und Promotor zu werden. Nur widerstrebend beugte sich Zinzendorf schließlich 

dem bestimmten Wunsch der Familie, eine seinem Stand und der Familientradition gemäße 

Laufbahn im kursächsischen Staatsdienst einzuschlagen, und trat im Herbst 1721 als Hof- und 

Justizrat in die Dresdener Regierung ein. Die Verweigerung der Eidesleistung auf die Konkor-

dienformel wirft ein bezeichnendes Streiflicht auf die theologische Position des 21jährigen 

Grafen. 

Die Tätigkeit als Verwaltungsjurist in Dresden füllte ihn keineswegs aus. In diesem Beruf ver-

mochte er seine eigentliche Berufung nicht zu erblicken. Schon bald begann er mit der Veran-

staltung von Konventikeln in seiner Wohnung, um die zerstreuten wahren Kinder Gottes zu 

sammeln. Das Bemühen um Gichtelianer und andere Separatisten weist auf die philadelphi-

sche Grundhaltung hin. Sie tritt noch deutlicher zutage, wenn man die gleichzeitigen Entwick-

lungen in der Oberlausitz betrachtet. 

Dort kaufte Zinzendorf 1722 von seiner Großmutter das Gut Berthelsdorf und traf sogleich 

erste Maßnahmen zur Einrichtung einer Hofgemeinde nach Ebersdorfer Vorbild. In seiner 

neuen Eigenschaft als Patron berief er den erweckten Theologen Johann Andreas Rothe 

(Dichter des Liedes: Ich habe nun den Grund gefunden, EKG 269) zum Pfarrer. Mit ihm, dem 

Görlitzer Pfarrer Schäffer und seinem nach Berthelsdorf gezogenen Schulfreund, dem — re-

formierten — Schweizer Friedrich von Wattewille, schloß er den »Bund der vier Brüder«, 

dessen Hauptaufgabe die Förderung der Gemeinschaft der Kinder Gottes sein sollte. Über die 

nähere Umgebung hinaus faßte man sogleich weitere Kreise ins Auge. Die »philadelphische 

Arbeit« sollte durch Predigten, Reisen, Schriften und Korrespondenz erfolgen. In den prakti-

schen Gestaltungen ist noch deutlich die Nachahmung Hallescher Vorbilder erkennbar: der 

Bau eines Anstaltshauses mit Adelspaedagogium, Waisenhaus und Mädchenanstalt und die 

Einrichtung einer eigenen (wegen nicht erhaltener staatlicher Genehmigung bald nach Ebers-

dorf verlegten) Buchdruckerei, in der preiswerte erbauliche Traktate, ein eigenes Berthelsdor-

fer Gesangsbuch und ein Bibeldruck, der noch billiger sein sollte als die Cansteinschen Aus-

gaben, herausgebracht wurden. [355] 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 7 6/3/2022 

In den Kapitelsummarien dieser sog. Ebersdorfer Bibel (1727) sind wiederum Zinzendorfs 

philadelphische Überzeugungen erkennbar. Ein Anhang von ca. 3000 Verbesserungsvorschlä-

gen zur Lutherübersetzung aus Rothes Feder bildete den Auftakt für Zinzendorfs spätere Be-

mühungen um eine neue Übertragung des Neuen Testaments (1739-1746). 

Ohne Angabe des Druckortes wurde 1725-1726 auch der »Dresdnische Socrates« gedruckt, 

ein anonymes »Journal« in der Art der damals in Mode kommenden moralischen Wochen-

schriften, das den jungen Hof- und Justizrat Zinzendorf zum Verfasser hatte (2. Aufl. 1732: 

»Teutscher Socrates«). Dabei handelte es sich um den Versuch, die von der beginnenden Auf-

klärung beeinflußten und sich dem Christentum entfremdenden Bevölkerungskreise zu errei-

chen – ein Vorhaben, das man als Vorläufer von Schleiermachers »Reden über die Religion 

an die Gebildeten unter ihren Verächtern« (1799) ansehen kann. 

Zinzendorf will Vorurteile gegen das Christentum destruieren und aufzeigen, »was eigentlich 

einen Christen ausmache«. In zugespitzter Polemik konfrontiert er das zu zänkischen »Mei-

nungen« und konventionellem »Formen-Dienst« degenerierte »Maul- und Namenchristen-

tum« mit der wahren Religion der Nachfolge Christi. Die »sokratische Methode« (das »Nach-

denken stutzig machen«) ist freilich nur eine negative Propädeutik, insofern sie Anstöße aus-

räumt, religiöse Unruhe und das Heilsverlangen der Menschen weckt. Der Glaube aber ist 

ausschließlich Werk der göttlichen Gnade; hier muß »die Philosophie der Kraft Jesu vollkom-

men weichen« (HS 1, 170). 

Obwohl der Autor der Blätter zunächst unerkannt blieb, gestalteten sich Zinzendorfs geistli-

che Unternehmungen in Dresden immer schwieriger. 1727 wurden die Privatversammlungen 

verboten und das Oberkonsistorium publizierte eine gedruckte »Warnung« vor dem Ebersdor-

fer Bibeldruck, dessen Konfiszierung Zinzendorf gerade noch abwenden konnte. Inzwischen 

hatten sich jedoch auf Zinzendorfs Besitz in der Oberlausitz Entwicklungen angebahnt, die 

ihm ein neues Wirkungsfeld eröffneten und zu seiner eigentlichen Lebensaufgabe werden 

sollten. 

1722 hatte Zinzendorf drei Familien, Glaubensflüchtlingen aus Mähren, die Ansiedlung auf 

seinem Grund und Boden gestattet. In den folgenden Jahren kamen immer neue Exulanten 

hinzu. Es handelte sich meist um deutschsprachige Abkömmlinge der alten, aus der hussiti-

schen Bewegung hervorgegangenen, von der Gegenreformation zerschlagenen Brüderunität, 

deren Tradition freilich nur noch bei wenigen Familien in Resten fortlebte. Die Emigration 

nach Sachsen und Schlesien war seit dem Einsetzen der Gegenreformation nie ganz abgeris-

sen. Sie hatte durch die verschärfte Verfolgung der Nichtkatholiken in den Habsburger Gebie-

ten unter Kaiser Karl VI. neuen Auftrieb erfahren, aber ebenso durch die Neubelebung evan-

gelischen Selbstverständnisses aus heimlich verbreiteter pietistischer Erbauungsliteratur. Un-

ter Führung des Zimmermanns Christian David [356] (gest. 1751) entstand am Hutberg die 

Siedlung Herrnhut, die sehr schnell auch auf erweckte Kreise der näheren und weiteren Um-

gebung eine wachsende Anziehungskraft ausübte. 1727 zählte der Ort bereits 300 Einwohner 

und 1736 war er auf fast 700 angewachsen. 

Schon bald sah sich Zinzendorf genötigt, den Verhältnissen in dieser Emigrantenkolonie ein-

gehender seine Aufmerksamkeit zu schenken. Neben Spannungen im bürgerlichen Zusam-

menleben erwuchs eine stete Unruhe durch die Anpassungsschwierigkeiten der Mähren, die in 

ihrer Heimat eine religiöse Untergrundexistenz geführt hatten und sich nun in das geordnete 

Kirchenwesen einer lutherischen Parochie mit z. T. für sie fremdem Brauchtum (Privat-

beichte, Oblaten beim Abendmahl) einfügen sollten. Sie verband sich mit Stimmen radikaler 

Kirchenkritik, die sich auch gegen Pfarrer Rothe und Zinzendorf als Patron richtete. 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 8 6/3/2022 

Die Gefahr separatistischen Wildwuchses auf eigenem Grund und Boden bewog Zinzendorf 

schließlich, sich vom Staatsdienst beurlauben zu lassen (1727) — in den er nie zurückgekehrt 

ist — und sich ganz auf die Tätigkeit in Herrnhut zu konzentrieren. In mühevoller Kleinarbeit 

gelang es ihm, den Frieden wiederherzustellen und den Zusammenhalt des Ortes zu sichern. 

Zur äußeren Gestaltung benutzte Zinzendorf althergebrachte Rechtsformen der Oberlausitz: 

herrschaftliche »Rügen« und freiwillig vereinbarte Statuten der Dorfbewohner (»Willkür«). 

Im Rahmen der Parochie Berthelsdorf, deren Pfarrer für Predigt, Sakramentsverwaltung und 

Amtshandlungen zuständig blieb, erhielt Herrnhut durch die Einrichtung von Laienämtern der 

apostolischen Zeit wie Ältesten, Lehrern, Ermahnern usw. (angeregt durch G. Arnolds »Ab-

bildung der ersten Christen«) und geregelter Erbauungsversammlungen eine Art geistlicher 

Selbstverwaltung, die sich immer stärker strukturierte und ausdehnte. Religiöses Konventikel 

und bürgerliche Kommune fielen zur »Ortsgemeinde« zusammen. 

Den krönenden Abschluß erfuhren Zinzendorfs Bemühungen in einer religiösen Erweckung, 

die in der gemeinsamen Abendmahlsfeier am 13. August 1727 in der Berthelsdorfer Kirche 

gipfelte. Hier erlebten die Versammelten nach den schweren Krisen den inneren Zusammen-

schluß zur »Brüdergemein(d)e«. 

Die Einbindung in die lutherische Landeskirche, auf die Zinzendorf aus kirchenpolitischen 

Rücksichten und aus überzeugter »Religionstreue« großen Wert legte, stand freilich von An-

fang an mit dem philadelphischen Gemeindekonzept in spannungsvoller Konkurrenz. Neben 

den Mähren, die etwa die Hälfte der Herrnhuter Einwohner stellten, gehörten Leute unter-

schiedlicher konfessioneller Provenienz zur Brüdergemeine, sogar einer der Ältesten war 

Schwenckfelder, und nach den Statuten sollte Herrnhut »in beständiger Liebe mit allen Brü-

dern und Kindern Gottes in allen Religionen [Konfessionen] stehen« (Hahn-Reichel, 75). 

Wenn Zinzendorf von einer »ecclesiola« sprach, so verstand er darunter ein philadelphisches 

Kirchlein wahrer Christen im äußeren Gefüge der lutherischen Religionsverfassung (der er 

trotz unbestrittener Vorzüge in der Lehre das [357] Prädikat »Kirche« nicht zugestand). Von 

daher ist es konsequent, daß die Herrnhuter eigene Abendmahlsfeiern in der Berthelsdorfer 

Kirche hatten, an denen die nicht zur Gemeinde gehörenden lutherischen Berthelsdorfer nicht 

teilnehmen durften. 

Das religiöse Leben, das sich seit 1727 in Herrnhut entwickelte, steht in der evangelischen 

Frömmigkeitsgeschichte einzigartig dar. Das Dorf in der Oberlausitz wurde zu einem neuen 

Zentrum des Pietismus. Den Mittelpunkt bildeten die Versammlungen im Saal des Gutshau-

ses, aus denen neue gottesdienstliche Formen wie etwa die »Singstunde« (mit einer aus anein-

andergereihten Liedstrophen bestehenden Liederpredigt) entstanden. Urchristliche Bräuche 

wie Liebesmahl (Agape) und Fußwaschung wurden (wohl angeregt durch Lektüre G. Ar-

nolds) eingeführt. Im »Saal« wurde Zinzendorf zum gravitätischen Liturgen, hinreißenden 

Prediger und einfühlsamen Seelenführer. Auch seine poetische Begabung — schon 1719 hatte 

der berühmte Menantes (C. F. Hunold) Gedichte des jungen Grafen veröffentlicht; 1735 er-

schienen seine »Teutschen Gedichte« - fand hier ein reiches Betätigungsfeld, und die Ver-

sammlungen sind der Sitz im Leben für eine Unzahl seiner geistlichen Dichtungen. 

Kennzeichnend für die Brüdergemeine wurde die innere Strukturierung. Die Trennung nach 

Geschlechtern und Familienstand zu besonderen »Chören« sollte sowohl sittliche Gefährdun-

gen vermeiden helfen als auch eine gruppenspezifische Seelsorge ermöglichen. Letzterem 

dienten auch die Kleinkreise der nach Sympathie zusammengeschlossenen »Banden« und die 

nach geistlichen Wachstumsgraden eingestuften »Klassen« (die bald wieder verschwanden). 

Eine rigorose Gemeindezucht sollte der Bewahrung der Gemeinde in apostolischer Reinheit 

dienen. Seit 1729 pflegte man — anknüpfend an ältere pietistische Vorbilder — den Brauch, 

ein Bibelwort oder ein Lied-»Versel« als Losung, als geistliche Tagesparole, auszugeben. Die 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 9 6/3/2022 

seit 1731 für ein ganzes Jahr im voraus ausgewählten und gedruckten Losungen sind vor al-

lem durch die Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts zu einem der verbreitetsten Erbau-

ungsbücher der evangelischen Christenheit geworden. 

Eine Besonderheit der Brüdergemeine war die Lospraxis. Sie begegnete zwar auch in anderen 

pietistischen Kreisen in verschiedenen Formen, ist aber nirgends so extensiv und konsequent 

geübt worden. Zinzendorf glaubte sich durch biblische Vorbilder und ein positives Urteil Lu-

thers (WA 19,212-214) berechtigt, dem Heiland vorgelegte Fragen durch das Los entscheiden 

zu lassen (Ja/ Nein/leeres Los = Frage bleibt offen). In kaum vorstellbarem Ausmaß wurden, 

nach vorausgegangener gründlicher Beratung und durch ein kompliziertes System von Spiel-

regeln reguliert, Personalentscheidungen, Eheschließungen, Reisepläne, Verhandlungsführun-

gen dem Losurteil anheimgestellt. 

Die Herrnhuter Gemeinde lebt jedoch nicht in geistlicher Selbstgenügsamkeit und Selbstbe-

spiegelung. Ihre geschichtliche Bedeutung hängt an den nach außen gewandten Aktivitäten; 

das gemeindliche Innenleben war ausgerichtet auf die [358] Sache Christi in der Welt. In Ge-

stalt des Herrnhuter »Streitertums« erfuhr der Gedanke der ritterlichen militia Christi durch 

den Grafen eine Neufassung. Botengänge in die nähere Umgebung und in die Ferne sollten 

dazu dienen, Seelen zu erwecken und für den Heiland zu gewinnen, Verbindungen zu den zer-

streuten »Stillen im Lande« aufzunehmen und zu pflegen. So entstanden mit den Mähren als 

geistlichem Stoßtrupp die Anfänge der Herrnhuter »Diaspora«-Arbeit. Das Hauptziel blieb die 

»herzustellende Gemeinschaft wahrer Kinder Gottes« (Bedenken und besondere Sendschrei-

ben, 1734-35, Untertitel). 

Die philadelphische Konzeption Zinzendorfs tritt besonders deutlich in seinen Verbindungen 

zu radikalen Pietisten zutage. 1730 reiste er in die Zentren des westdeutschen Separatismus, 

die Grafschaften Wittgenstein und Ysenburg, wo die frommen Grafen eine tolerante Religi-

onspolitik praktizierten, die weit über die reichsrechtlichen Grundsätze hinausging. Pietisti-

sche Radikale der verschiedensten Schattierungen, die anderwärts mit staatlichen und kirchli-

chen Behörden in Konflikt geraten waren oder sich durch Pietistenedikte eingeengt fühlten, 

hatten hier Asyl gefunden, lebten als Einzelgänger oder in lockerer Verbindung erbaulicher 

Zirkel. 

Berleburg war eine Hochburg der Philadelphia-Bewegung. Die Schloßgemeinde trug den glei-

chen überkonfessionellen Charakter wie jene in Ebersdorf. Bei Johann Friedrich Haug, dem 

bedeutendsten Verlagsdrucker radikalpietistischer Literatur, erschien seit 1726 die philadel-

phische Berleburger Bibel, an der Graf Casimir selbst mitarbeitete. Sein Leibarzt Dr. Johann 

Samuel Carl hatte mehrfach versucht, in Deutschland philadelphische Verbindungen zu stif-

ten. Dem sollte auch die Zeitschrift »Geistliche Fama« dienen, die 1730 zu erscheinen begann 

und gleich im 1. Stück eine lobende Würdigung der Herrnhuter Gemeinde enthielt, mit der 

Carl über sein Unternehmen korrespondiert hatte. 

Bei seinem Aufenthalt in Berleburg und im benachbarten Schwarzenau gelang es Zinzendorf, 

die unterschiedlichen Köpfe und Richtungen nach Herrnhuter Muster auf Statuten zu ver-

pflichten und zu einer fest organisierten Gemeinde zusammenzuschließen und die Schlüsselfi-

guren durch Betrauung mit Gemeindeämtern zu integrieren. Doch die künstlich zusammenge-

fügte Gemeinschaft, die nur unter dem Eindruck von Zinzendorfs Persönlichkeit und dank sei-

ner Eloquenz zustandegekommen war, hielt nicht lange. Den festen äußeren Ordnungen, die 

Zinzendorf als unabdingbar für eine apostolische Gemeinde ansah, war man mehr und mehr 

abgeneigt, man verspürte wenig Lust, sich von Herrnhuter Sendboten dirigieren zu lassen, kri-

tisierte »die unendliche Wirksamkeit« der Brüdergemeine und empfahl stattdessen die mysti-



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 10 6/3/2022 

sche »via passiva«. So versagte sich ein quietistisches Warten auf Philadelphia dem »Streiter-

tum« Herrnhuts. 

Beständiger, aber ebenfalls nicht von Dauer, war die Verbrüderung, die Zinzendorf mit den 

sog. wahren Inspirationsgemeinden in der Wetterau schloß. Diese gingen auf französische 

Ekstatiker, versprengte »Propheten« aus dem Ceven-[359]nenaufstand, zurück, die über Eng-

land nach Deutschland gekommen waren und im radikalpietistischen Milieu eine enthusiasti-

sche Bewegung (mit deutlich philadelphischem Hintergrund) ausgelöst hatten. Im Gegensatz 

zu dem z. T. extremen Individualismus der Berleburger und Schwarzenauer Separatisten hatte 

sich hier eine straff organisierte Gemeinde mit Ämtern und geistlichen »Klassen«, strenger 

Trennung der Geschlechter und scharfer Gemeindezucht gebildet; ihre Boten suchten auf Rei-

sen durch Deutschland und die Schweiz die Kinder Gottes zur endzeitlichen Gemeinde zu 

sammeln und betreuten die erweckte Diaspora. »Die Inspirierten-Gemeinde steht der unseren 

in allen Stücken ganz gleich, als wenn wir's abgeredet hätten,« schrieb Zinzendorf fasziniert. 

Nur die ekstatischen »Aussprachen« ihres Propheten, des Sattlers Rock, die als inspirierte Of-

fenbarungsreden verstanden wurden, sowie die Verwerfung der Wassertaufe und die Suspen-

dierung des Abendmahls stießen bei Zinzendorf auf Kritik. Diese Dissenspunkte meinte er — 

in optimistischer Fehleinschätzung — überwinden zu können, sie erwiesen sich aber als un-

ausräumbar, führten in den folgenden Jahren zu Zerwürfnissen und endgültigem Bruch. 

War auch Zinzendorfs Lebensweg seit 1727 eng mit Herrnhut verflochten, schloß diese Bin-

dung doch zunächst weitergreifende Ambitionen nicht aus. So weckte die Thronbesteigung 

des frommen Christian VI. von Dänemark (1731), auf die der deutsche Pietismus mit großen 

Erwartungen blickte, bei Zinzendorf die schon länger gehegte Hoffnung, an diesem Königshof 

in einflußreicher Stellung wirken zu können. Doch seine hochfliegenden Erwartungen und 

prätentiösen Vorhaben zerschlugen sich. Die Verleihung des Danebrog-Ordens (den er trotz 

frommer Skrupel annahm), war nur ein schwacher Trost. 

Trotz dieses Fehlschlags erwies sich Zinzendorfs Aufenthalt bei den Krönungsfeierlichkeiten 

in Kopenhagen als höchst folgenreich. Durch die Begegnung mit einem bekehrten Negerskla-

ven und zwei christlichen Eskimos erhielt sein Interesse für die Heidenmission neue Impulse 

und konkrete Ziele. In Herrnhut konnte er die Gemeinde für seine Missionspläne begeistern: 

1732 zogen die ersten Brüder als Missionare in die Karibik, 1733 nach Grönland, und bis zu 

Zinzendorfs Tod haben Herrnhuter unter großen Opfern an Menschenleben in 28 Gebieten der 

Welt missioniert. 

Die Herrnhuter Mission nimmt in der neuzeitlichen Missionsgeschichte eine Sonderstellung 

ein. Zum erstenmal trat wieder eine sendende Gemeinde als Träger des Missionswerkes auf 

und stellte aus ihren Reihen die Missionare, deren Zahl (226 bis zu Zinzendorfs Tod) schon 

bald die der hallisch-dänischen Unternehmungen weit überflügelte. Die Heidenmission war 

aufs engste mit dem Leben der Gemeinde verknüpft, ihr galt ein Großteil der Energien, in ihr 

konnte der »Zeugentrieb« und das »Streitertum« ein adäquates Betätigungsfeld finden. Daß 

die Herrnhuter Mission zwar nicht ohne Verbindung zu den Kolonialmächten, aber nicht in 

deren Auftrag arbeitete, abendländische Kulturpropaganda [360] unterließ und auf die ethni-

schen und kulturellen Besonderheiten der Heiden einging, gehört zu ihren rühmlichen Eigen-

schaften. 

Immer blieb Zinzendorf der unermüdliche Planer und Organisator, der neue Konzeptionen 

entwickelte, Rückschläge auffing und neuen Mut machte. Zweimal weilte er selbst in Missi-

onsgebieten und konnte sich vor Ort über die Probleme informieren, 1739 einen Monat auf 

den westindischen Inseln, 1742 mehr als ein Vierteljahr bei Indianern der nordamerikanischen 

Ostküste: der deutsche Reichsgraf, der auf den Plantagen der Antillen Versammlungen für 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 11 6/3/2022 

Negersklaven hielt und der im Indianer-Wigwam in den nordamerikanischen Wäldern wohn-

te! 

Während die Hallesche Mission die konfessionelle Prägung der Missionsgemeinden bewußt 

bejahte, warnte Zinzendorf davor, die Heiden zu »Sektieren« [Angehörigen einer bestimmten 

Konfession] zu machen. Im Kontext seiner philadelphischen Hoffnungen sah er die letzte 

große Erweckungszeit herannahen. So wie er die Herrnhuter Erweckung als Vorboten einer 

neuen Zeit betrachtete, so war ihm auch die Mission ein Vorzeichen für die »Zeit der Hei-

den«. Die »Erstlinge«, die es für den Heiland zu gewinnen galt, waren ihm das Angeld für die 

Aufnahme der Heidenvölker in die endzeitliche Brautgemeinde. Dann würde auch die Bekeh-

rung Israels erfolgen (Röm 11,25ff). Und so hat er sich zeitlebens auch um ein messianisches 

Zeugnis an die Juden bemüht. 

Als die ersten Missionare aufbrachen, war die äußere Situation Herrnhuts höchst unsicher. Die 

fromme Siedlung mit ihren besonderen Lebensformen und anspruchsvollem Selbstverständnis 

erweckte Mißtrauen und Argwohn nicht nur bei den Pfarrern der Nachbarschaft, sondern auch 

an vielen Orten, wo Herrnhuter Sendboten auftraten. Die literarische Polemik war vorerst 

noch bescheiden, doch Gerüchte über Herrnhut als Sektierernest und den Grafen als Sekten-

stifter kursierten schon in ganz Deutschland. Als die kaiserliche Regierung, die Zinzendorf 

der Abwerbung Habsburger Untertanen aus Mähren beschuldigte, in Dresden diplomatisch 

vorstellig wurde, drohte Herrnhut für Kursachsen überdies zum brisanten Politikum zu wer-

den. Eine erste, wenn auch wieder zurückgenommene Landesverweisung Zinzendorfs (1732) 

war ein deutliches Alarmsignal; über die Unsicherheit der Lage konnte man sich keinen Illusi-

onen mehr hingeben. 

Zinzendorf entwickelte eine gefächerte Defensivstrategie. Seine Besitzungen in der Oberlau-

sitz wurden der Gräfin überschrieben, um so den Fortbestand Herrnhuts vom politischen 

Schicksal des Grafen abzukoppeln. Die Mähren wurden mit dem Gedanken einer neuerlichen 

Emigration, mit der sich ein Einsatz in der Mission verbinden ließ, vertraut gemacht. 

Der kirchenpolitischen Absicherung dienten zwei Maßnahmen. Zinzendorf ließ einen als Pfar-

rer für Herrnhut vorgesehenen Württemberger Theologen bei der Tübinger Theologischen Fa-

kultät ein Gutachten einholen, das sowohl die evangelische Rechtgläubigkeit der Brüderge-

meine als auch die Legitimität ihrer [361] besonderen, in der böhmisch-mährischen Tradition 

begründeten Einrichtungen attestierte (1733). Er selbst unterzog sich in Stralsund einem Exa-

men bei angesehenen orthodoxen Pfarrern (1734), die ihm die Rechtgläubigkeit in allen 

Hauptpunkten der lutherischen Lehre bescheinigten — eine Reihe von Privatmeinungen 

wurde wenigstens als nicht heterodox bezeichnet. 

Auf der Grundlage des Tübinger Bedenkens und des Stralsunder Zeugnisses wollte Zinzen-

dorf einen weiteren Schritt tun und in den geistlichen Stand treten. Das war im evangelischen 

Deutschland für einen Vertreter des hohen Adels ein ganz ungewöhnliches, ja anstößiges Un-

terfangen (wie schon der Widerstand seiner Familie gegen ein Theologiestudium zeigte). 

Denn im Gegensatz zur katholischen Kirche, in der die mittelalterlich-feudale Sozialstruktur 

der Kirche mit der Zweiteilung des Klerus fortbestand und die hohe Geistlichkeit sich weitge-

hend aus dem Adel rekrutierte, hatte der evangelische Pfarrer seit der Reformation seinen fes-

ten sozialen Platz im Bürgertum. So mußte vollends bei einem Reichsgrafen die Wahl des 

Pfarrerberufs als so großer sozialer Abstieg erscheinen, daß er sich damit in den Augen seiner 

Standesgenossen stark kompromittierte. 

Ein von Zinzendorf betriebener Plan, der Adel und geistlichen Beruf in standesgemäßer Weise 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 12 6/3/2022 

hätte vereinen können — die Übertragung einer württembergischen Prälatur, mit der die Auf-

nahme unter die Landstände verbunden war - scheiterte. So begnügte sich der Graf damit, 

durch zwei Predigten in Tübingen in den theologischen Kandidatenstand zu treten (1734). 

Wenigstens der unter dem Beffchen angelegte Orden (»wie es in Frankreich die geistlichen 

Ritter tun«) und ein die Bibel tragender Diener gaben dem Vorgang einen aristokratischen 

Nimbus. 

In demselben Jahr, noch vor der Reise nach Stralsund und in gewisser Hinsicht als deren Vo-

raussetzung, war bei Zinzendorf eine theologische Klärung erfolgt, die in seiner Entwicklung 

eine Etappe markiert: »1734 wurde das Versöhn-Opfer Jesu unsre eigne und öffentliche und 

einzige Materie, unser Universal wider alles Böse in Lehr und Praxi« (EB VII, Vorr.). Damit 

war eine mehrjährige religiöse Krise überwunden. Zwei Ereignisse hatten sie ausgelöst: Ein 

Hallenser Pietist hatte Zinzendorf die Gotteskindschaft bestritten, weil er keine Bekehrung 

nach Franckeschem Muster erlebt hatte, und bei seinem Besuch in Berleburg war Zinzendorf 

mit Johann Konrad Dippel zusammengetroffen, der das stellvertretende Strafleiden Christi 

leugnete. In der Auseinandersetzung mit diesen Positionen hat Zinzendorf Lösungen gefun-

den, die über eine Konzentration früherer Anschauungen hinaus deutlich neue Akzentsetzun-

gen und gewichtige Wandlungen mit sich brachten und seiner Theologie und der Herrnhuter 

Frömmigkeit fortan ihr charakteristisches Gepräge gaben. Zinzendorf hält zwar an der Not-

wendigkeit einer wesentlichen Lebenswende fest, deutet sie aber anders als der Hallesche Pie-

tismus. Es ist verkehrt, daß »sich der Mensch durch selbstgemachte [362] Angst und künstli-

che innerliche und äußerliche Übungen zur Vergebung der Sünden präpariert«, weil Jesus sol-

chen Bußkampf am Kreuz stellvertretend durchgekämpft hat. Das Widerfahrnis der »Bluts-

gnade« versetzt den Sünder mit einem Mal (»Minutenbekehrung«) in die Gemeinschaft mit 

dem Erlöser. Von Dippels rationaler Beweisführung wendet er sich entschieden ab. Zugang 

zum Verständnis der Erlösung bietet allein das biblische Zeugnis von der »Kreuz-Ökonomie«. 

Unter dem Kreuz Jesu begreift der Mensch seine Situation vor Gott, erfährt Gottes »Widrig-

keit« gegen das Böse und erkennt sich als dem strafenden und zürnenden Urteil verfallener 

Sünder. Ist auch die Rede von einem Wechsel in Gottes Einstellung zum Menschen letztlich 

inadäquat, so erschließt doch erst die Passion Jesu die Liebe Gottes als Versöhnung. 

Zinzendorf betont die Alleinwirksamkeit der Gnade auch im Hinblick auf die Heiligung. 

Durch die enge Verbindung von Rechtfertigung und Heiligung als doppelter Wirkung der 

Blutsgnade soll jeder Verselbständigung menschlichen Heiligungsstrebens gewehrt werden. 

An die Stelle skrupulöser Gewissenserforschung und des Bemühens um stufenweise Heili-

gung trat die aus der Erlösung fließende Freude, die einen neuen Grundton in die Ethik brach-

te und für die Herrnhuter Frömmigkeit der Folgezeit kennzeichnend wurde. 

Die deutliche Orientierung an Luthers Theologie des Kreuzes bedeutete für Zinzendorf frei-

lich keine Abkehr von der Sprache der Braut- und Passionsmystik. Sie blieb ihm ein wesentli-

ches Interpretationsmedium, um die personale Relation des Kreuzesgeschehens zur Geltung 

zu bringen. Für seine philadelphischen Vorstellungen wurde die Kreuzestheologie das zentrie-

rende Kernstück: Es ist das Wort vom Leiden Jesu (so übersetzt er Apk 3,10: logos tes hypo-

mones), das die philadelphische Gemeinde bewahrt. 

Inzwischen hatte sich eine Opposition gegen Zinzendorf und Herrnhut formiert, die zunächst 

und vor allem aus dem Lager des Halleschen Pietismus kam. Die Konkurrenz zweier in vieler 

Hinsicht paralleler Bestrebungen und Unternehmungen wurde mit der wachsenden Distanzie-

rung Zinzendorfs von der Halleschen Theologie und Frömmigkeit ein immer spannungsrei-

cheres, rivalisierendes Gegeneinander. Hinzu traten zahlreiche, oft kleinliche persönliche Rei-

bereien und Konflikte, zu denen auch Zinzendorfs sprunghaftes, unberechenbares Verhalten 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 13 6/3/2022 

(Los!), seine oft rechthaberische, aufbrausende Art und verletzende Arroganz nicht wenig bei-

getragen haben. Seine Kontakte zu Personen und Gruppen, von denen sich die Hallenser 

scharf distanzierten und die sie literarisch befehdeten (Dippel; die Inspirierten), schürten das 

Mißtrauen. Die relative Anerkennung, die Halle dem Pietismus als kirchlicher Bewegung er-

kämpft hatte, schien durch die Herrnhuter erneut gefährdet; ließ doch die philadelphische Pra-

xis Zinzendorfs alte Vorwürfe, daß der Pietismus konfessionell indifferent sei, wieder auf-

kommen. 

Da beide Seiten gleichermaßen aktivistische Parteien waren und beide die Sache Gottes mit 

den eigenen Unternehmungen gleichzusetzen beliebten, kam es in der [363] Folgezeit zu hef-

tigen Auseinandersetzungen. Durch die Parteigänger Halles in den verschiedenen Teilen 

Deutschlands und Europas verfügten die Gegner über ein ausgezeichnetes Nachrichtennetz, 

waren über die wichtigsten Bewegungen der Herrnhuter Seite gut informiert und konnten ge-

zielte Gegenmaßnahmen einleiten. Im Grafen Christian Ernst zu Stolberg-Wernigerode besaß 

die Opposition einen eifrigen Vorkämpfer, der in weiten Kreisen des frommen Adels Zinzen-

dorfs Einfluß zu paralysieren vermochte. Der dänische König forderte gar den Orden zurück. 

Die Opposition gegen Zinzendorf erhielt neuen Auftrieb, als 1735 das mährische Bischofsamt 

in der Brüdergemeine eingeführt wurde und vollends, als sich auch Zinzendorf zum Bischof 

weihen ließ (1737). 

Die mährische Tradition war seit den Anfängen Herrnhuts ein latentes Spannungselement. In-

dem Zinzendorf die Mähren als Augsburger Religionsverwandte deklarierte, die nur eine ei-

gene Disziplin hätten, und in die lutherische Pfarrei eingliederte, wollte er sich und die Ge-

meinde reichsrechtlich absichern. In seiner philadelphischen Schau der Kirchengeschichte 

meinte er, in der Alten Brüderunität eine jener kleinen Herden zu erkennen, in denen die un-

sichtbare Kirche durch verbundene Glieder sichtbar wird. Hieran konnte er anknüpfen und die 

Mähren in seine philadelphischen Pläne hineinnehmen. »Die Mährische Kirche muß nur ihren 

Namen leihen, wo wir nicht durchkommen können,« konnte er später einmal im internen 

Kreis sagen, denn sie »findet ein offenes Tor [Apk 3,8!] durch die ganze Christenheit«. 

Indem er den Mähren ihre verschütteten Traditionen bewußt machte, setzte er aber ungewollt 

sonderkirchliche Tendenzen frei, die seinen überkonfessionellen Plänen nicht konform waren. 

Die Weihe des Zimmermanns David Nitschmann zum Bischof war ein Schritt in diese Rich-

tung. Mehrere Motive standen dahinter. Die Heidenmissionare bedurften, um unangefochten 

Sakramente spenden und Amtshandlungen vollziehen zu können, einer Ordination, die aber 

für unstudierte Handwerker von einer lutherischen Kirche nicht zu erlangen war. Es legte sich 

nahe, an die eigene böhmisch-mährische Tradition anzuknüpfen und ein Weiheamt zu schaf-

fen, dessen Inhaber künftig selbst ordinieren konnten. Nitschmann — und später Zinzendorf 

— empfingen es von dem preußischen Hofprediger Jablonsky, der aus dem polnischen Zweig 

der Unität stammte und die Bischofsweihe besaß. Die angebliche apostolische Sukzession des 

böhmisch-mährischen Episkopats, die vom Erzbischof von Canterbury anerkannt wurde, 

konnte die Tätigkeit in England und den englischen Kolonien erleichtern. Vor allem aber bot 

die Existenz einer mährischen Hierarchie im Falle der — ständig drohenden — Emigration 

eine gewisse Sicherheit für den Fortbestand der Gemeinde. Neben die bisherigen Laienämter 

traten nun vom Bischof ordinierte Presbyter und Diakone. [364] Die Verbannung Zinzendorfs 

aus Sachsen leitete einen neuen Lebensabschnitt ein. 

Eine Beschwerde des Oberkonsistoriums beim Geheimen Rat über »des Grafen Religionsneu-

erungen, Konventikel, falsche Lehre etc.« erreichte im Frühjahr 1736, daß ein kurfürstliches 

Reskript die Landesverweisung aussprach. Zinzendorf erhielt die Nachricht auf der Rückreise 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 14 6/3/2022 

von einem Aufenthalt in Holland, wo er die Kolonie Herrendijk als Zentrum für die holländi-

schen Anhänger und als »Post- und Rasthaus« für die ausziehenden Missionare gegründet 

hatte. 

Auf der Suche nach einer vorläufigen Bleibe begab er sich in die Wetterau. Sie schien für eine 

Niederlassung in mehrfacher Hinsicht besonders geeignet. Die tolerante Religionspolitik der 

Ysenburger Grafen schien eine ungestörte Entfaltung zu garantieren, die dortigen Erweckten 

boten ein verheißungsvolles Wirkungsfeld, die guten Verkehrsverbindungen und die Nähe der 

Handels-und Messestadt Frankfurt galten als günstige Voraussetzungen. So entstanden hier im 

Laufe der nächsten Jahre neue Gemeinden, die für eineinhalb Jahrzehnte zum Mittelpunkt der 

Brüdergemeine werden sollten. Wohin der Graf während der folgenden Jahre auch reiste — 

Holland, Westindien, Nordamerika, Schlesien, Baltikum, England — immer blieb die Wetter-

au das Standquartier für ihn und seinen Mitarbeiterstab, die »Pilgergemeine«. Die »Wetter-

auer Gemeinperiode« wurde für ihn die Zeit der größten Erfolge, aber auch der heftigsten An-

feindungen, für die Gemeinde die Zeit der höchsten Blüte, aber auch ihrer schwersten inneren 

Gefährdung (1736-1750). 

Auf das fast groteske Provisorium einer Einmietung in der halbverfallenen Ronneburg folgte 

die Pachtung des leerstehenden Schlosses Marienborn, das sich bald für den Zustrom von neu-

en Gemeindegliedern und zahlreichen Besuchern als zu klein erwies. Vom Büdinger Grafen 

erwarb man ein Gelände am »Haag«, wo die Kolonie Herrnhaag entstand, die bis 1750 auf 

1000 Einwohner anwuchs. Wenn es gelegentlich hieß, Herrnhaag solle eine ecclesiola in der 

reformierten »Religion« werden so wie Herrnhut in der lutherischen, dann zeigt sich hier be-

sonders deutlich, daß dies nicht im Sinne Speners zu verstehen ist. Anders als in Herrnhut (wo 

er Grundherr und Patron war) dachte Zinzendorf gar nicht daran, Herrnhaag in die bestehende 

Pfarrei auf dem Haag auch nur äußerlich einzugliedern, sondern ließ einen Sonderstatus aus-

handeln. Man wollte sich lediglich in der Liturgie dem reformierten Brauchtum anpassen und 

die Prediger der Büdinger Regierung präsentieren; die besonderen Einrichtungen und Ämter 

der mährischen Brüdergemeine sollten jedoch unangetastet bleiben. Damit wurde von Anfang 

an ein besonderes Kirchenwesen installiert, das nicht unter der Aufsicht des Ysenburger Kon-

sistoriums, sondern unter der geistlichen Inspektion des mährischen Bischofs Nitschmann ste-

hen sollte. 

Wie in Herrnhut kamen die Gemeindeglieder aus verschiedenen Konfessionen [365] — auch 

zahlreiche Wetterauer Separatisten und Inspirierte baten um Aufnahme in die Gemeinde —, 

und wie Herrnhut war auch Herrnhaag ein Versuch Zinzendorfs, seine philadelphischen Vor-

stellungen zu verwirklichen. 

Auf demselben Hintergrund ist auch Zinzendorfs Wirksamkeit in Amerika zu sehen (1741-

42). Dort, wo in der Pionierzeit die kirchlichen Verhältnisse noch vielfach improvisiertes Ge-

präge trugen, glaubte er für seine Pläne fruchtbaren Boden zu finden. In Pennsylvanien be-

treute er die deutschen lutherischen Siedler, seine Absicht ging darüber hinaus auf die konfes-

sionsübergreifende Einheit einer »Gemeinde mit Gotte im Geist« mit der »Leidenslehre des 

Heilands« als einigendem Band, die er auf »Generalkonferenzen der verschiedenen Religions-

parteien deutscher Nation« anbahnen wollte. Doch sein Projekt schlug fehl. Statt der erstreb-

ten Einigung blieb die religiöse Zersplitterung bestehen, die Anhänger Zinzendorfs sammelten 

sich in den Brüdersiedlungen Bethlehem und Nazareth und wurden schließlich zu einer neuen 

Denomination, der Moravian Church. Und in Gestalt des Pastors Heinrich Melchior Mühlen-

berg trat ein Hallenser auf den Plan, der das Luthertum organisierte. 

Blieb Zinzendorfs Wirken in Amerika auch Episode, so wurde sein amerikanischer Aufenthalt 

für die Brüdergemeine in Deutschland umso folgenreicher. Noch vor seiner Abreise war es 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 15 6/3/2022 

auf einer Mitarbeiterkonferenz in London (1741) zu einem für das Selbstverständnis der Brü-

dergemeine markanten Vorgang gekommen: der Übertragung des Generalältesten-Amtes auf 

den Heiland. Das höchste Wächter- und Seelsorgeamt des (Ober-)Ältesten aller Ortsgemein-

den repräsentierte deren Einheit. Für Zinzendorf bildete dieses Amt eine wichtige Säule seiner 

Gemeindevorstellung; es stellte dar, »was eigentlich philadelphisch ist« (ZBG 1, 1907, 27). 

Aus dem durch die Resignation des bisherigen Amtsinhabers entstandenen Dilemma wies die 

Vorstellung, daß eigentlich Christus der »Generalälteste« sei und man ihm das Amt auftragen 

könne, einen Ausweg. Durch die somit proklamierte »Theokratie des Heilands« in der Ge-

meinde erhielt auch die Lospraxis ihre höchste theoretische Aufgipfelung. Der Generalälteste 

gab durch das »sichere und heilige Los« der Gemeinde unmittelbare Weisungen. Trotz aller 

Absicherungen ist hier ein enthusiastischer Grundzug unverkennbar. 

Das neue Selbstbewußtsein, in einem »Spezialbund« mit dem Heiland zu stehen und sein be-

sonderes Eigentum zu sein, wirkte sich während Zinzendorfs Abwesenheit in einer Richtung 

aus, die nicht im Einklang mit seinen Intentionen stand: es stärkte das Bestreben nach kirchli-

cher Eigenständigkeit. Das Bemühen der Generalkonferenz, des interimistischen Leitungsgre-

miums, um volle staatliche Anerkennung wurde erleichtert durch politische Wandlungen: auf-

geklärte Staatsräson und ökonomische Interessen förderten die religiöse Toleranz. Nicht zufäl-

lig erhielten die Brüder erstmals im Preußen Friedrichs II. die volle Anerkennung als selbstän-

dige mährische Kirche mit bischöflicher Verfassung (1742). [366] Für die Wetterauer Ge-

meinden — de facto schon von Anfang ein eigenständiges Kirchenwesen — folgte ein gleich-

artiger Vertrag mit den Ysenburger Grafen (1743), die zu Debitoren holländischer Mitglieder 

der Gemeinde geworden waren. Verhandlungen mit anderen Staaten waren im Gange. 

Zinzendorf sah bei seiner Rückkehr aus Amerika seine Pläne schwer gefährdet; mit der recht-

lichen Konstituierung einer mährischen Sonderkirche mußten notwendig die Wirkungsmög-

lichkeiten in den anderen Konfessionen erschwert, wenn nicht unmöglich werden. Er ließ alle 

schwebenden Verhandlungen niederschlagen, die Generalkonferenz auflösen und sich als 

»vollmächtigen Diener« auf Lebenszeit mit unbeschränkten Vollmachten ausstatten. Mit allen 

Mitteln versuchte er, sein Gemeindeverständnis unter den neuen Gegebenheiten durchzuset-

zen. 

Auf diesem Hintergrund ist auch die Ausbildung der sog. Tropenlehre zu sehen. 

Alles religiöse Erkennen bleibt auf Erden Stückwerk (1. Kor 13,12). Daher hat keine Konfes-

sion »die Sache ganz«, sondern Wahrheit und Irrtümer (in durchaus verschiedenen Graden); 

jede besitzt aber ihre besonderen geistlichen Kleinodien. Zinzendorf untermauert diese Sicht 

mit Beobachtungen über unterschiedliche Richtungen im Urchristentum, die bereits in den 

Problemhorizont historisch-kritischer Bibelwissenschaft eintreten, und solchen aus der Kir-

chengeschichte. Weder in der Lehre noch in den Gebräuchen hat es jemals eine Einheit gege-

ben, sondern eine Fülle von Erscheinungsformen. Zinzendorf betont die Geschichtlichkeit des 

Christentums und stellt den Einfluß ethnischer, nationaler und sprachlicher Faktoren heraus. 

Die »Vielheit und Mannigfaltigkeit« der Konfessionen und religiösen Gruppierungen betrach-

tet er als unterschiedliche »tropoi paideias«, Erziehungsweisen Gottes (der Begriff ist von 

Chr. Matth. Pfaff entlehnt). Hieraus resultieren die Warnung vor einer voreiligen Aufhebung 

oder Union der Konfessionen, die Forderung gegenseitiger Toleranz als Anerkennung legiti-

mer Verschiedenheiten in theologischem Denken und kirchlichem Leben und die Bereitschaft 

zu wechselseitigem Austausch der besonderen Gaben. 

Die Brüdergemeine hat dafür Modellcharakter. Sie vereinigt nach Zinzendorfs Vorstellung 

drei Tropen in sich (lutherisch, reformiert, mährisch); sie ist, wie er in Analogie zum politi-



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 16 6/3/2022 

schen Zusammenschluß der protestantischen Stände sagen kann, ein geistliches Corpus Evan-

gelicorum. Die Mitglieder eines jeden Tropus behalten ihre konfessionelle Prägung, damit der 

integrierende Reichtum der geistlichen Gabenvielfalt erhalten bleibt. 

Die Intention der Tropenlehre war eine mehrfache. Nach außen sollte sie die Brüdergemeine 

gegen den Vorwurf schützen, eine reichsrechtlich illegale vierte Konfession zu bilden bzw. 

»Religionsmengerei« zu treiben. Sie sollte ihr weiterhin ein Wirken in den Konfessionen er-

möglichen, gleichzeitig aber ihre Sonderstellung bewahren. [367] 

Dabei handelte es sich keineswegs nur um kirchenpolitische Taktik. Mit der Tropenlehre ver-

suchte Zinzendorf zugleich, in der Brüdergemeine sein philadelphisches Konzept abzusichern. 

Zwar beurteilt er die Konfessionen milder als viele andere Philadelphier, aber er enthält ihnen 

die Bezeichnung als Kirche vor. Sie sind nur Erziehungsanstalten auf Christus hin, die Ermög-

lichung für das Sichtbarwerden der unsichtbaren Kirche in den kleinen Gemeinden der Kinder 

Gottes. 

Die Einheit der Kirche kann nach Zinzendorf nur von Christus als ihrem Lebensgrund her be-

stimmt werden. Das Wesen des christlichen Glaubens und Kennzeichen der wahren Kinder 

Gottes in allen Konfessionen ist die im Kreuz Jesu konzentrierte »Heilandsreligion« oder un-

ter dem Aspekt des Glaubens: die »Herzensreligion«: »Der Schöpfer starb, und das Wort ›für 

euch‹ erfordert nichts als Herzen, die das glauben, die ein ernsthaftes Gefühl davon kriegen.« 

In der Bezeichnung Jesu als Schöpfer begegnet hier eine der charakteristischen Ausgestaltun-

gen, die Zinzendorfs Theologie in den 1740er Jahren erfuhr. Von seiner einzigartigen Christo-

zentrik her, die seit der Kindheit seine Frömmigkeit prägte, hatte er schon früh jede Möglich-

keit einer natürlichen Gotteserkenntnis bestritten. Gott läßt sich nur im menschgewordenen 

Heiland erkennen. Dieser Ansatz erfuhr nun eine Fortführung in der Umgestaltung der traditi-

onellen Trinitätslehre. Nicht Gott der Vater, sondern der Heiland ist »der Schöpfer aller 

Ding«, und schon der Gott Israels im Alten Testament »heißt Jesus Christ, der Herr Zebaoth«, 

wie er unter Berufung auf neutestamentliche Stellen (Joh 1; 1 Kor 10,4 u. a.) und unter Hin-

weis auf Gesangbuchlieder (vgl. EKG 21,4 und 201,2) behauptet. Das Verhältnis zu Gott-Va-

ter ist nur ein indirektes, durch Jesus vermitteltes, was die skurrilen Bezeichnungen als »Groß-

vater« (der Kinder Jesu) bzw. »Schwiegervater« (der Gemeinde als Braut Christi) ausdrücken 

sollen. In Analogie zur irdischen Familie spricht er vom Heiligen Geist als Mutter (vgl. Joh 

14,16ff mit Jes 66,13), die durch Pflege und Fürsorge die Seelen leitet. Obwohl Zinzendorf 

wiederholt betonte, daß die innertrinitarischen Verhältnisse ein unzugängliches Geheimnis 

seien, hat er sich selbst doch zu abenteuerlichen theosophischen Spekulationen verstiegen 

(Sohn und Geist vereinbarten die Schöpfung, während der »Urgott« schlief; der Sohn hält 

Sabbat von seiner Erlösungsarbeit, und erst am Ende der Zeit wird der zwischenzeitlich regie-

rende Vater die Herrschaft zurückgeben: Umkehrung von 1 Kor 15,24.28, verbunden mit 

scharfer Kritik an Paulus). 

Nach Zinzendorfs Rückkehr aus Amerika nahm auch jene Periode exaltierter Frömmigkeit ih-

ren Anfang, die in den Wetterauer Gemeinden ihr Zentrum hatte und die man später selbstkri-

tisch als »Sichtungszeit« (Lk 22,31) bezeichnete. Haben auch mancherlei Faktoren zu ihrer 

Entwicklung beigetragen, so gingen doch die wesentlichen Anstöße von Zinzendorf selbst 

aus. 

Seine Eindrücke von den urwüchsig-schlichten Lebensformen in Amerika, vor [368] allem 

von der naiven Natürlichkeit der Indianer, gaben seinem Streben nach kindlicher Einfalt neue 

Impulse. Als »Närrchen« (nepioi, Mt 11,25) sollten die Brüder heiter-spielerisch aus der Erlö-

sungsfreude heraus leben in deutlichem Kontrast zur bußernsten pietistischen »Melancholie«, 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 17 6/3/2022 

aber auch zu steifem aufklärerischem Tugendstreben. 

In der Schar junger Mitarbeiter, mit denen sich der Graf umgab — während er sich von den 

alten wegen deren kirchenpolitisch eigenmächtigem Vorgehen weitgehend zurückzog —, fan-

den Zinzendorfs Anregungen begeisterten Eingang. Die ledigen Brüder wurden zur Avant-

garde einer Entwicklung, deren innere Dynamik Lebensstil und Ausdrucksformen der Ge-

meinde mit erstaunlicher Geschwindigkeit umgestaltete. 

Die gottesdienstlichen Versammlungen wurden mit Musik (Instrumentalmusik, Kantatenauf-

führungen), festlichen Illuminationen, dem Aufstellen von — an katholische Traditionen an-

knüpfenden — Andachtsbildern (s. Abb.) immer stärker ausgestaltet und die Emotionen aufs 

höchste erregt. Das ganze Leben wurde zum Fest, zur Vorwegnahme himmlischer Seligkeit. 

Die Intensität der Gefühlserlebnisse drückt sich in der Sprache der Blut- und Wundenfröm-

migkeit aus, die nun zum exklusiven Interpretationsmedium der Versöhnungslehre wurde. Die 

drastische sensualistische Ausmalung der Einzelzüge der Passion Jesu (Blut, Wunden, 

Schweiß, Leichengeruch) sollten die Realität der Erlösung verdeutlichen, dabei aber mehr das 

Gefühl als den Verstand ansprechen. Immer neue Assoziationen und Variationen der Motive, 

neue Wortschöpfungen, der exzessive Gebrauch von Diminutiva als vermeintlichem Aus-

druck kindlicher Einfalt, führten schließlich zu einer esoterischen Gruppensprache, die den 

Außenstehenden unverständlich, lächerlich-geschmacklos oder gar blasphemisch erscheinen 

mußte. Als Wundenbienlein summte man um den Marterleichnam, ließ sich vom Blutschweiß 

des Bruder Lämmlein durchdünsten oder im Abendmahl von seiner Umarmung durchwittern, 

als Kreuzluftvögelein nistete man im Seitenhöhlchen usw. 

Die Seitenwunde Jesu (Joh 19,34), die schon seit der Antike Anlaß zu tiefsinniger Spekulation 

gegeben hatte (z. B. Geburtsort der Kirche in typologischer Entsprechung zur Erschaffung 

Evas aus der Rippe Adams), wurde als pars pro toto (»der Seitenschrein fürs ganze Lämme-

lein«) zum Gegenstand eines »Pleura«-Kultes (Gebete zum Seitenhöhlchen, Feier des Karfrei-

tags als Seitenhöhlchens Geburtstag). 

Am bedenklichsten wirkte sich Zinzendorfs »Ehereligion« aus. Zinzendorfs Eheverständnis 

entwickelt Vorstellungen Hochmanns (s. o. S. 353 f.) weiter, indem er an die Stelle der sünd-

haften sexuellen Lust die Christusliebe im Sinne der Brautmystik treten läßt. Der eheliche Ge-

schlechtsverkehr wird dadurch zum religiösen, geradezu sakramentalen Akt, in dem der Mann 

als Vize-Christus und die Frau als Braut(gemeinde) die Gemeinschaft von Christus und Kir-

che (Eph 5,21 ff) vollziehen, und erhält somit eschatologischen Hinweischarakter. [369] 

Je mehr im Verlauf der Sichtungszeit der Motivkreis der Ehe-Religion in den Vordergrund 

trat und in immer verwegeneren Bildern ausgemalt wurde, desto größer wurde die Gefahr, daß 

die religiös sublimierte erotische Spannung vor allem bei den »Herzeln« und »Schätzeln« der 

Ledigen-Chöre in sinnliche Exzesse umschlagen konnte. 

Im Enthusiasmus der Sichtungszeit rächte es sich, daß Zinzendorf zwar an Luthers dialekti-

scher Bestimmung des Christen als »gerecht und Sünder zugleich« festhielt, inhaltlich aber 

eine folgenschwere Umkehrung vornahm: Während Luther den Sünder sieht und den gerecht-

gesprochenen Heiligen glaubt, betont Zinzendorf die Erfahrung des (durch die »Blutsgnade« 

geschenkten) heiligen Lebens und glaubt ein Fortbestehen latenter innerster Sündhaftigkeit. 

Die skizzierten Entwicklungen boten den Gegnern breite Angriffsflächen. Die Polemik gegen 

Zinzendorf und die Herrnhuter erreichte in den 1740er Jahren einen Höhepunkt (ca. 200 

Streitschriften). Sie war ebenso international wie die Herrnhuter Aktivitäten und reichte von 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 18 6/3/2022 

Schweden bis zur Schweiz, vom Baltikum bis nach Nordamerika. Der vielstimmige Chor um-

faßte orthodoxe Theologen, die gravierende Lehrverstöße beanstandeten, ebenso wie kirchli-

che und radikale Pietisten, die den Vorwurf unverantwortlicher »Leichtsinnigkeit« erhoben. 

Erst als die Schwärmerei einem Höhepunkt entgegentaumelte, konnte Zinzendorf durch ältere 

Mitarbeiter von den Gefahren der Entwicklung überzeugt werden. Es gelang ihm (1749 ff) — 

ohne Verzicht auf die theologischen Grundlagen der Heilands- und Herzensreligion —, die 

Brüdergemeine zu einer besonneneren Sprache und zu nüchterneren Lebensformen zurückzu-

führen. 

Erleichtert wurde die Überwindung der Auswüchse durch das Ende der Herrnhaager Gemein-

de. Nach einem Regierungswechsel in Büdingen war dort der Einfluß der Zinzendorf-Opposi-

tion dominierend (der neue Landesherr stand in dänischen Diensten, sein Erster Regierungsrat 

war ein Vertrauter der Grafen Stolberg). Mit Ressentiments gegen Zinzendorf verbanden sich 

Befürchtungen einer Souveränitätseinbuße durch den wirtschaftlich potenten Ort, der unter 

der Leitung eines dem Landesherrn gleichrangigen Reichsgrafen zum Staat im Staate zu wer-

den drohte. Als die Gemeinde das Ansinnen, sich bei der Huldigung des neuen Landesherrn 

von Zinzendorf loszusagen, einmütig ablehnte, erfolgte die Landesverweisung (1750). 

Nach politischen Erfolgen der vorhergehenden Jahre — 1747 war Zinzendorfs Verbannung 

aus Sachsen aufgehoben, 1749 war Herrnhut als Gemeinschaft Augsburger Konfessionsver-

wandter durch kurfürstliches Versicherungsdekret anerkannt, im selben Jahr waren die »Mo-

ravians« in England durch Parlamentsakte als eine »Ancient Protestant Episcopal Church« be-

stätigt worden — bedeutete dies einen gravierenden Rückschlag. Trotz aller Anstrengungen 

der Gegner kam es aber nicht zu politischen Kettenreaktionen. [370] 

Zinzendorfs letztes Lebensjahrzehnt wies keine glanzvollen Höhepunkte mehr auf. 1749-55 

lebte er meist in London, kehrte dann in die Oberlausitz zurück und unternahm noch zwei grö-

ßere Reisen nach Holland und in die Schweiz. Das Leben der Brüdergemeine verlief in ruhi-

geren Bahnen. Eine schwere Finanzkrise, die die 1750er Jahre überschattete, wurde zum äuße-

ren Anlaß zur Ausbildung einer Verfassungsstruktur, die aber erst nach Zinzendorfs Tod, in 

der Ära seines Nachfolgers August Gottlieb Spangenberg (gest. 1792) zum Abschluß kam. 

Zinzendorf verlor in diesen Jahren die alleinige Führungsrolle. Der Gedanke an eine geistliche 

Familiensukzession hatte sich mit dem Tod seines Sohnes Christian Renatus (gest. 1752) zer-

schlagen. Als hochverehrter »Jünger« konzentrierte er sich ganz auf das geistliche Leben der 

Gemeinde. Im Mittelpunkt seiner zahlreichen Reden steht der »Umgang mit dem Heiland«, 

die jetzt in ausgereifter Gestalt dargelegte Erfahrung von der ungesehenen leibhaften Gegen-

wart des Gekreuzigten. Nicht durchs Wort allein (das sei eine »wittenbergisch-lutherische 

Grille«), sondern durch geheimnisvolle Krafteinwirkung leitet der gegenwärtige Christus den 

einzelnen und die Gemeinde. Die unmittelbare Christusgemeinschaft geht nicht am Wort der 

Schrift vorbei, sondern führt durch sie hindurch und in gewisser Hinsicht über sie hinaus: Die 

personelle Gegenwart Christi tritt an die Stelle des Wortes bei Luther. 

Ein Jahr nach dem Tod der Gräfin (1756) heiratete Zinzendorf seine weit jüngere langjährige 

und bevorzugte Mitarbeiterin Anna Nitschmann, die er schon seit seiner Nordamerikareise als 

zweite Ehefrau vorgesehen hatte. Die Ehe dauerte nur knapp drei Jahre. Am 9. Mai 1760 starb 

der Graf in Herrnhut, zwölf Tage später folgte ihm die »Gemeinmutter«. 

Im Rückblick des Sterbenden auf das, was der Heiland an den zerstreuten Kindern Gottes ge-

tan habe, klang noch einmal sein philadelphisches Lebensthema auf. Und die Gewißheit, daß 

er ganz in den Willen seines Herrn ergeben und dieser ganz mit ihm zufrieden sei, war die 

letzte Artikulation seines vertraulichen Umgangs mit dem Heiland, dem charakteristischen 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 19 6/3/2022 

Kennzeichen seiner Frömmigkeit seit den Tagen seiner Kindheit. 

Zinzendorfs Nachwirkung war beachtlich, sie ist aber im einzelnen noch wenig erhellt. John 

Wesley und der frühe Methodismus haben wichtige Impulse von Zinzendorf empfangen, Les-

sing, Goethe und Herder haben ihm Achtung gezollt, Schleiermacher konnte sich als »Herrn-

huter höherer Ordnung« bezeichnen, Novalis ist in Herrnhuter Frömmigkeit aufgewachsen 

und hat auch später ausgiebig in Zinzendorf-Schriften gelesen. Vor allem bildete die Brüder-

gemeine und ihre Diaspora, die in der Aufklärung »ein gesegnetes Asyl für die Stillen im 

Lande« (A. Tholuck, Geschichte des Rationalismus, 1865, 48) gewesen war, Kristallisations-

punkte für Erweckung und Reveil des 19. Jahrhunderts. Nachdem A. Ritschl mit dem »gräfli-

chen Theologen« hart ins Ge-[371]richt gegangen war, haben nicht zuletzt Karl Barths positi-

ve Urteile über Zinzendorf, den er als größten und vielleicht einzigen ganz echten Christozen-

triker der Neuzeit und als ersten von der Sache her denkenden und redenden Ökumeniker 

würdigt (KD IV/1, 763), dem Grafen zu neuem Interesse verholfen. 

Einer der schärfsten und scharfsinnigsten gegenwärtigen Kritiker Zinzendorfs, der norwegi-

sche Lutheraner Leiv Aalen, bezeichnet ihn als ein »Zeichen der Zeit, das uns wie sonst weni-

ge zum Nachdenken zwingt« (Luth. Rundschau 5, 1955, 281). Das war einst Zinzendorfs 

»sokratische« Absicht: das »Nachdenken stutzig machen«, und diesen propädeutischen Dienst 

kann er auch heute noch leisten und zu eigener theologischer Verantwortung in Zustimmung 

und Abgrenzung herausfordern. 

[Die Zitate aus handschriftlichen Quellen sind nicht nachgewiesen.] 

Quellen 

Eine kritische Werkausgabe fehlt. 

Faksimile-Drucke mit Einführungen, hg. v. E. Beyreuther-G. Meyer: Hauptschriften. 6 Bde., 

Hildesheim 1962-1963 (HS). 

Ergänzungsbände zu den Hauptschriften. 12 Bde., Hildesheim 1964-1972 (EB). 

Materialien und Dokumente. 4 Reihen. Hildesheim 1973 ff. (Quellen aus der Alten Unität, aus 

der Brüdergemeine, Antizinzendorfiana, Darstellungen). 

Ausgewählte Texte: 

M. Schmidt-W. Jannasch [Hgg.]: Das Zeitalter des Pietismus. Bremen 1965, 255-416.426-429 

(Lit.). 

H.-Ch. Hahn- H. Reichel [Hgg.]: Zinzendorf und die Herrnhuter Brüder. Hamburg 1977 (au-

führl. Lit.verz.; Ergänzungen in meiner Rezension: Pietismus und Neuzeit 5, 1979, 253-

258). 

Darstellungen (Auswahl) 

Aalen, L.: Die Theologie des jungen Zinzendorf. Berlin und Hamburg 1966. 

Beck, H.: Brüder in vielen Völkern. 250 Jahre Mission der Brüdergemeine. Erlangen 1981 

Beyreuther, E.: Der junge Zinzendorf. Zinzendorf und die sich allhier beisammen finden. 

Zinzendorf und die Christenheit. 3 Bde. Marburg 1957-1961. 

Ders.: Nikolaus Ludwig von Zinzendorf in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. 2. Aufl. 

Stuttgart 1975. 

Ders.: Studien zur Theologie Zinzendorfs. Neukirchen 1962. 

Deghaye, P.: La doctrine ésotérique de Zinzendorf. Paris 1969. 

Greschat, M. [Hg.]: Zur neueren Pietismusforschung. Darmstadt 1977. 

Kantzenbach, F. W.: Das Bild des Grafen. Ein Literaturbericht zur Zinzendorf-Forschung. In: 

Luth. Monatshefte 1 (1962), 384-391. 



Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 20 6/3/2022 

Meyer, D.: Der Christozentrismus des späten Zinzendorf. Bern-Frankfurt/M. 1973. [372] 

Nielsen, S.: Toleranz und Intoleranz bei Zinzendorf. 3 Bde., Hamburg 1952-1960. 

Renkewitz, H.: Im Gespräch mit Zinzendorfs Theologie. Hamburg 1980. 

Schmidt, M.: Das Bild Zinzendorfs in der neueren Forschung. In: Evgl.-Luth. Kirchenzeitung 

7 (1953), 340-343. 365-369. 

Unitas fratrum. Zeitschrift für Geschichte und Gegenwartsfragen der Brüdergemeine 1 ff. 

(Hamburg 1977ff.). 

Uttendörfer, O.: Zinzendorf und die Mystik. Berlin 1950. 

Wollstadt, H.-J.: Geordnetes Dienen in der christlichen Gemeinde. Dargestellt an den Lebens-

formen der Herrnhuter Brüdergemeine in ihren Anfängen. Göttingen 1966. 

Quelle: Martin Greschat (Hg.), Gestalten der Kirchengeschichte, Bd. 7: Orthodoxie und Pie-

tismus, Stuttgart: Kohlhammer 21994, 347-372. 


