Nikolaus Ludwig von Zinzendorf
Von Hans Schneider

Nikolaus Ludwig von Zinzendorf, neben Spener und Francke die dritte grof3e Gestalt des
deutschen Pietismus und der Begriinder der Herrnhuter Briidergemeine, gehort zweifellos zu
den originellsten Gestalten der Kirchengeschichte, aber auch zu den umstrittensten. Schon zu
seinen Lebzeiten schieden sich an ihm die Meinungen: Seine Anhénger nannten ihn zartlich
»Papachen«, beugten sich unter die Autoritat des »Ordinarius«, legten alle ihre Verehrung in
den Titel »der Jiinger«, und sahen in ihm einen »wahren Firsten Gottes«; seine Gegner aber
warnten unermudlich vor dem »falschen Apostel«, prangerten ihn als einen in der Kirchenge-
schichte beispiellosen »Irrgeist« an oder gossen ihren beilienden Spott tiber »den allerlacher-
lichsten geistlichen Don Quixot, den jemals die Sonne beschienen« (J. C. Edelmann, Christus
und Belial, 1741 [1971], Vorr. § 8).

Am 26. Mai 1700 in Dresden geboren, gehorte Zinzendorf schon zur dritten Generation des
Pietismus: dem Vierjahrigen ist noch im groBmdatterlichen Haus der 69jahrige Spener ein Jahr
vor dessen Tod begegnet, wéahrend seiner Schulzeit in Halle stand Francke auf dem Hdéhe-
punkt der Wirksamkeit, und als dieser 1727 starb, war Zinzendorfs Lebenswerk Herrnhut ge-
rade erst im Entstehen begriffen.

Doch nicht nur der Unterschied der Generationen, sondern auch soziale Herkunft und Ausbil-
dung hoben ihn von Spener und Francke ab. Anders als sie — und auch als Arnold, Dippel,
Petersen, Bengel oder Oetinger — war Zinzendorf kein studierter Theologe, sondern theologi-
scher Autodidakt. Und wahrend jene sémtlich dem Burgertum zugehdrten, war Zinzendorf ein
Aristokrat, ja sogar ein Angehdriger des hohen Adels.

Die Zinzendorfs waren ein altes osterreichisches Adelsgeschlecht, mehrheitlich evangelisch
geworden, im 17. Jahrhundert in den Reichsgrafenstand erhoben. Zinzendorfs GroRvater hatte
den vom Klima der Gegenreformation bestimmten Habsburger Landen den Riicken gekehrt
und sich in Franken niedergelassen. Die Séhne waren in kurséchsische Dienste getreten; Zin-
zendorfs Vater hatte es zum Geheimen Rat und Minister gebracht, Zinzendorfs Onkel und
spaterer Vormund zum Generalfeldzeugmeister.

Zinzendorfs Mutter entstammte der sdchsischen Aristokratie, dem angesehenen und einflul3-
reichen freiherrlichen Geschlecht von Gersdorf, dessen Vertreter [348] gleichfalls hohe Dres-
dner Regierungsdmter bekleideten, Zinzendorfs Grol3vater als Geheimer Rat und Landvogt
der Oberlausitz.

Die aristokratische Herkunft hat Zinzendorf tief gepréagt. Standesbewuf3tsein und Familien-
stolz standen ihm zeitlebens auf der Stirn — ob er seinen Reichsgrafenstand wirkungsvoll her-
vorkehrte oder seinen Adel mit grof3er Geste hintanstellte. Das gravitatische Auftreten, der be-
strickende Charme des Grandseigneurs, die Vorliebe fir Aufmachung und Représentation,
stilvolles Arrangement und festliche Dekoration waren das Erbteil seiner adligen Geburt und
Erziehung.

Die Welt des Adels, in die Zinzendorf hineingeboren wurde, war freilich von der franzosi-
schen Hofkultur und Lebensart, die im adligen Deutschland ihren Einzug gehalten hatte und
auch in seiner Geburtsstadt Dresden das Leben am Hof Augusts des Starken pragte, wenig er-
fallt. Es war vielmehr das Milieu des »frommen« Adels, in dem Zinzendorf aufwuchs. Diese
durch Verwandtschaft und Freundschaft eng verbundenen Familien waren meist schon mit
Spener und dann mit Francke in eine »gesegnete Konnexion« getreten, schickten bald ihre
Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 1 6/3/2022



Séhne zur Erziehung in Franckes Adelspaddagogium, bezogen aus Halle geistlichen Rat und
erhielten erweckte Hauslehrer und fromme Regierungsrate vermittelt. Mit dem Halleschen
Hauptquartier und untereinander stand man in regem Austausch und von der »Weltférmig-
keit« der unbekehrten Standesgenossen grenzte man sich streng ab; Spiel und Tanz, Balle und
Maskeraden, Komddien und Opern waren an diesen kleinen und kleinsten Hofen verpont. In
der religitsen und sozialen Verantwortung fur ihre Untertanen zeigte ihnen der Pietismus ihre
Lebensaufgabe, und die geistliche Erbauung bot ihnen ein mehr als adédquates Entgelt fur ver-
schmahte weltliche Gendsse.

Zu diesen pietistischen Adelskreisen gehorte die Familie von Zinzendorfs Mutter, und auch
Zinzendorfs Vater, der nur wenige Wochen nach der Geburt von Nikolaus Ludwig einen fri-
hen Tod fand, hatte Spener nahegestanden. Die Schilderungen vom seligen Sterben des Va-
ters, die der junge Graf im Stil pietistischer Biographik durch seine Mutter erhielt, gehérten zu
seinen friihen Kindheitserinnerungen und hinterlieRen einen bleibenden Eindruck. In Paul
Gerhardts »O Haupt voll Blut und Wunden, das sich der Sterbende hatte vorsingen lassen,
konnte Zinzendorf im Rickblick sein eigenes Lebensthema wiederfinden.

Die dominierende Gestalt in Zinzendorfs Kindheit war seine GroBmutter Henriette Katharina
von Gersdorf, auf deren Gutsschlof3 GroBhennersdorf in der Oberlausitz er bis zum 10. Le-
bensjahr aufwuchs. lhr war der kleine »Lutz« zur Erziehung tibergeben worden, als seine
Mutter eine zweite Ehe mit dem preuRischen Generalfeldmarschall von Natzmer — auch er
ein Anhanger Speners und Franckes — einging. Die verwitwete »Landvdgtin« war eine ener-
gische, zugleich musisch begabte und schon in zeitgendssischen Lexika zu den gebildetsten
Frauen [349] Deutschlands gerechnete, auch politisch einfluBreiche Dame. Mit der befreunde-
ten Benigna von Solms-Laubach, der Gromutter der spéteren Grafin Zinzendorf, zahlte sie
zu den bedeutendsten Frauen des deutschen Pietismus, dessen Anliegen sie nach Kréften for-
derte. Sie korrespondierte mit Spener, mit Francke und dessen Mitarbeitern und empfing de-
ren Besuche. Doch mit treuer Kirchlichkeit und der Hochachtung fir die »alten Kraftprinci-
pia« des Luthertums verband die Freifrau von Gersdorf tiberkonfessionelle Weite und die eso-
terische Wertschatzung fur das Erbe des mystischen Spiritualismus. Sie studierte Jakob
Bohme und forderte radikale Pietisten wie Hochmann von Hochenau, der zeitweise Hausleh-
rer ihres Sohnes war, oder Petersen, den sie finanziell unterstitzte. Einem &hnlichen Zusam-
menspiel dieser Traditionsstrome werden wir im Leben und Wirken ihres Enkels auf Schritt
und Tritt begegnen.

Von der Grol3mutter hat Zinzendorf nach eigenem Zeugnis seine »Principia« erhalten, durch
ihr Vorbild, ihr Gebetsleben, durch die Gottesdienste und Andachtsstunden der Hofgemeinde
wurden seine ersten religiosen Erfahrungen geformt. Daneben haben auch andere Bezugsper-
sonen seiner Kindertage den Grafen in pietistischem Sinn geprégt: seine Mutter, seine »unge-
mein innige und andachtige« Tante Henriette und sein erster Hauslehrer, ein junger Hallescher
Theologe.

In diesem von pietistischem Geist geséattigten Milieu hat sich der junge Graf eine Frommigkeit
angeeignet, die in der »zartlichen Anhéanglichkeit an den Heiland« ihre Mitte fand. Thm wand-
te sich der ohne Geschwister aufwachsende Knabe mit der ganzen Intensitét seiner kindlichen
Vorstellungskraft zu; er war sein Bruder, sein Gesprachspartner, sein Spielgeféhrte, der Ad-
ressat seiner Kinderbriefe. Schon damals fesselten die Menschwerdung und das Leiden Christi
vor allen anderen Evangelienberichten sein Interesse. Seine emotionale Bindung an die Ge-
stalt des Heilands lieR ihn auch friihe rationale Anfechtungen tberwinden, die ihn schon als
Achtjahrigen in tiefes Spekulieren stiirzten. Zum ersten Mal begegnet hier der Gegensatz von
Spekulation tber die unerforschliche Gottheit und der Erfahrung der N&he des menschgewor-
denen Heilands, der in Zinzendorfs spaterer theologischer Entwicklung grundlegend wurde.

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 2 6/3/2022



Die Erziehung in Franckes Paedagogium in Halle (1710-1716), das Zinzendorf — als erster
Reichsgraf — besuchte, bedeutete in seiner religidsen Entwicklung keinen Bruch, sondern
eine Fortfuhrung des in GroBhennersdorf Grundgelegten. Wohl aber machte ihm die Umstel-
lung von der Nestwarme des groBmutterlichen Hauses auf die strenge Zucht der Franckeschen
Anstalten schwer zu schaffen, und sein »inegales Wesen, das in der Pubertét verstarkt zur
Geltung kam, sorgte fiir eine an Konflikten reiche Schulzeit. Die anfanglichen Kontaktschwie-
rigkeiten, durch seinen sozialen Status und gesonderte Unterbringung noch erschwert, und die
intrigante Tyrannei seines Hofmeisters lie3en den jungen Grafen umso mehr bei dem Heiland
seiner Kindertage Zuflucht und [350] Geborgenheit suchen. Auf diesem Hintergrund 1aRt sich
auch das Bestreben verstehen, in kleinen Gruppenbildungen und Griindung von »Sozietaten«
die ersehnte Gemeinschaft herzustellen, die in der Ausrichtung auf den Heiland ihre Mitte und
im geplanten Wirken flr seine Sache in der Welt ihre Aufgabe fand.

Der Hallesche Aktivismus, den Zinzendorf in seinen Entwicklungsjahren kennenlernte, hat
seinen Unternehmungsgeist bleibend gepréagt. Konnte doch der junge Reichsgraf, der einen
standesgemafen Ehrenplatz an Franckes Tafel einnahm, bei den Mahlzeiten taglich »erbauli-
che Nachrichten aus dem Reich Gottes« héren, die hier im Hauptquartier des Pietismus einlie-
fen, und zahlreiche Besucher aus Deutschland und anderen L&ndern kennenlernen. Auch sein
Interesse fir die Mission wurde durch Missionsberichte und die Bekanntschaft mit Missiona-
ren entfacht und so der Keim dazu gelegt, dal3 Zinzendorf spater zu einem Pionier der Welt-
mission wurde.

Gegen seine Neigung, die sich deutlich auf die Theologie richtete, nétigte ihn seine Familie
zum standesgemaélen juristischen Studium, und zwar nicht in Halle, sondern in Wittenberg,
der Hochburg der Orthodoxie (1716-1719). Darauf hatte sein Onkel und Vormund bestanden,
der dem Pietismus nicht gewogen war.

Wenngleich ihm der Besuch theologischer Kollegs ausdriicklich untersagt war, erwarb sich
Zinzendorf doch durch Lektire und Gespréache mit Theologen eine nicht geringe theologische
Bildung. Er studierte die Bibel in den Ursprachen, verglich verschiedene Ubersetzungen, lieh
sich theologische Werke aus; bevorzugte Lekttire waren natirlich die Schriften Speners und
Franckes. Nicht zu unterschéatzen ist aber die Wirkung orthodoxer Predigten, die Zinzendorf
allsonntaglich zweimal horte; eine Predigtreihe tber das Glaubensbekenntnis hat er mit beson-
derer Aufmerksamkeit verfolgt, und Luthers Erklarung des zweiten Artikels blieb ihm lebens-
lang ein theologischer Lieblingstext. Besonders fruchtbar waren die Kontakte zu Professor
Wernsdorf, dem nach Léscher bedeutendsten Vertreter der Spatorthodoxie. Obwohl dieser
schon manche literarische Klinge mit den Giel3ener und Hallenser Pietisten gekreuzt hatte,
ging er verstandnisvoll auf den jugendlichen Eiferer fur die Sache Halles ein. Durch diese Be-
gegnungen und das Studium einschlagiger, von Wernsdorf ausgeliehener Kontroversschriften
machte sich Zinzendorf mit dem Gegensatz zwischen Pietismus und Orthodoxie eingehender
vertraut. Seine soziale Stellung ermdglichte es ihm, den Plan eines Friedensgesprachs zwi-
schen Halle und Wittenberg zur Beendigung des »deutschen Religionskrieges« zu betreiben,
bis ihm seine Familie alle weiteren kirchenpolitischen Aktivitaten in dieser Sache untersagte.

Seine irenischen Projekte griffen aber noch weit dariiber hinaus. Er nahm lebhaften Anteil an
der unionistischen Stimmung, die aus Anlal3 der zweihundertjahrigen Reformationsjubil&en in
Teilen des Protestantismus aufkam. Zin-[351]zendorf entwarf in den n&chsten Jahren vier (un-
gedruckte) Unionsschriften und korrespondierte mit dem in diesen Fragen rihrigen Tubinger
Theologen Christoph Matthias Pfaff.

Die »Kavalierstour« (1719-1720), die Bildungsreise eines jungen Adligen, sollte der Erweite-
rung des Horizonts und der Fortsetzung der Studien, dem Erlangen der nétigen Sicherheit auf

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 3 6/3/2022



dem gesellschaftlichen Parkett und dem Kennenlernen und Sichbekanntmachen dienen. Sie
fiihrte Zinzendorf in die kulturellen Zentren Westeuropas, in die Niederlande und nach Paris.

Fur seine religidse Entwicklung empfing er dabei nachhaltige Impulse. Hatte der junge Graf
bisher nur die Welt des Luthertums und seine theologisch-kirchenpolitischen Fraktionen ge-
nauer kennengelernt, so erlebte er in den Niederlanden die bunte konfessionelle Vielfalt, die
sich im Land der Religionsfreiheit darbot; er begegnete dem westeuropéischen Calvinismus
und seinen Richtungen, traf mit Katholiken, Anglikanern, Mennoniten zusammen und konnte
sogar zweimal einem armenischen Gottesdienst beiwohnen.

In Holland kam er auch mit der européischen Frihaufklarung in nahere Bertihrung. Vielleicht
hat er damals schon Pierre Bayles »Dictionnaire critique« kennengelernt, auf das er spéater
gern zurtckgriff, um die Antithetik von Vernunft und Offenbarung hervorzukehren.

Nicht minder eindricklich waren fur Zinzendorf die sieben Monate, die er in Paris verbrachte.
Einerseits wulRte er es im Vollgeflhl seines Standes tiberaus zu goutieren, sich in hdchsten
Gesellschaftskreisen zu bewegen, und wenn es um einen »point d’honneur« ging, konnte der
junge Graf alle fromme Demut vergessend sich zu auRerst empfindlichen Reaktionen hinrei-
Ren lassen. Andererseits mufte einem einstigen Zdgling der Franckeschen Anstalten und »ri-
giden Pietisten, als den er sich betrachtete, das Treiben der Weltstadt Paris und ihrer oberen
Gesellschaft als gigantische Illustration dessen erscheinen, was »Welt« war. Hier bewahrte er
pietistische Strenge und war auch in »Mitteldingen« wie Spiel und Tanz von kompromifloser
Abstinenz. Lieber trug er das Image eines Sonderlings als Schmach — und Adel! — der wah-
ren Nachfolger Christi.

Der Pariser Aufenthalt vermittelte Zinzendorf vor allem eine eingehende Kenntnis des Katho-
lizismus und der damaligen Bewegungen in der franzosischen Kirche. Es ist fur Zinzendorfs
Verhéltnis zum Katholizismus nicht ohne Belang, dal? er ihn in der Form des Jansenismus in-
tensiver kennenlernte. Durch den Rickgriff auf Augustins Gnadenlehre zeigte diese Richtung
wieder starkere Affinitaten zur evangelischen Theologie, und schon von Zeitgenossen wurde
sie als katholische Erneuerungsbewegung mit dem Pietismus auf evangelischer Seite vergli-
chen und zusammengestellt, mit dem sie den Zug zur Innerlichkeit und die moralische Strenge
teilte. Die gallikanische Opposition gegen Rom hatte sich zum Teil mit dem Jansenismus ver-
bunden, namhafte Vertreter des Klerus hatten gegen die antijansenistische Bulle »Unigenitus«
des Papstes an ein Allgemeines [352] Konzil appelliert — Vorgénge, die im deutschen Protes-
tantismus starke Beachtung fanden. Im Kreise solcher »Appellanten« begegnete Zinzendorf
interessanten Gesprachspartnern, besonders zum Pariser Erzbischof, Kardinal de Noailles, trat
er in eine freundschaftliche Beziehung, die in einer Korrespondenz bis zu dessen Tod (1729)
fortgefuhrt wurde.

Trotz der unausrdumbaren konfessionellen Meinungsverschiedenheiten meinte Zinzendorf, in
gemeinsamer Jesusliebe und der »Nachfolge seines heiligen Lebens« ein von theologischen
Divergenzen unberihrtes wesentliches Substrat des christlichen Glaubens zu erkennen, das
ein gegenseitiges Annehmen als Kinder Gottes ermdglichte. Dal3 er spater (1723/1725) Jo-
hann Arndts Biicher Vom wahren Christentum ins Franzdsische ubersetzen liel3 und die ge-
druckte Ausgabe dem Kardinal widmete, weist auf die von Arndt rezipierte Tradition der mit-
telalterlichen Mystik als einigendes Band der Frémmigkeit.

Die Begegnungen mit Christen anderer Konfessionen betrachtete Zinzendorf als wichtigsten

Gewinn seiner Bildungsreise, ihr Fazit war sein Vorsatz, von nun an »das Beste in allen Reli-
gionen [Konfessionen] zu entdecken.

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 4 6/3/2022



Nachhaltig verstarkt und inhaltlich ausgepréagt worden ist diese »unparteiische« Haltung durch
Zinzendorfs Verbindung mit dem frommen Grafenhof ReuB-Ebersdorf, wo er nach zwei an-
derweitigen Uberstiirzten und ungliicklich verlaufenen Brautwerbungen in der Comtesse Erd-
muthe Dorothea eine standesgemafie und gleichgesinnte Ehefrau fand. Bei seinen mehrwdchi-
gen Aufenthalten 1721 und 1722 hat Zinzendorf hier entscheidende Eindriicke fur die weitere
Entwicklung seiner Theologie und Frommigkeit empfangen. Sie betreffen drei Bereiche: das
Kirchenverstandnis, die Blut- und Wundenfrommigkeit und die Eheauffassung.

In der Schlol’gemeinde der kleinen reufischen Residenz traf er auf Pietisten verschiedenster
Schattierung, Kirchentreue und Separatisten, die sich in iberkonfessioneller Gemeinsamkeit
erbauten. Es war das Konzept einer »philadelphischen« Gemeinschaft, dem Zinzendorf hier
begegnete und das ihn bleibend pragte; Ebersdorf sollte fiir Herrnhut Modellcharakter erhal-
ten.

Mit dem Stichwort »Philadelphia« verkntipften sich im 17. und 18. Jahrhundert geschichtsthe-
ologische Spekulationen und Erwartungen, die sich aus einer weit zuriickreichenden, im ein-
zelnen noch kaum erhellten Traditionsgeschichte speisten. Eine zentrale Rolle spielte dabei
die allegorische Deutung der sieben Sendschreiben der Johannesoffenbarung auf ebensoviele
Perioden der Kirchengeschichte. Man wahnte die nachreformatorische Christenheit in der
Epoche von Sardes, da sie trotz des lebendigen Namens tot sei (Apk 3,1 ff). Ihr werde die Zeit
von Philadelphia (Apk 3,7ff) folgen, in der die wahren Kinder Gottes, die ausgeharrt, das
Wort Christi bewahrt und seinen Namen nicht verleugnet hatten (Apk 3,7.9), aus allen vier
Winden (Mt 24,31) gesammelt wirden zur Brautgemeinde des Lammes (Apk 21). Die »Sek-
ten« [Konfessionskirchen] wiirden als [353] Teil »Babels« (Apk 14,8 u. 6.) zugrundegehen
und die unter ihnen zerstreuten Kinder (1 Pe 1,1) der einen unsichtbaren Kirche »alle eins«
werden (Joh 17,21). Der Name »Philadelphia«, verstanden als die alle »Sekten« und deren in-
toleranten Lehr-»Meinungen« iberschreitende, »unparteiische« Bruderliebe, charakterisiere
das Verhalten der wahren Kinder Gottes (1 Kor 5,2, 1 Kor 13).

Das waren bei einer groRen Variationsbreite im einzelnen die Grundziige der Anschauungen,
die im mystischen Spiritualismus des 17. Jahrhunderts, vor allem im Gefolge Jakob Bohmes,
entwickelt und am nachhaltigsten von der »philadelphischen Gesellschaft« der englischen
Béhme-Schiilerin Jane Leade (gest. 1704) propagiert worden waren. lhre ins Deutsche Uber-
setzten Schriften Ubten besonders im radikalen Pietismus einen breiten Einflu® aus. J. W. Pe-
tersen, ihr namhaftester Vertreter in Deutschland, stand in Verbindung mit Ebersdorf, und sein
Freund Georg Klein-Nicolai war sogar zeitweise Hofprediger der SchloBgemeinde und Haus-
lehrer der spateren Grafin Zinzendorf. Mit beiden hat Zinzendorf in den 1720er Jahren nicht
nur korrespondiert, sondern sie auch persénlich kennengelernt.

In der philadelphischen Gedankenwelt bot sich Zinzendorf ein Modell, in das er seine Erfah-
rungen von der Relativitat der Konfessionsschranken, die er in Holland und Frankreich ge-
macht hatte, einbringen konnte. Es ist bezeichnend, daR das Kennwort »philadelphisch« bei
ihm zum ersten Mal im Herbst 1721 begegnet und sein Selbstverstandnis und Sendungsbe-
wulitsein zusammenfassend ausdriickt: Er meine, schrieb er damals an die GroRmutter, daf}
Gott ihn »zum Werkzeug und Mitarbeiter in seiner philadelphischen Gemeinde versehen«
habe. VVon nun an wurde »Philadelphia« zu einem Leitmotiv seines Denkens und Handelns.

Ebersdorf war auch eine Pflegestatte der Blut- und Wundenfrommigkeit. Sie war eine Frucht
der Aufnahme mittelalterlicher Passions- und Brautmystik in der evangelischen Erbauungsli-
teratur in einem breiten Traditionsstrom vom Ende des 16. bis in das 18. Jahrhundert. Das

Leiden des »Blutbrautigams« von der Beschneidung bis zum Kreuz bot den Dichtern des Ba-

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 5 6/3/2022



rock einen unausschopflichen Stoff, wobei freilich die Gefahr nicht gering war, dal3 man her-
meneutische Wegmarken Luthers (WA 22,131-142) Gberschritt und in mystisch-spiritualisti-
sches Fahrwasser geriet. Zinzendorf waren die Tone der Blut- und Wundenfrommigkeit von
Kindheit an (z. B. aus Gedichten der GroBmutter) vertraut. In Ebersdorf aber fand er sie in
schwelgerischer Dichte vor: man »tunkte« die Seele in das purpurrote Blut des Lammleins Je-
sus«, barg sich »in die Felslocher der heiligen Wunden« und legte sich »an die Briste seiner
Liebe«.

Fur Zinzendorfs Eheverstandnis sind die Auffassungen des Radikalpietisten Hochmann von
Hochenau (gest. 1721) wichtig geworden, der sich bei seinem unsteten Wanderleben mehr-
fach in Ebersdorf aufgehalten und auch die Comtessen tief beeindruckt hatte. Seine asketisch-
mystische Eheauffassung unterschied aufsteigende Grade von Ehen von einer ganz »tieri-
schen« bis zur christlichen, die [354] »zwei in dem Blute Jesu geheiligte Gemiiter« schlieen
und die unter Ausmerzen der sexuellen Lust der Kindererzeugung zu Gottes Lob dient; als
hdchste Formen der Ehe galten ihm die jungfrauliche (ohne Geschlechtsgemeinschaft) und die
Ehe mit Christus im Sinne der Brautmystik bei irdischer Ehelosigkeit (die Zinzendorfs
Schwaégerin gewéhlt hatte).

Vor der Heirat (1722) trat aber zundchst die Frage in den Vordergrund, welcher Tatigkeit der
Graf nach dem AbschluR der Ausbildung und dem Erreichen der Volljahrigkeit nachgehen
sollte. Er selbst hegte die durch Francke genéhrte Hoffnung, als Nachfolger des verstorbenen
Barons von Canstein in den Dienst der Halleschen Anstalten zu treten und aufgrund seiner so-
zialen Stellung so wie jener der Mittelsmann zu den Kreisen des frommen Adels und politi-
scher Berater und Promotor zu werden. Nur widerstrebend beugte sich Zinzendorf schlieRlich
dem bestimmten Wunsch der Familie, eine seinem Stand und der Familientradition gemaRe
Laufbahn im kursachsischen Staatsdienst einzuschlagen, und trat im Herbst 1721 als Hof- und
Justizrat in die Dresdener Regierung ein. Die Verweigerung der Eidesleistung auf die Konkor-
dienformel wirft ein bezeichnendes Streiflicht auf die theologische Position des 21jahrigen
Grafen.

Die Tatigkeit als Verwaltungsjurist in Dresden fillte ihn keineswegs aus. In diesem Beruf ver-
mochte er seine eigentliche Berufung nicht zu erblicken. Schon bald begann er mit der Veran-
staltung von Konventikeln in seiner Wohnung, um die zerstreuten wahren Kinder Gottes zu
sammeln. Das Bemiihen um Gichtelianer und andere Separatisten weist auf die philadelphi-
sche Grundhaltung hin. Sie tritt noch deutlicher zutage, wenn man die gleichzeitigen Entwick-
lungen in der Oberlausitz betrachtet.

Dort kaufte Zinzendorf 1722 von seiner GroBmutter das Gut Berthelsdorf und traf sogleich
erste Malinahmen zur Einrichtung einer Hofgemeinde nach Ebersdorfer Vorbild. In seiner
neuen Eigenschaft als Patron berief er den erweckten Theologen Johann Andreas Rothe
(Dichter des Liedes: Ich habe nun den Grund gefunden, EKG 269) zum Pfarrer. Mit ihm, dem
Gorlitzer Pfarrer Schaffer und seinem nach Berthelsdorf gezogenen Schulfreund, dem — re-
formierten — Schweizer Friedrich von Wattewille, schloR er den »Bund der vier Brider,
dessen Hauptaufgabe die Forderung der Gemeinschaft der Kinder Gottes sein sollte. Uber die
n&here Umgebung hinaus falte man sogleich weitere Kreise ins Auge. Die »philadelphische
Arbeit« sollte durch Predigten, Reisen, Schriften und Korrespondenz erfolgen. In den prakti-
schen Gestaltungen ist noch deutlich die Nachahmung Hallescher Vorbilder erkennbar: der
Bau eines Anstaltshauses mit Adelspaedagogium, Waisenhaus und Méadchenanstalt und die
Einrichtung einer eigenen (wegen nicht erhaltener staatlicher Genehmigung bald nach Ebers-
dorf verlegten) Buchdruckerei, in der preiswerte erbauliche Traktate, ein eigenes Berthelsdor-
fer Gesangsbuch und ein Bibeldruck, der noch billiger sein sollte als die Cansteinschen Aus-
gaben, herausgebracht wurden. [355]

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 6 6/3/2022




In den Kapitelsummarien dieser sog. Ebersdorfer Bibel (1727) sind wiederum Zinzendorfs
philadelphische Uberzeugungen erkennbar. Ein Anhang von ca. 3000 Verbesserungsvorschla-
gen zur Lutherlbersetzung aus Rothes Feder bildete den Auftakt fiir Zinzendorfs spatere Be-
miithungen um eine neue Ubertragung des Neuen Testaments (1739-1746).

Ohne Angabe des Druckortes wurde 1725-1726 auch der »Dresdnische Socrates« gedruckt,
ein anonymes »Journal« in der Art der damals in Mode kommenden moralischen Wochen-
schriften, das den jungen Hof- und Justizrat Zinzendorf zum Verfasser hatte (2. Aufl. 1732:
»Teutscher Socrates«). Dabei handelte es sich um den Versuch, die von der beginnenden Auf-
klarung beeinfluliten und sich dem Christentum entfremdenden Bevolkerungskreise zu errei-
chen — ein Vorhaben, das man als Vorlaufer von Schleiermachers »Reden tber die Religion
an die Gebildeten unter ihren Veréchtern« (1799) ansehen kann.

Zinzendorf will Vorurteile gegen das Christentum destruieren und aufzeigen, »was eigentlich
einen Christen ausmache«. In zugespitzter Polemik konfrontiert er das zu zénkischen »Mei-
nungen« und konventionellem »Formen-Dienst« degenerierte »Maul- und Namenchristen-
tum« mit der wahren Religion der Nachfolge Christi. Die »sokratische Methode« (das »Nach-
denken stutzig machen) ist freilich nur eine negative Propéadeutik, insofern sie Anstdi3e aus-
raumt, religiése Unruhe und das Heilsverlangen der Menschen weckt. Der Glaube aber ist
ausschlieBlich Werk der géttlichen Gnade; hier muf3 »die Philosophie der Kraft Jesu vollkom-
men weichen« (HS 1, 170).

Obwohl der Autor der Blatter zundchst unerkannt blieb, gestalteten sich Zinzendorfs geistli-
che Unternehmungen in Dresden immer schwieriger. 1727 wurden die Privatversammlungen
verboten und das Oberkonsistorium publizierte eine gedruckte »Warnung« vor dem Ebersdor-
fer Bibeldruck, dessen Konfiszierung Zinzendorf gerade noch abwenden konnte. Inzwischen
hatten sich jedoch auf Zinzendorfs Besitz in der Oberlausitz Entwicklungen angebahnt, die
ihm ein neues Wirkungsfeld erdffneten und zu seiner eigentlichen Lebensaufgabe werden
sollten.

1722 hatte Zinzendorf drei Familien, Glaubensflichtlingen aus Mahren, die Ansiedlung auf
seinem Grund und Boden gestattet. In den folgenden Jahren kamen immer neue Exulanten
hinzu. Es handelte sich meist um deutschsprachige Abkémmlinge der alten, aus der hussiti-
schen Bewegung hervorgegangenen, von der Gegenreformation zerschlagenen Briiderunitét,
deren Tradition freilich nur noch bei wenigen Familien in Resten fortlebte. Die Emigration
nach Sachsen und Schlesien war seit dem Einsetzen der Gegenreformation nie ganz abgeris-
sen. Sie hatte durch die verschérfte Verfolgung der Nichtkatholiken in den Habsburger Gebie-
ten unter Kaiser Karl V1. neuen Auftrieb erfahren, aber ebenso durch die Neubelebung evan-
gelischen Selbstverstandnisses aus heimlich verbreiteter pietistischer Erbauungsliteratur. Un-
ter Fihrung des Zimmermanns Christian David [356] (gest. 1751) entstand am Hutberg die
Siedlung Herrnhut, die sehr schnell auch auf erweckte Kreise der ndheren und weiteren Um-
gebung eine wachsende Anziehungskraft auslibte. 1727 zahlte der Ort bereits 300 Einwohner
und 1736 war er auf fast 700 angewachsen.

Schon bald sah sich Zinzendorf gendtigt, den Verhaltnissen in dieser Emigrantenkolonie ein-
gehender seine Aufmerksamkeit zu schenken. Neben Spannungen im birgerlichen Zusam-
menleben erwuchs eine stete Unruhe durch die Anpassungsschwierigkeiten der Mahren, die in
ihrer Heimat eine religiose Untergrundexistenz gefuhrt hatten und sich nun in das geordnete
Kirchenwesen einer lutherischen Parochie mit z. T. fur sie fremdem Brauchtum (Privat-
beichte, Oblaten beim Abendmahl) einfugen sollten. Sie verband sich mit Stimmen radikaler
Kirchenkritik, die sich auch gegen Pfarrer Rothe und Zinzendorf als Patron richtete.

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 7 6/3/2022



Die Gefahr separatistischen Wildwuchses auf eigenem Grund und Boden bewog Zinzendorf
schlieBlich, sich vom Staatsdienst beurlauben zu lassen (1727) — in den er nie zuriickgekehrt
ist — und sich ganz auf die Téatigkeit in Herrnhut zu konzentrieren. In mihevoller Kleinarbeit
gelang es ihm, den Frieden wiederherzustellen und den Zusammenhalt des Ortes zu sichern.
Zur auleren Gestaltung benutzte Zinzendorf althergebrachte Rechtsformen der Oberlausitz:
herrschaftliche »Rigen« und freiwillig vereinbarte Statuten der Dorfbewohner (»Willkiir«).
Im Rahmen der Parochie Berthelsdorf, deren Pfarrer flr Predigt, Sakramentsverwaltung und
Amtshandlungen zusténdig blieb, erhielt Herrnhut durch die Einrichtung von Laiendmtern der
apostolischen Zeit wie Altesten, Lehrern, Ermahnern usw. (angeregt durch G. Arnolds »Ab-
bildung der ersten Christen«) und geregelter Erbauungsversammlungen eine Art geistlicher
Selbstverwaltung, die sich immer starker strukturierte und ausdehnte. Religidses Konventikel
und birgerliche Kommune fielen zur »Ortsgemeinde« zusammen.

Den kronenden Abschlul? erfuhren Zinzendorfs Bemiihungen in einer religidsen Erweckung,
die in der gemeinsamen Abendmahlsfeier am 13. August 1727 in der Berthelsdorfer Kirche
gipfelte. Hier erlebten die Versammelten nach den schweren Krisen den inneren Zusammen-
schluf3 zur »Bridergemein(d)e«.

Die Einbindung in die lutherische Landeskirche, auf die Zinzendorf aus kirchenpolitischen
Rucksichten und aus Uberzeugter »Religionstreue« groRen Wert legte, stand freilich von An-
fang an mit dem philadelphischen Gemeindekonzept in spannungsvoller Konkurrenz. Neben
den Mahren, die etwa die Halfte der Herrnhuter Einwohner stellten, gehdrten Leute unter-
schiedlicher konfessioneller Provenienz zur Briidergemeine, sogar einer der Altesten war
Schwenckfelder, und nach den Statuten sollte Herrnhut »in bestandiger Liebe mit allen Bru-
dern und Kindern Gottes in allen Religionen [Konfessionen] stehen« (Hahn-Reichel, 75).
Wenn Zinzendorf von einer »ecclesiola« sprach, so verstand er darunter ein philadelphisches
Kirchlein wahrer Christen im &ulReren Gefiige der lutherischen Religionsverfassung (der er
trotz unbestrittener VVorziige in der Lehre das [357] Prédikat »Kirche« nicht zugestand). Von
daher ist es konsequent, daB die Herrnhuter eigene Abendmahlsfeiern in der Berthelsdorfer
Kirche hatten, an denen die nicht zur Gemeinde gehérenden lutherischen Berthelsdorfer nicht
teilnehmen durften.

Das religidse Leben, das sich seit 1727 in Herrnhut entwickelte, steht in der evangelischen
Frommigkeitsgeschichte einzigartig dar. Das Dorf in der Oberlausitz wurde zu einem neuen
Zentrum des Pietismus. Den Mittelpunkt bildeten die Versammlungen im Saal des Gutshau-
ses, aus denen neue gottesdienstliche Formen wie etwa die »Singstunde« (mit einer aus anein-
andergereihten Liedstrophen bestehenden Liederpredigt) entstanden. Urchristliche Brauche
wie Liebesmahl (Agape) und FulRwaschung wurden (wohl angeregt durch Lektlre G. Ar-
nolds) eingefiihrt. Im »Saal« wurde Zinzendorf zum gravitatischen Liturgen, hinreiBenden
Prediger und einfiinlsamen Seelenfiihrer. Auch seine poetische Begabung — schon 1719 hatte
der beriihmte Menantes (C. F. Hunold) Gedichte des jungen Grafen veroffentlicht; 1735 er-
schienen seine »Teutschen Gedichte« - fand hier ein reiches Betatigungsfeld, und die Ver-
sammlungen sind der Sitz im Leben fur eine Unzahl seiner geistlichen Dichtungen.

Kennzeichnend fiir die Briiddergemeine wurde die innere Strukturierung. Die Trennung nach
Geschlechtern und Familienstand zu besonderen »Chdren« sollte sowohl sittliche Gefahrdun-
gen vermeiden helfen als auch eine gruppenspezifische Seelsorge ermdglichen. Letzterem
dienten auch die Kleinkreise der nach Sympathie zusammengeschlossenen »Banden« und die
nach geistlichen Wachstumsgraden eingestuften »Klassen« (die bald wieder verschwanden).
Eine rigorose Gemeindezucht sollte der Bewahrung der Gemeinde in apostolischer Reinheit
dienen. Seit 1729 pflegte man — ankn(pfend an &ltere pietistische VVorbilder — den Brauch,
ein Bibelwort oder ein Lied-»Versel« als Losung, als geistliche Tagesparole, auszugeben. Die

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 8 6/3/2022



seit 1731 fir ein ganzes Jahr im voraus ausgewahlten und gedruckten Losungen sind vor al-
lem durch die Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts zu einem der verbreitetsten Erbau-
ungsbucher der evangelischen Christenheit geworden.

Eine Besonderheit der Briidergemeine war die Lospraxis. Sie begegnete zwar auch in anderen
pietistischen Kreisen in verschiedenen Formen, ist aber nirgends so extensiv und konsequent
gelibt worden. Zinzendorf glaubte sich durch biblische Vorbilder und ein positives Urteil Lu-
thers (WA 19,212-214) berechtigt, dem Heiland vorgelegte Fragen durch das Los entscheiden
zu lassen (Ja/ Nein/leeres Los = Frage bleibt offen). In kaum vorstellbarem AusmaR wurden,
nach vorausgegangener grindlicher Beratung und durch ein kompliziertes System von Spiel-
regeln reguliert, Personalentscheidungen, Eheschlieungen, Reiseplane, Verhandlungsfihrun-
gen dem Losurteil anheimgestellt.

Die Herrnhuter Gemeinde lebt jedoch nicht in geistlicher Selbstgeniigsamkeit und Selbstbe-
spiegelung. Ihre geschichtliche Bedeutung hangt an den nach auf3en gewandten Aktivitéten;
das gemeindliche Innenleben war ausgerichtet auf die [358] Sache Christi in der Welt. In Ge-
stalt des Herrnhuter »Streitertums« erfuhr der Gedanke der ritterlichen militia Christi durch
den Grafen eine Neufassung. Botengange in die nahere Umgebung und in die Ferne sollten
dazu dienen, Seelen zu erwecken und fur den Heiland zu gewinnen, Verbindungen zu den zer-
streuten »Stillen im Lande« aufzunehmen und zu pflegen. So entstanden mit den Mahren als
geistlichem Stof3trupp die Anfénge der Herrnhuter »Diaspora«-Arbeit. Das Hauptziel blieb die
»herzustellende Gemeinschaft wahrer Kinder Gottes« (Bedenken und besondere Sendschrei-
ben, 1734-35, Untertitel).

Die philadelphische Konzeption Zinzendorfs tritt besonders deutlich in seinen Verbindungen
zu radikalen Pietisten zutage. 1730 reiste er in die Zentren des westdeutschen Separatismus,
die Grafschaften Wittgenstein und Ysenburg, wo die frommen Grafen eine tolerante Religi-
onspolitik praktizierten, die weit tber die reichsrechtlichen Grundsatze hinausging. Pietisti-
sche Radikale der verschiedensten Schattierungen, die anderwarts mit staatlichen und kirchli-
chen Behdrden in Konflikt geraten waren oder sich durch Pietistenedikte eingeengt fiihlten,
hatten hier Asyl gefunden, lebten als Einzelgénger oder in lockerer Verbindung erbaulicher
Zirkel.

Berleburg war eine Hochburg der Philadelphia-Bewegung. Die SchloBgemeinde trug den glei-
chen Uiberkonfessionellen Charakter wie jene in Ebersdorf. Bei Johann Friedrich Haug, dem
bedeutendsten Verlagsdrucker radikalpietistischer Literatur, erschien seit 1726 die philadel-
phische Berleburger Bibel, an der Graf Casimir selbst mitarbeitete. Sein Leibarzt Dr. Johann
Samuel Carl hatte mehrfach versucht, in Deutschland philadelphische Verbindungen zu stif-
ten. Dem sollte auch die Zeitschrift »Geistliche Fama« dienen, die 1730 zu erscheinen begann
und gleich im 1. Stiick eine lobende Wirdigung der Herrnhuter Gemeinde enthielt, mit der
Carl Uber sein Unternehmen korrespondiert hatte.

Bei seinem Aufenthalt in Berleburg und im benachbarten Schwarzenau gelang es Zinzendorf,
die unterschiedlichen Kopfe und Richtungen nach Herrnhuter Muster auf Statuten zu ver-
pflichten und zu einer fest organisierten Gemeinde zusammenzuschlieRen und die Schlisselfi-
guren durch Betrauung mit Gemeinde&dmtern zu integrieren. Doch die kiinstlich zusammenge-
flgte Gemeinschaft, die nur unter dem Eindruck von Zinzendorfs Personlichkeit und dank sei-
ner Eloquenz zustandegekommen war, hielt nicht lange. Den festen &ulReren Ordnungen, die
Zinzendorf als unabdingbar fiir eine apostolische Gemeinde ansah, war man mehr und mehr
abgeneigt, man versplirte wenig Lust, sich von Herrnhuter Sendboten dirigieren zu lassen, kri-
tisierte »die unendliche Wirksamkeit« der Briidergemeine und empfahl stattdessen die mysti-

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 9 6/3/2022



sche »via passiva. So versagte sich ein quietistisches Warten auf Philadelphia dem »Streiter-
tum« Herrnhuts.

Bestéandiger, aber ebenfalls nicht von Dauer, war die Verbriderung, die Zinzendorf mit den
sog. wahren Inspirationsgemeinden in der Wetterau schlof3. Diese gingen auf franzdsische
Ekstatiker, versprengte »Propheten« aus dem Ceven-[359]nenaufstand, zurtick, die tber Eng-
land nach Deutschland gekommen waren und im radikalpietistischen Milieu eine enthusiasti-
sche Bewegung (mit deutlich philadelphischem Hintergrund) ausgel6st hatten. Im Gegensatz
zu dem z. T. extremen Individualismus der Berleburger und Schwarzenauer Separatisten hatte
sich hier eine straff organisierte Gemeinde mit Amtern und geistlichen »Klassen, strenger
Trennung der Geschlechter und scharfer Gemeindezucht gebildet; ihre Boten suchten auf Rei-
sen durch Deutschland und die Schweiz die Kinder Gottes zur endzeitlichen Gemeinde zu
sammeln und betreuten die erweckte Diaspora. »Die Inspirierten-Gemeinde steht der unseren
in allen Stlicken ganz gleich, als wenn wir's abgeredet hatten,« schrieb Zinzendorf fasziniert.
Nur die ekstatischen »Aussprachen« ihres Propheten, des Sattlers Rock, die als inspirierte Of-
fenbarungsreden verstanden wurden, sowie die Verwerfung der Wassertaufe und die Suspen-
dierung des Abendmabhls stiel3en bei Zinzendorf auf Kritik. Diese Dissenspunkte meinte er —
in optimistischer Fehleinsch&tzung — tberwinden zu kdnnen, sie erwiesen sich aber als un-
ausraumbar, fiihrten in den folgenden Jahren zu Zerwirfnissen und endgultigem Bruch.

War auch Zinzendorfs Lebensweg seit 1727 eng mit Herrnhut verflochten, schlof3 diese Bin-
dung doch zunéachst weitergreifende Ambitionen nicht aus. So weckte die Thronbesteigung
des frommen Christian V1. von Danemark (1731), auf die der deutsche Pietismus mit gro3en
Erwartungen blickte, bei Zinzendorf die schon langer gehegte Hoffnung, an diesem Konigshof
in einflulRreicher Stellung wirken zu kdnnen. Doch seine hochfliegenden Erwartungen und
pratentidsen VVorhaben zerschlugen sich. Die Verleihung des Danebrog-Ordens (den er trotz
frommer Skrupel annahm), war nur ein schwacher Trost.

Trotz dieses Fehlschlags erwies sich Zinzendorfs Aufenthalt bei den Kronungsfeierlichkeiten
in Kopenhagen als hochst folgenreich. Durch die Begegnung mit einem bekehrten Negerskla-
ven und zwei christlichen Eskimos erhielt sein Interesse flr die Heidenmission neue Impulse
und konkrete Ziele. In Herrnhut konnte er die Gemeinde fir seine Missionspléne begeistern:
1732 zogen die ersten Briider als Missionare in die Karibik, 1733 nach Gronland, und bis zu
Zinzendorfs Tod haben Herrnhuter unter groen Opfern an Menschenleben in 28 Gebieten der
Welt missioniert.

Die Herrnhuter Mission nimmt in der neuzeitlichen Missionsgeschichte eine Sonderstellung
ein. Zum erstenmal trat wieder eine sendende Gemeinde als Trager des Missionswerkes auf
und stellte aus ihren Reihen die Missionare, deren Zahl (226 bis zu Zinzendorfs Tod) schon
bald die der hallisch-d&nischen Unternehmungen weit tiberflligelte. Die Heidenmission war
aufs engste mit dem Leben der Gemeinde verknUpft, ihr galt ein GroRteil der Energien, in ihr
konnte der »Zeugentrieb« und das »Streitertum« ein adaquates Betatigungsfeld finden. Dal}
die Herrnhuter Mission zwar nicht ohne Verbindung zu den Kolonialméchten, aber nicht in
deren Auftrag arbeitete, abendlandische Kulturpropaganda [360] unterliel} und auf die ethni-
schen und kulturellen Besonderheiten der Heiden einging, gehort zu ihren riihmlichen Eigen-
schaften.

Immer blieb Zinzendorf der unermidliche Planer und Organisator, der neue Konzeptionen
entwickelte, Rickschlage auffing und neuen Mut machte. Zweimal weilte er selbst in Missi-
onsgebieten und konnte sich vor Ort Uiber die Probleme informieren, 1739 einen Monat auf
den westindischen Inseln, 1742 mehr als ein Vierteljahr bei Indianern der nordamerikanischen
Ostkuste: der deutsche Reichsgraf, der auf den Plantagen der Antillen Versammlungen flr

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 10 6/3/2022



Negersklaven hielt und der im Indianer-Wigwam in den nordamerikanischen Wéldern wohn-
te!

Wahrend die Hallesche Mission die konfessionelle Pragung der Missionsgemeinden bewul3t
bejahte, warnte Zinzendorf davor, die Heiden zu »Sektieren« [Angehdrigen einer bestimmten
Konfession] zu machen. Im Kontext seiner philadelphischen Hoffnungen sah er die letzte
grolle Erweckungszeit herannahen. So wie er die Herrnhuter Erweckung als VVorboten einer
neuen Zeit betrachtete, so war ihm auch die Mission ein VVorzeichen fur die »Zeit der Hei-
den«. Die »Erstlinge, die es fir den Heiland zu gewinnen galt, waren ihm das Angeld fur die
Aufnahme der Heidenvolker in die endzeitliche Brautgemeinde. Dann wirde auch die Bekeh-
rung Israels erfolgen (Rom 11,25ff). Und so hat er sich zeitlebens auch um ein messianisches
Zeugnis an die Juden bemdiht.

Als die ersten Missionare aufbrachen, war die duere Situation Herrnhuts hdchst unsicher. Die
fromme Siedlung mit ihren besonderen Lebensformen und anspruchsvollem Selbstverstdndnis
erweckte Miftrauen und Argwohn nicht nur bei den Pfarrern der Nachbarschaft, sondern auch
an vielen Orten, wo Herrnhuter Sendboten auftraten. Die literarische Polemik war vorerst
noch bescheiden, doch Geriichte tiber Herrnhut als Sektierernest und den Grafen als Sekten-
stifter kursierten schon in ganz Deutschland. Als die kaiserliche Regierung, die Zinzendorf
der Abwerbung Habsburger Untertanen aus Mahren beschuldigte, in Dresden diplomatisch
vorstellig wurde, drohte Herrnhut fiir Kursachsen tberdies zum brisanten Politikum zu wer-
den. Eine erste, wenn auch wieder zuriickgenommene Landesverweisung Zinzendorfs (1732)
war ein deutliches Alarmsignal; tber die Unsicherheit der Lage konnte man sich keinen Illusi-
onen mehr hingeben.

Zinzendorf entwickelte eine gefacherte Defensivstrategie. Seine Besitzungen in der Oberlau-
sitz wurden der Grafin tberschrieben, um so den Fortbestand Herrnhuts vom politischen
Schicksal des Grafen abzukoppeln. Die Mahren wurden mit dem Gedanken einer neuerlichen
Emigration, mit der sich ein Einsatz in der Mission verbinden lieR, vertraut gemacht.

Der kirchenpolitischen Absicherung dienten zwei MaRnahmen. Zinzendorf liel? einen als Pfar-
rer flr Herrnhut vorgesehenen Wirttemberger Theologen bei der Tulbinger Theologischen Fa-
kultat ein Gutachten einholen, das sowohl die evangelische Rechtglaubigkeit der Briiderge-
meine als auch die Legitimitat ihrer [361] besonderen, in der b6hmisch-mahrischen Tradition
begriindeten Einrichtungen attestierte (1733). Er selbst unterzog sich in Stralsund einem Exa-
men bei angesehenen orthodoxen Pfarrern (1734), die ihm die Rechtglaubigkeit in allen
Hauptpunkten der lutherischen Lehre bescheinigten — eine Reihe von Privatmeinungen
wurde wenigstens als nicht heterodox bezeichnet.

Auf der Grundlage des Tibinger Bedenkens und des Stralsunder Zeugnisses wollte Zinzen-
dorf einen weiteren Schritt tun und in den geistlichen Stand treten. Das war im evangelischen
Deutschland fiir einen Vertreter des hohen Adels ein ganz ungewdhnliches, ja anstoRiges Un-
terfangen (wie schon der Widerstand seiner Familie gegen ein Theologiestudium zeigte).
Denn im Gegensatz zur katholischen Kirche, in der die mittelalterlich-feudale Sozialstruktur
der Kirche mit der Zweiteilung des Klerus fortbestand und die hohe Geistlichkeit sich weitge-
hend aus dem Adel rekrutierte, hatte der evangelische Pfarrer seit der Reformation seinen fes-
ten sozialen Platz im Burgertum. So mul3te vollends bei einem Reichsgrafen die Wahl des
Pfarrerberufs als so groRer sozialer Abstieg erscheinen, dal3 er sich damit in den Augen seiner
Standesgenossen stark kompromittierte.

Ein von Zinzendorf betriebener Plan, der Adel und geistlichen Beruf in standesgeméler Weise

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 11 6/3/2022



hatte vereinen kdnnen — die Ubertragung einer wiirttembergischen Pralatur, mit der die Auf-
nahme unter die Landstdnde verbunden war - scheiterte. So begntigte sich der Graf damit,
durch zwei Predigten in Tibingen in den theologischen Kandidatenstand zu treten (1734).
Wenigstens der unter dem Beffchen angelegte Orden (»wie es in Frankreich die geistlichen
Ritter tun«) und ein die Bibel tragender Diener gaben dem Vorgang einen aristokratischen
Nimbus.

In demselben Jahr, noch vor der Reise nach Stralsund und in gewisser Hinsicht als deren Vo-
raussetzung, war bei Zinzendorf eine theologische Klarung erfolgt, die in seiner Entwicklung
eine Etappe markiert: »1734 wurde das Versohn-Opfer Jesu unsre eigne und ¢ffentliche und
einzige Materie, unser Universal wider alles Bose in Lehr und Praxi« (EB VII, Vorr.). Damit
war eine mehrjahrige religiose Krise iberwunden. Zwei Ereignisse hatten sie ausgelost: Ein
Hallenser Pietist hatte Zinzendorf die Gotteskindschaft bestritten, weil er keine Bekehrung
nach Franckeschem Muster erlebt hatte, und bei seinem Besuch in Berleburg war Zinzendorf
mit Johann Konrad Dippel zusammengetroffen, der das stellvertretende Strafleiden Christi
leugnete. In der Auseinandersetzung mit diesen Positionen hat Zinzendorf L6sungen gefun-
den, die Uber eine Konzentration friherer Anschauungen hinaus deutlich neue Akzentsetzun-
gen und gewichtige Wandlungen mit sich brachten und seiner Theologie und der Herrnhuter
Frommigkeit fortan ihr charakteristisches Geprége gaben. Zinzendorf h&lt zwar an der Not-
wendigkeit einer wesentlichen Lebenswende fest, deutet sie aber anders als der Hallesche Pie-
tismus. Es ist verkehrt, daR »sich der Mensch durch selbstgemachte [362] Angst und kiinstli-
che innerliche und auRerliche Ubungen zur Vergebung der Stinden préapariert«, weil Jesus sol-
chen BuRBkampf am Kreuz stellvertretend durchgek&mpft hat. Das Widerfahrnis der »Bluts-
gnade« versetzt den Suinder mit einem Mal (»Minutenbekehrung«) in die Gemeinschaft mit
dem Erloser. Von Dippels rationaler Beweisfiihrung wendet er sich entschieden ab. Zugang
zum Verstandnis der Erlésung bietet allein das biblische Zeugnis von der »Kreuz-Okonomie«.
Unter dem Kreuz Jesu begreift der Mensch seine Situation vor Gott, erfahrt Gottes »Widrig-
keit« gegen das Bose und erkennt sich als dem strafenden und zlirnenden Urteil verfallener
Siinder. Ist auch die Rede von einem Wechsel in Gottes Einstellung zum Menschen letztlich
inadaquat, so erschlielt doch erst die Passion Jesu die Liebe Gottes als Verséhnung.

Zinzendorf betont die Alleinwirksamkeit der Gnade auch im Hinblick auf die Heiligung.
Durch die enge Verbindung von Rechtfertigung und Heiligung als doppelter Wirkung der
Blutsgnade soll jeder Verselbstandigung menschlichen Heiligungsstrebens gewehrt werden.
An die Stelle skrupuléser Gewissenserforschung und des Bemiihens um stufenweise Heili-
gung trat die aus der Erldésung flieRende Freude, die einen neuen Grundton in die Ethik brach-
te und fiir die Herrnhuter Frommigkeit der Folgezeit kennzeichnend wurde.

Die deutliche Orientierung an Luthers Theologie des Kreuzes bedeutete flir Zinzendorf frei-
lich keine Abkehr von der Sprache der Braut- und Passionsmystik. Sie blieb ihm ein wesentli-
ches Interpretationsmedium, um die personale Relation des Kreuzesgeschehens zur Geltung
zu bringen. Fir seine philadelphischen Vorstellungen wurde die Kreuzestheologie das zentrie-
rende Kernstick: Es ist das Wort vom Leiden Jesu (so Ubersetzt er Apk 3,10: logos tes hypo-
mones), das die philadelphische Gemeinde bewahrt.

Inzwischen hatte sich eine Opposition gegen Zinzendorf und Herrnhut formiert, die zunéchst
und vor allem aus dem Lager des Halleschen Pietismus kam. Die Konkurrenz zweier in vieler
Hinsicht paralleler Bestrebungen und Unternehmungen wurde mit der wachsenden Distanzie-
rung Zinzendorfs von der Halleschen Theologie und Frémmigkeit ein immer spannungsrei-
cheres, rivalisierendes Gegeneinander. Hinzu traten zahlreiche, oft kleinliche persdnliche Rei-
bereien und Konflikte, zu denen auch Zinzendorfs sprunghaftes, unberechenbares Verhalten

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 12 6/3/2022



(Los!), seine oft rechthaberische, aufbrausende Art und verletzende Arroganz nicht wenig bei-
getragen haben. Seine Kontakte zu Personen und Gruppen, von denen sich die Hallenser
scharf distanzierten und die sie literarisch befehdeten (Dippel; die Inspirierten), schiirten das
Miftrauen. Die relative Anerkennung, die Halle dem Pietismus als kirchlicher Bewegung er-
kampft hatte, schien durch die Herrnhuter erneut gefahrdet; lieR doch die philadelphische Pra-
xis Zinzendorfs alte Vorwirfe, daf} der Pietismus konfessionell indifferent sei, wieder auf-
kommen.

Da beide Seiten gleichermaRen aktivistische Parteien waren und beide die Sache Gottes mit
den eigenen Unternehmungen gleichzusetzen beliebten, kam es in der [363] Folgezeit zu hef-
tigen Auseinandersetzungen. Durch die Parteiganger Halles in den verschiedenen Teilen
Deutschlands und Europas verfligten die Gegner Uber ein ausgezeichnetes Nachrichtennetz,
waren Uber die wichtigsten Bewegungen der Herrnhuter Seite gut informiert und konnten ge-
zielte Gegenmalnahmen einleiten. Im Grafen Christian Ernst zu Stolberg-Wernigerode besa
die Opposition einen eifrigen Vorkampfer, der in weiten Kreisen des frommen Adels Zinzen-
dorfs Einflul? zu paralysieren vermochte. Der dénische Konig forderte gar den Orden zur(ick.

Die Opposition gegen Zinzendorf erhielt neuen Auftrieb, als 1735 das mahrische Bischofsamt
in der Brudergemeine eingefiihrt wurde und vollends, als sich auch Zinzendorf zum Bischof
weihen liel} (1737).

Die méahrische Tradition war seit den Anfangen Herrnhuts ein latentes Spannungselement. In-
dem Zinzendorf die Mé&hren als Augsburger Religionsverwandte deklarierte, die nur eine ei-
gene Disziplin hétten, und in die lutherische Pfarrei eingliederte, wollte er sich und die Ge-
meinde reichsrechtlich absichern. In seiner philadelphischen Schau der Kirchengeschichte
meinte er, in der Alten Briiderunitat eine jener kleinen Herden zu erkennen, in denen die un-
sichtbare Kirche durch verbundene Glieder sichtbar wird. Hieran konnte er anknupfen und die
Méhren in seine philadelphischen Plane hineinnehmen. »Die Mahrische Kirche mul3 nur ihren
Namen leihen, wo wir nicht durchkommen kdnnen,« konnte er spéter einmal im internen
Kreis sagen, denn sie »findet ein offenes Tor [Apk 3,8!] durch die ganze Christenheit«.

Indem er den Mahren ihre verschiitteten Traditionen bewul3t machte, setzte er aber ungewollt
sonderkirchliche Tendenzen frei, die seinen Uberkonfessionellen Planen nicht konform waren.
Die Weihe des Zimmermanns David Nitschmann zum Bischof war ein Schritt in diese Rich-
tung. Mehrere Motive standen dahinter. Die Heidenmissionare bedurften, um unangefochten
Sakramente spenden und Amtshandlungen vollziehen zu kénnen, einer Ordination, die aber
flr unstudierte Handwerker von einer lutherischen Kirche nicht zu erlangen war. Es legte sich
nahe, an die eigene béhmisch-mahrische Tradition anzukniipfen und ein Weiheamt zu schaf-
fen, dessen Inhaber kunftig selbst ordinieren konnten. Nitschmann — und spéter Zinzendorf
— empfingen es von dem preufRischen Hofprediger Jablonsky, der aus dem polnischen Zweig
der Unitat stammte und die Bischofsweihe besa. Die angebliche apostolische Sukzession des
bohmisch-méhrischen Episkopats, die vom Erzbischof von Canterbury anerkannt wurde,
konnte die Tatigkeit in England und den englischen Kolonien erleichtern. VVor allem aber bot
die Existenz einer méhrischen Hierarchie im Falle der — standig drohenden — Emigration
eine gewisse Sicherheit fur den Fortbestand der Gemeinde. Neben die bisherigen Laiendmter
traten nun vom Bischof ordinierte Presbyter und Diakone. [364] Die Verbannung Zinzendorfs
aus Sachsen leitete einen neuen Lebensabschnitt ein.

Eine Beschwerde des Oberkonsistoriums beim Geheimen Rat iber »des Grafen Religionsneu-

erungen, Konventikel, falsche Lehre etc.« erreichte im Frihjahr 1736, dal? ein kurfirstliches
Reskript die Landesverweisung aussprach. Zinzendorf erhielt die Nachricht auf der Riickreise

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 13 6/3/2022



von einem Aufenthalt in Holland, wo er die Kolonie Herrendijk als Zentrum flr die hollandi-
schen Anhédnger und als »Post- und Rasthaus« fur die ausziehenden Missionare gegrindet
hatte.

Auf der Suche nach einer vorléufigen Bleibe begab er sich in die Wetterau. Sie schien fiir eine
Niederlassung in mehrfacher Hinsicht besonders geeignet. Die tolerante Religionspolitik der
Ysenburger Grafen schien eine ungestorte Entfaltung zu garantieren, die dortigen Erweckten
boten ein verheiBungsvolles Wirkungsfeld, die guten Verkehrsverbindungen und die Nahe der
Handels-und Messestadt Frankfurt galten als giinstige VVoraussetzungen. So entstanden hier im
Laufe der nichsten Jahre neue Gemeinden, die fur eineinhalb Jahrzehnte zum Mittelpunkt der
Bridergemeine werden sollten. Wohin der Graf wéhrend der folgenden Jahre auch reiste —
Holland, Westindien, Nordamerika, Schlesien, Baltikum, England — immer blieb die Wetter-
au das Standquartier fur ihn und seinen Mitarbeiterstab, die »Pilgergemeine«. Die »Wetter-
auer Gemeinperiode« wurde fur ihn die Zeit der grofiten Erfolge, aber auch der heftigsten An-
feindungen, fir die Gemeinde die Zeit der hochsten Blite, aber auch ihrer schwersten inneren
Geféhrdung (1736-1750).

Auf das fast groteske Provisorium einer Einmietung in der halbverfallenen Ronneburg folgte
die Pachtung des leerstehenden Schlosses Marienborn, das sich bald fur den Zustrom von neu-
en Gemeindegliedern und zahlreichen Besuchern als zu klein erwies. Vom Bidinger Grafen
erwarb man ein Gelande am »Haag«, wo die Kolonie Herrnhaag entstand, die bis 1750 auf
1000 Einwohner anwuchs. Wenn es gelegentlich hiel3, Herrnhaag solle eine ecclesiola in der
reformierten »Religion« werden so wie Herrnhut in der lutherischen, dann zeigt sich hier be-
sonders deutlich, daR dies nicht im Sinne Speners zu verstehen ist. Anders als in Herrnhut (wo
er Grundherr und Patron war) dachte Zinzendorf gar nicht daran, Herrnhaag in die bestehende
Pfarrei auf dem Haag auch nur auerlich einzugliedern, sondern lieR einen Sonderstatus aus-
handeln. Man wollte sich lediglich in der Liturgie dem reformierten Brauchtum anpassen und
die Prediger der Budinger Regierung préasentieren; die besonderen Einrichtungen und Amter
der méahrischen Brudergemeine sollten jedoch unangetastet bleiben. Damit wurde von Anfang
an ein besonderes Kirchenwesen installiert, das nicht unter der Aufsicht des Ysenburger Kon-
sistoriums, sondern unter der geistlichen Inspektion des méhrischen Bischofs Nitschmann ste-
hen sollte.

Wie in Herrnhut kamen die Gemeindeglieder aus verschiedenen Konfessionen [365] — auch
zahlreiche Wetterauer Separatisten und Inspirierte baten um Aufnahme in die Gemeinde —,
und wie Herrnhut war auch Herrnhaag ein Versuch Zinzendorfs, seine philadelphischen Vor-
stellungen zu verwirklichen.

Auf demselben Hintergrund ist auch Zinzendorfs Wirksamkeit in Amerika zu sehen (1741-
42). Dort, wo in der Pionierzeit die kirchlichen Verhéltnisse noch vielfach improvisiertes Ge-
préage trugen, glaubte er fur seine Plane fruchtbaren Boden zu finden. In Pennsylvanien be-
treute er die deutschen lutherischen Siedler, seine Absicht ging dartiber hinaus auf die konfes-
sionslbergreifende Einheit einer »Gemeinde mit Gotte im Geist« mit der »Leidenslehre des
Heilands« als einigendem Band, die er auf »Generalkonferenzen der verschiedenen Religions-
parteien deutscher Nation« anbahnen wollte. Doch sein Projekt schlug fehl. Statt der erstreb-
ten Einigung blieb die religidse Zersplitterung bestehen, die Anhanger Zinzendorfs sammelten
sich in den Bridersiedlungen Bethlehem und Nazareth und wurden schliel3lich zu einer neuen
Denomination, der Moravian Church. Und in Gestalt des Pastors Heinrich Melchior Mihlen-
berg trat ein Hallenser auf den Plan, der das Luthertum organisierte.

Blieb Zinzendorfs Wirken in Amerika auch Episode, so wurde sein amerikanischer Aufenthalt
fiir die Brudergemeine in Deutschland umso folgenreicher. Noch vor seiner Abreise war es

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 14 6/3/2022



auf einer Mitarbeiterkonferenz in London (1741) zu einem flr das Selbstverstandnis der Bri-
dergemeine markanten Vorgang gekommen: der Ubertragung des Generaliltesten-Amtes auf
den Heiland. Das hichste Wachter- und Seelsorgeamt des (Ober-)Altesten aller Ortsgemein-
den reprasentierte deren Einheit. Fir Zinzendorf bildete dieses Amt eine wichtige Sdule seiner
Gemeindevorstellung; es stellte dar, »was eigentlich philadelphisch ist« (ZBG 1, 1907, 27).
Aus dem durch die Resignation des bisherigen Amtsinhabers entstandenen Dilemma wies die
Vorstellung, dal? eigentlich Christus der »Generalélteste« sei und man ihm das Amt auftragen
konne, einen Ausweg. Durch die somit proklamierte »Theokratie des Heilands« in der Ge-
meinde erhielt auch die Lospraxis ihre hochste theoretische Aufgipfelung. Der Generalélteste
gab durch das »sichere und heilige Los« der Gemeinde unmittelbare Weisungen. Trotz aller
Absicherungen ist hier ein enthusiastischer Grundzug unverkennbar.

Das neue SelbstbewuBtsein, in einem »Spezialbund« mit dem Heiland zu stehen und sein be-
sonderes Eigentum zu sein, wirkte sich wahrend Zinzendorfs Abwesenheit in einer Richtung
aus, die nicht im Einklang mit seinen Intentionen stand: es starkte das Bestreben nach kirchli-
cher Eigenstandigkeit. Das Bemiihen der Generalkonferenz, des interimistischen Leitungsgre-
miums, um volle staatliche Anerkennung wurde erleichtert durch politische Wandlungen: auf-
gekléarte Staatsrédson und 6konomische Interessen forderten die religidse Toleranz. Nicht zufél-
lig erhielten die Bruder erstmals im PreuRen Friedrichs I1. die volle Anerkennung als selbstén-
dige mahrische Kirche mit bischdflicher Verfassung (1742). [366] Fir die Wetterauer Ge-
meinden — de facto schon von Anfang ein eigenstédndiges Kirchenwesen — folgte ein gleich-
artiger Vertrag mit den Ysenburger Grafen (1743), die zu Debitoren hollandischer Mitglieder
der Gemeinde geworden waren. Verhandlungen mit anderen Staaten waren im Gange.

Zinzendorf sah bei seiner Ruickkehr aus Amerika seine Plane schwer geféhrdet; mit der recht-
lichen Konstituierung einer mahrischen Sonderkirche muften notwendig die Wirkungsmaog-
lichkeiten in den anderen Konfessionen erschwert, wenn nicht unmaéglich werden. Er liel? alle
schwebenden Verhandlungen niederschlagen, die Generalkonferenz auflésen und sich als
»vollmé&chtigen Diener« auf Lebenszeit mit unbeschrénkten Vollmachten ausstatten. Mit allen
Mitteln versuchte er, sein Gemeindeverstandnis unter den neuen Gegebenheiten durchzuset-
zen.

Auf diesem Hintergrund ist auch die Ausbildung der sog. Tropenlehre zu sehen.

Alles religidse Erkennen bleibt auf Erden Stiickwerk (1. Kor 13,12). Daher hat keine Konfes-
sion »die Sache ganz«, sondern Wahrheit und Irrtimer (in durchaus verschiedenen Graden);
jede besitzt aber ihre besonderen geistlichen Kleinodien. Zinzendorf untermauert diese Sicht
mit Beobachtungen uber unterschiedliche Richtungen im Urchristentum, die bereits in den
Problemhorizont historisch-kritischer Bibelwissenschaft eintreten, und solchen aus der Kir-
chengeschichte. Weder in der Lehre noch in den Gebréuchen hat es jemals eine Einheit gege-
ben, sondern eine Fulle von Erscheinungsformen. Zinzendorf betont die Geschichtlichkeit des
Christentums und stellt den EinfluR ethnischer, nationaler und sprachlicher Faktoren heraus.
Die »Vielheit und Mannigfaltigkeit« der Konfessionen und religiésen Gruppierungen betrach-
tet er als unterschiedliche »tropoi paideias«, Erziehungsweisen Gottes (der Begriff ist von
Chr. Matth. Pfaff entlehnt). Hieraus resultieren die Warnung vor einer voreiligen Aufhebung
oder Union der Konfessionen, die Forderung gegenseitiger Toleranz als Anerkennung legiti-
mer Verschiedenheiten in theologischem Denken und kirchlichem Leben und die Bereitschaft
zu wechselseitigem Austausch der besonderen Gaben.

Die Brudergemeine hat dafiir Modellcharakter. Sie vereinigt nach Zinzendorfs Vorstellung
drei Tropen in sich (lutherisch, reformiert, mahrisch); sie ist, wie er in Analogie zum politi-

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 15 6/3/2022



schen Zusammenschluf3 der protestantischen Stande sagen kann, ein geistliches Corpus Evan-
gelicorum. Die Mitglieder eines jeden Tropus behalten ihre konfessionelle Pragung, damit der
integrierende Reichtum der geistlichen Gabenvielfalt erhalten bleibt.

Die Intention der Tropenlehre war eine mehrfache. Nach auf3en sollte sie die Bridergemeine
gegen den VVorwurf schiitzen, eine reichsrechtlich illegale vierte Konfession zu bilden bzw.
»Religionsmengerei« zu treiben. Sie sollte ihr weiterhin ein Wirken in den Konfessionen er-
maoglichen, gleichzeitig aber ihre Sonderstellung bewahren. [367]

Dabei handelte es sich keineswegs nur um kirchenpolitische Taktik. Mit der Tropenlehre ver-

suchte Zinzendorf zugleich, in der Briidergemeine sein philadelphisches Konzept abzusichern.
Zwar beurteilt er die Konfessionen milder als viele andere Philadelphier, aber er enthélt ihnen

die Bezeichnung als Kirche vor. Sie sind nur Erziehungsanstalten auf Christus hin, die Ermdg-
lichung fur das Sichtbarwerden der unsichtbaren Kirche in den kleinen Gemeinden der Kinder
Gottes.

Die Einheit der Kirche kann nach Zinzendorf nur von Christus als ihrem Lebensgrund her be-
stimmt werden. Das Wesen des christlichen Glaubens und Kennzeichen der wahren Kinder

Gottes in allen Konfessionen ist die im Kreuz Jesu konzentrierte »Heilandsreligion« oder un-
ter dem Aspekt des Glaubens: die »Herzensreligion«: »Der Schopfer starb, und das Wort >fir
euch« erfordert nichts als Herzen, die das glauben, die ein ernsthaftes Geftihl davon kriegen.«

In der Bezeichnung Jesu als Schopfer begegnet hier eine der charakteristischen Ausgestaltun-
gen, die Zinzendorfs Theologie in den 1740er Jahren erfuhr. VVon seiner einzigartigen Christo-
zentrik her, die seit der Kindheit seine Frommigkeit pragte, hatte er schon friih jede Mdglich-
keit einer naturlichen Gotteserkenntnis bestritten. Gott 1&Rt sich nur im menschgewordenen
Heiland erkennen. Dieser Ansatz erfuhr nun eine Fortfihrung in der Umgestaltung der traditi-
onellen Trinitéatslehre. Nicht Gott der Vater, sondern der Heiland ist »der Schopfer aller
Ding«, und schon der Gott Israels im Alten Testament »heil3t Jesus Christ, der Herr Zebaoth,
wie er unter Berufung auf neutestamentliche Stellen (Joh 1; 1 Kor 10,4 u. a.) und unter Hin-
weis auf Gesangbuchlieder (vgl. EKG 21,4 und 201,2) behauptet. Das Verhéltnis zu Gott-Va-
ter ist nur ein indirektes, durch Jesus vermitteltes, was die skurrilen Bezeichnungen als »GroR-
vater« (der Kinder Jesu) bzw. »Schwiegervater« (der Gemeinde als Braut Christi) ausdriicken
sollen. In Analogie zur irdischen Familie spricht er vom Heiligen Geist als Mutter (vgl. Joh
14,16ff mit Jes 66,13), die durch Pflege und Fursorge die Seelen leitet. Obwohl Zinzendorf
wiederholt betonte, dal? die innertrinitarischen Verhéltnisse ein unzugéngliches Geheimnis
seien, hat er sich selbst doch zu abenteuerlichen theosophischen Spekulationen verstiegen
(Sohn und Geist vereinbarten die Schopfung, wéhrend der »Urgott« schlief; der Sohn hélt
Sabbat von seiner Erldsungsarbeit, und erst am Ende der Zeit wird der zwischenzeitlich regie-
rende Vater die Herrschaft zurtickgeben: Umkehrung von 1 Kor 15,24.28, verbunden mit
scharfer Kritik an Paulus).

Nach Zinzendorfs Ruckkehr aus Amerika nahm auch jene Periode exaltierter Frommigkeit ih-
ren Anfang, die in den Wetterauer Gemeinden ihr Zentrum hatte und die man spéter selbstkri-
tisch als »Sichtungszeit« (Lk 22,31) bezeichnete. Haben auch mancherlei Faktoren zu ihrer
Entwicklung beigetragen, so gingen doch die wesentlichen Anst6Re von Zinzendorf selbst
aus.

Seine Eindriicke von den urwtichsig-schlichten Lebensformen in Amerika, vor [368] allem

von der naiven Naturlichkeit der Indianer, gaben seinem Streben nach kindlicher Einfalt neue
Impulse. Als »Narrchen« (nepioi, Mt 11,25) sollten die Briider heiter-spielerisch aus der Erlo-
sungsfreude heraus leben in deutlichem Kontrast zur buf3ernsten pietistischen »Melancholie,

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 16 6/3/2022



aber auch zu steifem aufklarerischem Tugendstreben.

In der Schar junger Mitarbeiter, mit denen sich der Graf umgab — wahrend er sich von den
alten wegen deren kirchenpolitisch eigenmdachtigem VVorgehen weitgehend zuriickzog —, fan-
den Zinzendorfs Anregungen begeisterten Eingang. Die ledigen Brider wurden zur Avant-
garde einer Entwicklung, deren innere Dynamik Lebensstil und Ausdrucksformen der Ge-
meinde mit erstaunlicher Geschwindigkeit umgestaltete.

Die gottesdienstlichen Versammlungen wurden mit Musik (Instrumentalmusik, Kantatenauf-
fiihrungen), festlichen Illuminationen, dem Aufstellen von — an katholische Traditionen an-
knupfenden — Andachtsbildern (s. Abb.) immer starker ausgestaltet und die Emotionen aufs
hdchste erregt. Das ganze Leben wurde zum Fest, zur Vorwegnahme himmlischer Seligkeit.
Die Intensitat der Geflhlserlebnisse driickt sich in der Sprache der Blut- und Wundenfrém-
migkeit aus, die nun zum exKklusiven Interpretationsmedium der Versohnungslehre wurde. Die
drastische sensualistische Ausmalung der Einzelzilige der Passion Jesu (Blut, Wunden,
Schweil, Leichengeruch) sollten die Realitat der Erlésung verdeutlichen, dabei aber mehr das
Geflhl als den Verstand ansprechen. Immer neue Assoziationen und Variationen der Motive,
neue Wortschdpfungen, der exzessive Gebrauch von Diminutiva als vermeintlichem Aus-
druck kindlicher Einfalt, fihrten schlieBlich zu einer esoterischen Gruppensprache, die den
AuRenstehenden unverstandlich, lacherlich-geschmacklos oder gar blasphemisch erscheinen
muBte. Als Wundenbienlein summte man um den Marterleichnam, liel3 sich vom Blutschweil3
des Bruder Lammlein durchdunsten oder im Abendmahl von seiner Umarmung durchwittern,
als Kreuzluftvdgelein nistete man im Seitenhohlchen usw.

Die Seitenwunde Jesu (Joh 19,34), die schon seit der Antike AnlaB zu tiefsinniger Spekulation
gegeben hatte (z. B. Geburtsort der Kirche in typologischer Entsprechung zur Erschaffung
Evas aus der Rippe Adams), wurde als pars pro toto (»der Seitenschrein fiirs ganze Lamme-
lein«) zum Gegenstand eines »Pleura«-Kultes (Gebete zum Seitenhohlchen, Feier des Karfrei-
tags als Seitenhohlchens Geburtstag).

Am bedenklichsten wirkte sich Zinzendorfs »Ehereligion« aus. Zinzendorfs Eheverstandnis
entwickelt VVorstellungen Hochmanns (s. o. S. 353 f.) weiter, indem er an die Stelle der stind-
haften sexuellen Lust die Christusliebe im Sinne der Brautmystik treten 1at. Der eheliche Ge-
schlechtsverkehr wird dadurch zum religiosen, geradezu sakramentalen Akt, in dem der Mann
als Vize-Christus und die Frau als Braut(gemeinde) die Gemeinschaft von Christus und Kir-
che (Eph 5,21 ff) vollziehen, und erhalt somit eschatologischen Hinweischarakter. [369]

Je mehr im Verlauf der Sichtungszeit der Motivkreis der Ehe-Religion in den VVordergrund
trat und in immer verwegeneren Bildern ausgemalt wurde, desto groRer wurde die Gefahr, dal}
die religids sublimierte erotische Spannung vor allem bei den »Herzeln« und »Schétzeln« der
Ledigen-Chore in sinnliche Exzesse umschlagen konnte.

Im Enthusiasmus der Sichtungszeit rachte es sich, dal3 Zinzendorf zwar an Luthers dialekti-
scher Bestimmung des Christen als »gerecht und Sunder zugleich« festhielt, inhaltlich aber
eine folgenschwere Umkehrung vornahm: Wahrend Luther den Siinder sieht und den gerecht-
gesprochenen Heiligen glaubt, betont Zinzendorf die Erfahrung des (durch die »Blutsgnade«
geschenkten) heiligen Lebens und glaubt ein Fortbestehen latenter innerster Stindhaftigkeit.

Die skizzierten Entwicklungen boten den Gegnern breite Angriffsflichen. Die Polemik gegen

Zinzendorf und die Herrnhuter erreichte in den 1740er Jahren einen Héhepunkt (ca. 200
Streitschriften). Sie war ebenso international wie die Herrnhuter Aktivitaten und reichte von

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 17 6/3/2022



Schweden bis zur Schweiz, vom Baltikum bis nach Nordamerika. Der vielstimmige Chor um-
falite orthodoxe Theologen, die gravierende Lehrverstolie beanstandeten, ebenso wie kirchli-
che und radikale Pietisten, die den Vorwurf unverantwortlicher »Leichtsinnigkeit« erhoben.

Erst als die Schwarmerei einem Hohepunkt entgegentaumelte, konnte Zinzendorf durch altere
Mitarbeiter von den Gefahren der Entwicklung tiberzeugt werden. Es gelang ihm (1749 ff) —
ohne Verzicht auf die theologischen Grundlagen der Heilands- und Herzensreligion —, die
Bridergemeine zu einer besonneneren Sprache und zu niichterneren Lebensformen zuriickzu-
fuhren.

Erleichtert wurde die Uberwindung der Auswiichse durch das Ende der Herrnhaager Gemein-
de. Nach einem Regierungswechsel in Budingen war dort der EinfluR der Zinzendorf-Opposi-
tion dominierend (der neue Landesherr stand in d&nischen Diensten, sein Erster Regierungsrat
war ein Vertrauter der Grafen Stolberg). Mit Ressentiments gegen Zinzendorf verbanden sich
Befiirchtungen einer SouverénitatseinbufRe durch den wirtschaftlich potenten Ort, der unter
der Leitung eines dem Landesherrn gleichrangigen Reichsgrafen zum Staat im Staate zu wer-
den drohte. Als die Gemeinde das Ansinnen, sich bei der Huldigung des neuen Landesherrn
von Zinzendorf loszusagen, einmutig ablehnte, erfolgte die Landesverweisung (1750).

Nach politischen Erfolgen der vorhergehenden Jahre — 1747 war Zinzendorfs Verbannung
aus Sachsen aufgehoben, 1749 war Herrnhut als Gemeinschaft Augsburger Konfessionsver-
wandter durch kurfirstliches Versicherungsdekret anerkannt, im selben Jahr waren die »Mo-
ravians« in England durch Parlamentsakte als eine »Ancient Protestant Episcopal Church« be-
stéatigt worden — bedeutete dies einen gravierenden Riickschlag. Trotz aller Anstrengungen
der Gegner kam es aber nicht zu politischen Kettenreaktionen. [370]

Zinzendorfs letztes Lebensjahrzehnt wies keine glanzvollen Hohepunkte mehr auf. 1749-55
lebte er meist in London, kehrte dann in die Oberlausitz zuriick und unternahm noch zwei gro-
Rere Reisen nach Holland und in die Schweiz. Das Leben der Bridergemeine verlief in ruhi-
geren Bahnen. Eine schwere Finanzkrise, die die 1750er Jahre tberschattete, wurde zum &ulie-
ren Anlal} zur Ausbildung einer Verfassungsstruktur, die aber erst nach Zinzendorfs Tod, in
der Ara seines Nachfolgers August Gottlieb Spangenberg (gest. 1792) zum AbschluB kam.
Zinzendorf verlor in diesen Jahren die alleinige Fihrungsrolle. Der Gedanke an eine geistliche
Familiensukzession hatte sich mit dem Tod seines Sohnes Christian Renatus (gest. 1752) zer-
schlagen. Als hochverehrter »Jinger« konzentrierte er sich ganz auf das geistliche Leben der
Gemeinde. Im Mittelpunkt seiner zahlreichen Reden steht der »Umgang mit dem Heiland,
die jetzt in ausgereifter Gestalt dargelegte Erfahrung von der ungesehenen leibhaften Gegen-
wart des Gekreuzigten. Nicht durchs Wort allein (das sei eine »wittenbergisch-lutherische
Grille«), sondern durch geheimnisvolle Krafteinwirkung leitet der gegenwartige Christus den
einzelnen und die Gemeinde. Die unmittelbare Christusgemeinschaft geht nicht am Wort der
Schrift vorbei, sondern fuhrt durch sie hindurch und in gewisser Hinsicht tiber sie hinaus: Die
personelle Gegenwart Christi tritt an die Stelle des Wortes bei Luther.

Ein Jahr nach dem Tod der Gréfin (1756) heiratete Zinzendorf seine weit jingere langjéhrige
und bevorzugte Mitarbeiterin Anna Nitschmann, die er schon seit seiner Nordamerikareise als
zweite Ehefrau vorgesehen hatte. Die Ehe dauerte nur knapp drei Jahre. Am 9. Mai 1760 starb
der Graf in Herrnhut, zwolf Tage spater folgte ihm die »Gemeinmutter«.

Im Ruckblick des Sterbenden auf das, was der Heiland an den zerstreuten Kindern Gottes ge-
tan habe, klang noch einmal sein philadelphisches Lebensthema auf. Und die GewiRheit, dal}
er ganz in den Willen seines Herrn ergeben und dieser ganz mit ihm zufrieden sei, war die
letzte Artikulation seines vertraulichen Umgangs mit dem Heiland, dem charakteristischen

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 18 6/3/2022



Kennzeichen seiner Frommigkeit seit den Tagen seiner Kindheit.

Zinzendorfs Nachwirkung war beachtlich, sie ist aber im einzelnen noch wenig erhellt. John
Wesley und der friilhe Methodismus haben wichtige Impulse von Zinzendorf empfangen, Les-
sing, Goethe und Herder haben ihm Achtung gezollt, Schleiermacher konnte sich als »Herrn-
huter hoherer Ordnung« bezeichnen, Novalis ist in Herrnhuter Frommigkeit aufgewachsen
und hat auch spater ausgiebig in Zinzendorf-Schriften gelesen. VVor allem bildete die Bruder-
gemeine und ihre Diaspora, die in der Aufklarung »ein gesegnetes Asyl fur die Stillen im
Lande« (A. Tholuck, Geschichte des Rationalismus, 1865, 48) gewesen war, Kristallisations-
punkte fur Erweckung und Reveil des 19. Jahrhunderts. Nachdem A. Ritschl mit dem »grafli-
chen Theologen« hart ins Ge-[371]richt gegangen war, haben nicht zuletzt Karl Barths positi-
ve Urteile Gber Zinzendorf, den er als gréf3ten und vielleicht einzigen ganz echten Christozen-
triker der Neuzeit und als ersten von der Sache her denkenden und redenden Okumeniker
wirdigt (KD IV/1, 763), dem Grafen zu neuem Interesse verholfen.

Einer der scharfsten und scharfsinnigsten gegenwartigen Kritiker Zinzendorfs, der norwegi-
sche Lutheraner Leiv Aalen, bezeichnet ihn als ein »Zeichen der Zeit, das uns wie sonst weni-
ge zum Nachdenken zwingt« (Luth. Rundschau 5, 1955, 281). Das war einst Zinzendorfs
»sokratische« Absicht: das »Nachdenken stutzig machen«, und diesen propadeutischen Dienst
kann er auch heute noch leisten und zu eigener theologischer Verantwortung in Zustimmung
und Abgrenzung herausfordern.

[Die Zitate aus handschriftlichen Quellen sind nicht nachgewiesen.]
Quellen

Eine kritische Werkausgabe fehlt.

Faksimile-Drucke mit Einfiihrungen, hg. v. E. Beyreuther-G. Meyer: Hauptschriften. 6 Bde.,
Hildesheim 1962-1963 (HS).

Erganzungsbénde zu den Hauptschriften. 12 Bde., Hildesheim 1964-1972 (EB).

Materialien und Dokumente. 4 Reihen. Hildesheim 1973 ff. (Quellen aus der Alten Unitat, aus
der Briidergemeine, Antizinzendorfiana, Darstellungen).

Ausgewahlte Texte:

M. Schmidt-W. Jannasch [Hgg.]: Das Zeitalter des Pietismus. Bremen 1965, 255-416.426-429
(Lit.).

H.-Ch. Hahn- H. Reichel [Hgg.]: Zinzendorf und die Herrnhuter Briider. Hamburg 1977 (au-
fahrl. Lit.verz.; Ergadnzungen in meiner Rezension: Pietismus und Neuzeit 5, 1979, 253-
258).

Darstellungen (Auswahl)

Aalen, L.: Die Theologie des jungen Zinzendorf. Berlin und Hamburg 1966.

Beck, H.: Bruder in vielen Volkern. 250 Jahre Mission der Bridergemeine. Erlangen 1981

Beyreuther, E.: Der junge Zinzendorf. Zinzendorf und die sich allhier beisammen finden.

Zinzendorf und die Christenheit. 3 Bde. Marburg 1957-1961.

Ders.: Nikolaus Ludwig von Zinzendorf in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. 2. Aufl.
Stuttgart 1975.

Ders.: Studien zur Theologie Zinzendorfs. Neukirchen 1962.

Deghaye, P.: La doctrine ésotérique de Zinzendorf. Paris 1969.

Greschat, M. [Hg.]: Zur neueren Pietismusforschung. Darmstadt 1977.

Kantzenbach, F. W.: Das Bild des Grafen. Ein Literaturbericht zur Zinzendorf-Forschung. In:
Luth. Monatshefte 1 (1962), 384-391.

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 19 6/3/2022



Meyer, D.: Der Christozentrismus des spaten Zinzendorf. Bern-Frankfurt/M. 1973. [372]

Nielsen, S.: Toleranz und Intoleranz bei Zinzendorf. 3 Bde., Hamburg 1952-1960.

Renkewitz, H.: Im Gesprach mit Zinzendorfs Theologie. Hamburg 1980.

Schmidt, M.: Das Bild Zinzendorfs in der neueren Forschung. In: Evgl.-Luth. Kirchenzeitung
7 (1953), 340-343. 365-3609.

Unitas fratrum. Zeitschrift fir Geschichte und Gegenwartsfragen der Briidergemeine 1 ff.
(Hamburg 1977ff.).

Uttendorfer, O.: Zinzendorf und die Mystik. Berlin 1950.

Wollstadt, H.-J.: Geordnetes Dienen in der christlichen Gemeinde. Dargestellt an den Lebens-
formen der Herrnhuter Brudergemeine in ihren Anfangen. Gottingen 1966.

Quelle: Martin Greschat (Hg.), Gestalten der Kirchengeschichte, Bd. 7: Orthodoxie und Pie-
tismus, Stuttgart: Kohlhammer 21994, 347-372.

Schneider - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (GK) 20 6/3/2022



