Predigt zu Lukas 17,11-19 (14. Sonntag nach Trinitatis)
Von Paul Schempp

Da sind also zehn vom Aussatz befallene, hoffnungslos kranke Menschen. Was bleibt ihnen
anderes als Ergebung in Gottes Willen und Warten auf den Tod? Und Jesus ist auf dem Weg
nach Jerusalem, auf dem Weg zum Tod. Da schreien die zehn von ferne: »Jesus, lieber Meis-
ter«, — wortlich: »Jesus, du Gebieter!« — erbarme dich unser!« Vielleicht haben sie von ihm
und seinen Wundem schon gehort, trotzdem sie von der Gemeinschaft mit Gesunden ausge-
schlossen sind. Dann war es jedenfalls ein Gerticht von weit her, denn in dieser Gegend horen
wir von keinen Krankenheilungen Jesu, und nur die Heilung eines einzigen Aussatzigen in
Galilaa hat uns Lukas vorher berichtet. Da ist es erstaunlich, da3 alle Zehn auf Jesus ihre
Hoffnung setzen, dal alle Zehn ihn um Erbarmen anrufen, dal? alle Zehn ihn Gebieter heil3en.

Wir sind es gewohnt, in Jesus den Seelenarzt zu sehen. Wir glauben, dal® es ihm wichtiger ist,
das Innere in Ordnung zu bringen, als im Leiblichen und AuBeren Hilfe zu schaffen. Es ist
richtig: es war Jesus wichtig, dafl den Armen das Evangelium gepredigt werde, wichtiger, als
daR die Blinden sehen, die Lahmen gehen, die Aussatzigen rein werden, die Tauben héren und
selbst als daB die Toten auferstehen. Aber vergessen wir ja nicht: das Wichtigere ist auch das
Schwerere, und dieses Schwerere ist der Tauschung und Einbildung ausgesetzt. Es ist richtig:
der innere Schaden, die innere Vergiftung, die innere Halt- und Hoffnungslosigkeit, die innere
Unreinheit, Blindheit und Enttduschung ist schlimmer als all der &uf3erlich sichtbare Schaden
der Zerst6rung. Aber wenn dem so ist, so muf3te es auch schwerer sein, an die innere Heilung
zu glauben als an die auflere. Und doch denken wir, es sei leichter fir Gott, einmal einen neu-
en Himmel und eine neue Erde zu schaffen, als jetzt aus Steinen Brot zu machen; es sei ihm
leichter, einmal alle Toten aufzuwecken, als jetzt einen Blinden sehend zu machen; es sei ihm
leichter, Stinden zu vergeben, als Kranke zu heilen. Es ist gut, wenn wir von Jesus die innere
Hilfe, den Trost des Herzens und die Gnade der Geduld und des Gottvertrauens und der Ver-
gebung erwarten. Es ist gut, wenn wir von Jesus die richtige Hilfe, die Erldsung und Seligkeit
erwarten. Das ist uns von ihm verhei3en, und das ist sein Anliegen und sein Ziel. Aber darf
uns dartiber die duere, die jetzige und die leibliche, die sichtbare Hilfe als unwichtig und be-
langlos erscheinen? Die Schrift zeigt uns einen anderen Jesus. Da geschehen Wunder und Zei-
chen an den Glaubenden. Wir haben nur ein einziges Gleichnis, in dem ein elender Kranker
nicht mit zeitlicher Hilfe, aber mit dem Trost des Himmels, mit der Seligkeit in Abrahams
Schol? beschenkt und gleichsam entschadigt wird, das Gleichnis vom armen Lazarus. Das be-
rechtigt uns, auch in hilfloser Lage im AuReren auszuhalten, uns zu gedulden und im Jammer
des Elends uns an seiner Gnade gentigen zu lassen. Wir haben auch nur einen einzigen Fall, in
dem Jesus einem Sterbenden das Paradies verheift, ohne seine Lage im AuReren zu erleich-
tern. Das ist der Schécher am Kreuz, bei dem die Verschuldung dieser Not und dieses Todes
offenkundig ist, weil er ein Morder war. Das berechtigt uns, jedem Sterbenden in Christus den
Grund der Hoffnung zu zeigen und, wenn er es begehrt, ihm das Abendmahl zu geben. Aber
wir missen und durfen Jesus nicht blof} das Schwere, sondern auch das Leichte zutrauen,
nicht nur innere, sondern auch auRRere Hilfe von ihm erwarten, nicht nur das Ewige, sondern
auch das Zeitliche von ihm erhoffen. Freilich sind Siinde, Tod und Teufel die Feinde Jesu, mit
denen er den Kampf aufgenommen und die er besiegt hat, aber deshalb hat er es auch mit dem
zu tun, was diese Feinde auf der Erde Gottes angerichtet haben und anrichten, mit dem Leid
und dem Elend und der Krankheit und all den sichtbaren Fesseln der seufzenden Menschheit.

Seht, unser Glaubensbekenntnis ist ein geschlossener Kreis. Ein Stiick hangt unléslich am an-
dern, und keines ist ohne das andere wahr und glaubhaft. Aber wir machen in diesem Kreis
doch einen Anfang mit dem Glauben an den Vater und Schopfer, der uns geschaffen und uns
Augen, Ohren und alle Glieder, Vernunft und alle Sinne gegeben hat und noch erhélt, und wir

Schempp - Predigt zu Lukas 17,11-19 1 24.06.2022



schlieRen mit dem Glauben an die Vergebung der Siinden, Auferstehung des Leibes und ein
ewiges Leben. Aber es scheint doch weithin mit unsrem Glauben so zu stehen, daR wir mit
dem Schluf? den Anfang machen und leichter an das ewige Leben glauben als an den Vater,
der unser zeitliches Leben erhalt, leichter an die Auferstehung glauben als an den Vater, der
uns diesen Leib gegeben hat und noch erhalt, leichter an die VVergebung glauben als an den
Vater, der auch gibt und nicht nur vergibt. Uns scheint es fast so, als ob Jammer und Elend
das Naturliche und Gottgewollte sei, das man eben anerkennen misse und dem man nicht wi-
dersprechen durfte. Uns scheint es fast so, als sei es Gott versucht, Gott auch um sichtbare
Hilfe im Leben zu bitten und nicht nur um inneren Trost und Rettung aus dem Leben. Uns
scheint es fast so, als wirke Gott nur im Verborgenen und nicht in der &uReren Wirklichkeit.
Uns scheint es fast so, als ob es Gott leichter sei, den Lauf der Natur und Geschichte so zu
lenken, dal? uns nicht allzuviel zust63t oder wenigstens uns innerlich nichts schadet, dal? es
ihm aber schwer sei, einen Schaden zu heilen und gutzumachen gegen alle Wahrscheinlichkeit
der Natur und Geschichte. Gewil8 wird der Herr die Armen und Kriippel und Lahmen und
Blinden zu seinem groRen Abendmahl holen, nachdem die Gesunden die Einladung ausschla-
gen, weil sie keine Zeit haben, aber das heilt noch nicht, daf} wir das Gliick verachten und den
Jammer vorziehen, dal wir die Gesundheit geringschétzen und die Krankheit preisen sollen.
Jesus geht aufs Ganze des Menschen, darum will er durch sein Wort von innen und von der
Wurzel an heilen. Jesus geht aufs Ganze, darum will er vom Tod erretten. Aber gerade darum
ist auch das Siechtum des Leibes und das Sterben des Vergénglichen von seinem Erbarmen
mitumfaft, und darum soll auch im AuReren die Barmherzigkeit Gottes sichtbar werden. Ein
neues Herz, ein neuer, gewisser Geist, ein neues, ewiges Leben ist sein Ziel, aber soll der
Mensch deshalb nur von Versprechungen leben und nicht auch von Erfullungen, soll duRer-
lich vorlaufig alles beim Alten bleiben und ja nichts offenbar werden von der kinftigen Herr-
lichkeit? Nach Jerusalem, zum Tod ging Jesu Weg, aber es ist der Weg des Herrn, der Lebens-
weg. Jesus wird sicher die Diesseitserwartungen enttauschen, aber nur um sie wirklich zu er-
fullen, nur um die Erde und die Kreatur wirklich der Herrschaft des Bosen zu entreil3en. Wie
soll die grolRe Hoffnung bestehen, wenn er die kleinen Hoffnungen enttduscht? Wie soll star-
ker Glaube entstehen, wenn er den schwachen Glauben zertritt? Wie sollte es ernst sein mit
unserem Vertrauen in seine grofRe und ganze Hilfe, wenn wir die kleinen und vorlaufigen Hil-
fen gar nicht mehr erwarten? Die Hoffnung der zehn Aussétzigen, ja die Wunder alle im Alten
und Neuen Testament sind eine grolRe Verlegenheit fir uns. Sie stellen unsern Glauben ernst-
haft in Frage. Was sollen Worte wie Freiheit, Leben, Vergebung, Seligkeit, wenn das alles wie
eine glickliche Katastrophe und Wende erwartet wird und einstweilen eben alles in Nacht und
Grauen liegt? Seht, da ist offenbar eine Liicke in unserem Christentum. Das Naturliche, das
tagliche Brot, Essen und Trinken und Kleider und Schuh und ertragliches Dasein erwarten
und erbitten wir von Gott, und dann geht’s gleich zu hohen Dingen, zum Geist, zur Gemein-
schaft der Heiligen, zur Vergebung, zu Leben und Seligkeit, zum Himmel. Aber die Mitte, die
Verbindung von beiden, der Weg von hier nach dort, den wirklichen Christus bei uns, den wa-
gen wir kaum zu glauben. Dal3 er Mensch war, glauben wir gern, daf} er Gott ist, glauben wir
gern, dal er aber beides ist, dal er der wunderbare Gottmensch ist, nicht blo der da war und
der da kommt, sondern der da ist und wundersam zu sein noch nicht vergessen hat, das ist wie
eine Licke in unserem Glauben. Einst ging Israel Gibers Rote Meer, einst erhielt es Brot und
Fleisch und Wasser in der Wste, einst fielen die Mauern von Jericho, einst tat Jesus Wunder
und auch noch die Apostel, und einst werden Wunder geschehen und wird sich der Herr of-
fenbaren, aber dazwischen, einstweilen, gibt es eben bloR Natur und Geschichte und dahinter
verborgen die Vorsehung Gottes, aber der Herr, der uns fuhrt vom irdischen Brot zum himm-
lischen, vom irdischen Wein zum himmlischen, vom Kleinen zum Grof3en, von der Macht der
Slinde und des Todes zur Macht der Gerechtigkeit und des Lebens, der Herr, der von dieser
Weide auf jene Weide lenkt und uns auf dieser jene schon schenkt, der uns schmecken und
sehen 1&Bt, wie freundlich der Vater ist, der soll nur Geheimnis bleiben.

Schempp - Predigt zu Lukas 17,11-19 2 24.06.2022



»Herr, erbarme dich unser!« Das schreien wir auch, aber wir nehmens gleich halb zurick,
wenn es nur um natdrliche Stiirme, nattrliches Weh, irdischen Jammer, zeitliche Not geht und
denken gleich: da mufl man nattrlich warten, bis alles von selber kommt. Es ist gut, wenn wir
uns hiten vor dem Ungestiim der Erpressung, vor der Zeichenforderung mit der heimlichen
Drohung: sonst kann und will ich nicht mehr glauben, wenn du mir das und das versagst. Aber
es ist nicht gut, von Herzen zu beten: »Dein Wille geschehe!« — und dann das tagliche Brot
nur vom Wetter und den Verhéaltnissen, nicht aber von der Wunderkraft und Gute Gottes zu
erhoffen, von dem Gott, dem es nicht schwer ist, durch viel oder wenig zu helfen. Diese zehn
Aussétzigen ergreifen die Gelegenheit. Sie lassen Jesus nicht voriibergehen und bitten um eine
Hilfe, die kein Arzt ihnen geben kann. Und Jesus erhort sie! »Gehet hin und zeiget euch den
Priesternl« Das ist nun freilich eine starke Zumutung an ihren Glauben. Werden sie alle ge-
hen? Werden nicht einige von hoffnungsloser Enttduschung befallen werden? Werden sie
nicht allzufromm lieber sich in Gottes Willen weiterhin ergeben als solch eine Reise zu wa-
gen, die ihnen wie ein Abenteuer vorkommen muf3. Hat nicht Naemann eine &hnliche Antwort
erhalten und sich empdrt, dal? Elisa ihm nicht die Hand auflegte und ihn so heilte? Sie gehen
alle! Wie steht’s da mit unserem gréReren, starkeren Glauben an die Vergebung, an Trost und
Hilfe und an den Sieg tber Holle und Tod? »Gehet hin im Frieden des Herm!« héren wir oft
am Ende des Gottesdienstes. Gehen wir auch? Ist’s kein eingebildeter Trost? Zeigt sich dieser
Friede in der stillen Heiterkeit und Friedfertigkeit des Gemiits, im Sieg tiber Arger und Wider-
wartigkeit, in der Hoffnung auf das Schwinden der Unruhe und Sorge? Oder meinen wir nicht
vielleicht auch, Jesus sei es leichter, inneren Aussatz zu heilen als &uf3eren? So eng ist Glaube
und Gehorsam verbunden, daR der Gehorsam den Glauben erfillt und der Glaube zum Gehor-
sam treibt. Diesen Glauben und diesen Gehorsam der zehn Aussétzigen kdnnen wir nur be-
wundern. Scheinbar trauen wir Jesus viel GroReres zu, nicht blof3 zeitliche Hilfe von Krank-
heit und Gebrechen, sondern ewige Hilfe und innere Heilung, und in Wirklichkeit ist der
Glaube der zehn Aussatzigen und ihr gehorsamer Gang zum Priester viel groRer, viel gewag-
ter, viel wirklicher, viel lebendiger. Wiirde wohl unser Glaube eine solche Erprobung tiber-
haupt riskieren?

Aber diese Geschichte will uns nun gar nicht den Glauben der zehn Aussatzigen als Vorbild
vor Augen stellen, sondern die Dankbarkeit und den Glauben des einen Aussatzigen, des
Fremden, des Samariters. »ES geschah, als sie hingingen, wurden sie rein. Einer aber von
ihnen, als er sah, dal? er geheilt war, kehrte um, pries mit lauter Stimme Gott und fiel auf sein
Angesicht vor Jesus und dankte ihm, und dieser war ein Samariter!« Waren die andern etwa
undankbar? Sollte man denken, dal3 neun Aussétzige, unheilbar kranke Menschen, durch ein
Wunder pl6tzlich geheilt, das wie ein gutes Recht hinnehmen? Sicher sind sie froh gewesen
wie einer, der dem sicheren Tod durch ein Wunder entgangen ist. Sicher waren sie in dankba-
rer Stimmung heimgegangen, mehr als einer, der den Krieg Uberlebt hat und nach der Entlas-
sung heimwérts strebt. Wie sollte die Erinnerung an die furchtbare Krankheit, der Gedanke an
das noch furchtbarere Los, das ihnen noch vor Stunden ausweglos vor Augen stand, das Los
der langsamen Verfaulung des ganzen Kdorpers, sie etwa nicht zu machtiger Freude und tiefer
Dankbarkeit erregt haben? Aber sie haben eben das Gliick gehabt auf einen zu stol3en, der
Wunder tun konnte. Was wird diesem Jesus viel daran liegen, wenn sie ihm noch personlich
Dank sagen? Werden sie ihn tiberhaupt noch antreffen? Mehr als Dankesworte kdnnen sie ihm
ja doch nicht geben. Dankbare Gesinnung, oder dal? sie seine Tat und seine Person vor andern
rihmen, genligt doch. Sie wollen gewiR nicht verschweigen, wer ihnen geholfen hat. Sie he-
gen gewild auch Dankbarkeit gegen Gott im Herzen. Das nétige Opfer werden sie gewil} nach
dem Gesetz erfiillen, soweit sie in der Lage dazu sind. Aber wichtiger ist doch das erfahrene
Wunder als der, der es tat. Wichtiger ist die Gesundheit als der Arzt. Wichtiger ist der
Mensch, der fréhliche, gesunde, gltickliche Mensch als Gott! — Nur der Eine kehrt um und
dankt Gott und Jesus und tut es so, dal deutlich wird: hier erkennt einer die Gnade Gottes.
Mit lauter Stimme preist er Gott und fallt vor Jesus nieder, wortlos wie ein Besiegter, Uber-

Schempp - Predigt zu Lukas 17,11-19 3 24.06.2022



waéltigter, wie einer, der sich ausliefert. Was ist denn der Unterschied zwischen diesem Sama-
riter und den neun Juden? Ist er bloR noch dankbarer als die andern? Oder fragen wir lieber
so: gehort zur rechten Dankbarkeit heute fiir die Uberlebenden, fiir die Heimgekommenen, fiir
die Verschonten, fur Genesene, fiir solche, denen ein Glick widerfahrt, mitten aus tiefer Not
und Verzagtheit, dal? sie in die Kirche gehen, daR sie laut Gott preisen, dal} sie Christus dank-
bar sind? Nein, es handelt sich nicht blof3 um den Unterschied von mehr oder weniger Dank-
barkeit, auch nicht blol} um den Unterschied von Dankbarkeit, die an den Tag kommt, die sich
aufRert, und zuriickgehaltener, blof3 im Gefiihl gehegter Dankbarkeit, auch nicht blof? um den
Unterschied von allgemeiner Dankbarkeit gegen Gott und personlicher Dankbarkeit gegen Je-
sus. Es handelt sich um die Dankbarkeit gegen den wahren Gott gegeniiber der Dankbarkeit
gegen einen eingebildeten Gott; es handelt sich um den Unterschied von Glauben und Un-
glauben. Sie haben geglaubt, und sie waren alle dankbar. Aber Jesus fragt: »Wo sind die neun
anderen? Ist keiner umgekehrt, um Gott die Ehre zu geben?« Und zum Samariter sagt er:
»Stehe auf, gehe hin! Dein Glaube hat dir geholfen!« —

Viele Kranke sind zu Jesus gebracht worden, vielen hat er geholfen. Als Wundertater war er
beriihmt, und nur vereinzelte besondere Heilungen werden uns erzéhlt. Die Herrschaft Gottes
hat er in diesen Wundern offenbar gemacht. Aber die galildischen Stadte hat er angeklagt we-
gen ihrer UnbuRfertigkeit. »\Wéaren solche Taten in Tyrus und Sidon geschehen, diese Stadte
hatten BuRe getan!« O, die Heilungen haben sie dankbar hingenommen. Aber sie merkten
nicht, dal all ihr Elend, gerade auch das sichtbare Elend der Krankheiten, in tiefem Zusam-
menhang steht mit der Macht des Bdsen. Dal Jesus dazu gekommen ist, dal das sein Beruf
und seine Sendung ist, diese Macht zu besiegen, hier Erloser und Heiland zu sein: das eben
blieb ihnen verborgen. Innerlich fuhlten sie sich gesund, und so blieb ihr Dank an der Gabe
hangen, so blieb Jesus selber und damit Gottes Herrlichkeit, Liebe und Barmherzigkeit, der
ganze Sinn von Jesu Kommen und Kampf, ihren Augen verdeckt. Ein guter Herr ist er, ein
Gottgesandter, ein Helfer — aber nicht der Herr, der Retter, der Zeuge Gottes. Sie sind am Ziel
ihrer Wiinsche, wo Jesus erst anfangen will.

Aber dieser Samariter ist umgekehrt, ihm geht es einfach darum, diesem Herrn zu zeigen: ich
bin nicht dankbar genug, ich bin nicht wert, dal} du mir Gottes Hilfe zugewandt hast. Hier ist
einer, der sich ganz und gar ausliefert, der Jesus als seinen Herrn anerkennt und sich selbst er-
kennt und anerkennt als unwirdigen, als ganz und gar nur fur die Gnade dieses Herrn bereiten
und aufgeschlossenen Knecht. Dieser Samariter preist Gott, weil er Gott gefunden hat, nicht
nur weil er Hilfe gefunden hat; er dankt Jesus, daf Jesus ihm allméchtige Gnade erwiesen hat
und ihm Gottes Herrschaft gezeigt hat. Er hat nicht blo3 das Wunder erfahren, sondern das
Zeichen gesehen, das Zeichen des Aufgangs aus der Hohe. Dieser Samariter hat Jesus gefun-
den, die andern neun nur ihre Gesundheit. Jesus nimmt ihn nicht in die Zahl der Jiinger auf. Er
schickt ihn nach Hause: »Gehe hin, dein Glaube hat dir geholfen.«

Bleibt es bei der blofRen Erinnerung an die Gute des Herrn, bei Verehrung und Dankbarkeit?
Er ist gewiesen, den Glauben als das Mittel zu betrachten und zu erhalten, durch das ihm Hilfe
zuteil wird. Damit bleibt er Jesus verbunden, damit bleibt er in der Gnade Gottes, in der hel-
len, frohen Gemeinschaft mit dem heiligen Gott. Die Barmherzigkeit Jesu hat den Samariter
zur Bul3e geleitet. Aber denken wir uns bei diesem Wort nicht einen bitterbdsen Menschen,
der plétzlich zusammenbricht unter der Wucht eines anklagenden Gewissens, den sein Leben
reut, der Besserung gelobt und ein neues Leben anfangt. Denken wir uns vielmehr einen Men-
schen, der von sich loskommt, der frei wird, der aufwacht und Gott loben und danken kann,
einen Menschen, dem die Augen aufgehen, der sich wundem kann tber die Treue und Liebe
Gottes, der seine Strale frohlich zieht, der eben schlecht und recht glaubt, dal3 Christus der
Herr ist und daR damit alles gut ist, und der ihn nun Herr sein lassen und ihm dienen will.

Schempp - Predigt zu Lukas 17,11-19 4 24.06.2022



Wo sind die Neun? Ihr Glaube ist belohnt worden. Sie werden gewi fromme Juden zu sein
und zu werden sich vorgenommen haben. Wie werden sie oft mit Uberzeugung andere beleh-
ren konnen: »lhr wil3t ja gar nicht, welch herrliches Geschenk ein gesunder Leib ist.« Sie wer-
den wohl ein besonders herzliches Mitleid mit den Aussatzigen da und dort haben und dies
durch Gaben beweisen. Aber so grof3 ihr Vertrauen zu Jesus war; jetzt ist er ihnen entbehrlich.
Seinem Wort, seiner Predigt glauben, ihm nachfolgen, das hat mit dem Wunder fir sie nichts
zu tun. Das ist etwas ganz anderes, etwas, das man auch unterlassen kann. Sehen wir jetzt den
Unterschied: die neun Juden fuhlen sich zum Dank verpflichtet, ihr Dank entspricht dem Wert
ihrer Gesundheit. Der Eine ist zum Dank befreit, sein Dank ist Erkenntnis der Barmherzigkeit.
Dort erwacht er am Ich, hier an der Gestalt des Heilandes. Und so ist dort der Glaube, so grof3
er war, Vertrauen in eine besondere Kraft und Kunst und Gabe Jesu, in eine Macht Jesu von
zauberhafter GroRe. Und dieser Glaube entstand an der Not der Krankheit, er ist ein Griff
nach Rettung von bewundernswerter Energie, aber es ist nicht der Glaube an Jesus Christus,
an das Brot und Licht des Lebens, an das Wort vom Vater. Es ist ein Glaube, den man haben
oder nicht haben kann, in Gebrauch nehmen und stilllegen kann, eine religiése Kraft, die dem
entspricht, an was sie glaubt, der religiosen Kraft, die sie bei Jesus vermuten. An dem, daR sie
nicht umkehren, um Gott die Ehre zu geben, zum Zeugnis fiir Jesus, dal3 sie nicht bloR die
Gabe, sondern den Geber ehren, daran wird nun der Glaube erkennbar als recht kraftiger, er-
staunlich kréftiger, geradezu préachtiger und tiefer, religiéser, jidischer — Eigensinn! Darum
Jesu Trauer. Es ist das Israel des alten Bundes, das Volk, das nicht hért mit offenen Ohren und
nicht sieht mit offenen Augen, das Israel, das Gott viel Mihe und Arbeit macht, das seine
Hilfe mehr als alle anderen Vélker in Anspruch nimmt, aber sich nicht opfern kann, nicht
weil3, was Dankbarkeit ist, das rechnen, aber nicht danken, das fromm sein, aber nicht glauben
kann und will.

Es ist also kein Grund da, daf® wir diese Neun bewundern. Aber es ist auch kein Grund da, daR
wir den Samariter bewundern oder nachahmen. Aber dal? wir Jesus bewundern, der noch viele
Wunder getan hat, die man ihm blof3 abgenommen hat wie die Geschenke eines gutgelaunten
Reichen, dazu haben wir Grund. Hat uns unser Glaube schon geholfen? Térichte Frage. »Wer
Dank opfert, der preiset mich«, und das ist der Weg, »dal3 ich ihm zeige das Heil Gottes!«
Kodnnen wir danken? Dankbar sein, dankbar in allen Stiicken? Dann kénnen wir auch fiir den
Glauben, flr ihn zuerst und zutiefst danken, fiir die Gnade seines Wortes, seiner Begegnung.
Da konnen wir nur hingehen und den Weg gehen, wo es zur Prufung, zur Erprobung des
Glaubens, zum Kampf des Glaubens kommt, kénnen nur eben Glauben halten und das Heil
Gottes sehen: ihn, Jesus, der zu uns kommt in Wort und Sakrament; ihn sehen als »Helfer
wert, ihn rufen, ihm GrolRes und Kleines zutrauen und diesen Heiland aller Welt zugleich bei
uns auf dem Plan sehen, wie er alles neu macht, dal? Blinde sehen, Lahme gehen, Aussatzige
rein werden und Tote auferstehen und den Armen das Evangelium verkindigt wird, damit
auch wir im Glauben ihn téglich preisen: »Gelobet sei mein Gott, mein Heiland groR von
Tat!«.

Quelle: Paul Schempp, Predigten aus den Jahren 1939-1955, aus dem Nachlass herausgege-
ben von Ernst Bizer, Bad Cannstatt: Millerschon 1960, 112-121.

Schempp - Predigt zu Lukas 17,11-19 5 24.06.2022



