Wie frei ist unser Wille wirklich?
Von Gerhard Sauter

,Gottes Wille ist die Freiheit des Menschen®: auf diese einprdgsame Formel brachte mein
Bonner Kollege Josef Simon, ein Philosoph Kant’scher Pragung, die Beziehung zwischen
Theologie und Philosophie. So werden viele die Quintessenz christlicher Freiheit ansehen.
,Zur Freiheit hat euch Christus befreit — lasst euch nicht unter ein fremdes Joch zwingen, legt
euch nicht ein fremdes Joch wieder auf*: so umreif3t Paulus in Gal 5,1 die Freiheit des Glau-
bens, die an Christus gebunden ist. Gott will, dass wir frei sind. Wirde Unfreiheit dann be-
deuten, dass wir uns nicht selbst bestimmen kénnen? Dass wir bevormundet sind, vielleicht
gar getrieben, wenn wir meinen, unser Leben treiben und betreiben zu kénnen? Ist Unfreiheit
gleichbedeutend mit Fremdbestimmung, zumindest mit einer Begrenzung unserer WahIlmag-
lichkeiten?

Wir kommen der Freiheit des Glaubens wohl am ehesten auf die Spur, wenn wir fragen, wo
wir ihr Gegenteil auffinden. Aber ist das ohne weiteres moglich? Vielleicht gelingt es eher,
jene Gleichstellung von Gottes Wille und menschlicher Freiheit — das vieldeutige ,,ist™ in der
Wendung ,,Gottes Wille ist die Freiheit des Menschen® — genauer unter die Lupe zu nehmen
und zu erwégen, was sie gerade nicht besagen kann.

Diirften wir etwa sagen: ,,Gottes Wille erschopft sich in der Freiheit des Menschen*? Geht
Gottes Wille in der Freiheit des Menschen auf? Oder tritt er nur in menschlicher Freiheit in
Erscheinung? Koénnen wir Gottes Willen nicht anders erkennen als in der Freiheit, mit der wir
ausgestattet sind? Dann wére Gottes Wille zwar nicht gerade in dieser Freiheit aufgegangen,
aber wir kdénnten von ihm nur im Blick auf diese Freiheit sprechen. Dies betrachten viele
Menschen heute, auch in der Kirche, als die einzige Mdglichkeit, von Gott zu reden: Gott ist
Grund der Freiheit, auf die wir aufgebaut sind, und er kann nur in ihr wahrgenommen werden.
— Gottes Wille ist die Freiheit des Menschen konnte aber auch bedeuten, dass Gott den Men-
schen, jeden Menschen, in die Freiheit entlassen hat: die Menschen als ,,die ersten Freigelas-
senen der Schopfung™, wie ein Biichlein von Jiirgen Moltmann tiberschrieben ist. Dann bliebe
Gott nichts mehr zu tun dbrig, als gleichsam mit verschrankten Armen zu sehen, was Men-
schen mit ihrer Freiheit anfangen, was sie anrichten, was sie ausrichten und vielleicht auch
verbiegen und verderben. Gott als der kritische Begleiter und kommentierende Betrachter
menschlicher Freiheit: darauf ist die Rede vom Handeln Gottes oftmals reduziert worden.
Doch hat uns Gott losgelassen, indem er uns Freiheit schenkte? ,,Wehe, wenn sie losgelas-
sen®“: so hat Friedrich Schiller im ,,Lied von der Glocke* allerdings nicht die Menschen, von
deren Freiheit er sehr viel hielt, sondern die ungebandigten Elemente beschrieben. Doch ent-
fesselte Menschen kénnen weit groRere Schrecken in die Welt setzen.

Welche Freiheit meinen wir also, von der wir annehmen, sie sei dem Willen Gottes entsprun-
gen und uns gegeben, damit wir uns in unserer Welt zurechtfinden? Wo entdecken wir sie und
ihre Gefahrdung?

Wenn wir uns als diejenigen erfahren mochten, die in die vollige Freiheit entlassen worden
sind, dann bliebe uns allein auch die Verantwortung fur alle Folgen unseres Tuns und Lassens
Uberlassen. Konnen wir aber diese Folgen sémtlich und in ihrem vollen Ausmal tberblicken?
Sie reichen ja tiber unseren Tod hinaus! Nur wenn wir sie alle einkalkulieren kénnten, ver-
maochten wir unbeschrénkt verantwortungsvoll handeln. Der Philosoph Hans Jonas hat dieses
Junktim von Verantwortlichkeit und Freiheit eindriicklich in seiner Programmschrift ,,Das
Prinzip Verantwortung® skizziert. Dort taucht als Gegenspieler menschlicher Freiheit eine De-
termination auf, die von uns Menschen verursacht worden ist, ein geradezu schicksalhafter

Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 1 05.06.2022



Zwang, der auf uns zukommt, der nicht hinter nur uns steht und uns I&hmt, sondern der die
Zukunft unabwendbar beherrscht. Das Schicksal kommt uns in den Folgen unseres eigenen
Tuns oder Unterlassens entgegen; das muss ja nicht gleich die 6kologische Weltkatastrophe
oder der atomare Winter sein, doch die Feinstruktur unserer Selbstbestimmung tritt uns in vie-
len Nebenwirkungen und Krisen entgegen. Craig Venter — ein Forscher, der zur Entschliisse-
lung des genetischen Codes erheblich beigetragen hat und am 14. Mérz 2002 den Paul Ehr-
lich-Preis erhielt — stellte die Prognose, dass es jedem Menschen moglich werden konnte, die
totale Kontrolle (iber sich selbst zu erhalten; doch was aus diesem Menschen dann wirklich
wird, vermochte er nicht zu sagen. Dank der Gentechnik erleiden wir eine Freiheit, die zu un-
serem grofiten Leidwesen werden kdnnte. Ein anderes Beispiel: Viele junge Menschen von
heute scheuen vor der Partnerwahl zurtick, weil sie allzu viel Gberblicken und einkalkulieren
wollen. Sie riskieren es nicht, in eine Bindung einzugehen, und mdchten sich lieber auf Optio-
nen hin miteinander verstandigen. Oder die Berufswahl ist flir manche, die sich zwischen vie-
len Chancen entscheiden kénnen, so schwierig geworden, weil sie eine Uberfiille von Folgeer-
scheinungen vor sich sehen, die sie nicht glauben bewéltigen zu kénnen. Der Esel, der verhun-
gert, weil er zwei gleich grof3e und gleichermafen appetitliche Heuhaufen in gleicher Entfer-
nung vor sich sieht — die klassische philosophische Figur fir das Dilemma einer Entschei-
dungsfreiheit — ist gleichsam durch eine Party ersetzt worden, die sich von einem tberreichen
Bufett nicht mehr selber bedienen kann, vor allem wenn sie beriicksichtigen will, was von
dem Angebot genetisch verandert worden ist oder andere gesundheitliche Risiken in sich
birgt.

Konnte Freiheit vielleicht daher riihren, dass wir eine Offenheit riskieren und den Blick fur
manche — manche, beileibe nicht alle! — Nebenwirkungen und Folgen verschlielen missen,
damit wir vermeiden, uns mit dem Unabsehbaren zu beschaftigen und unversehens hand-
lungsunfahig zu werden? Mir ist bewusst, dass dies eine risikoreiche Frage ist, die keinesfalls
dazu herhalten darf, verantwortungslos zu handeln. Aber kdnnten wir vielleicht dazu befreit
werden, dass uns eine vollige Ubersicht genommen wird, die uns so bedriickt, dass sie uns auf
uns selbst zurtickwirft? Gottes Wille kann unsere Freiheit nur soweit sein, dass diese Freiheit
sich auf Gottes Willen verlassen kann.

Eine weitere Beobachtung: Das grofRe Thema européischen, dann noch starker des nordameri-
kanischen Denkens im 18. und 19. Jahrhundert war die Entdeckung individueller Freiheit, zu-
néchst im Sinne der Autonomie, der Selbstbestimmung, die jede Fremdbestimmung abschiit-
telt, alsbald aber auch die Entdeckung von Freiheit als der dialektischen Gegenspielerin der
Notwendigkeit, also all dessen, was unbedingt sein muss: Freiheit ist begriffene Notwendig-
keit, die in die eigene Hand genommen werden kann, weil und sofern sie durchschaubar ist.
Im Namen dieser Entscheidungsfreiheit — so lautete die Parole — gilt es, gegen tiberkommene
und undurchschaubare Abhangigkeiten anzugehen. Denn nach wie vor lauert die Gefahr, dass
Menschen zum Treibgut werden, wenn sie nicht begreifen, dass sie mit dem Strom der Ge-
schichte schwimmen mussen, um nicht weggespult zu werden. Wer die Richtung der Stro-
mung inmitten des Wirbels von Geschehnissen nicht erkennt und sich nicht an sie halt, droht
unterzugehen. Menschlich-allzu menschliche Kréafte reichen nur eine Zeitlang aus, gegen ei-
nen Stromverlauf wirksam anzuk&mpfen, so unverzichtbar dies gelegentlich sein mag. Auf
Dauer gilt es einzusehen, dass keine Fortbewegung maoglich ist, die gegen den Strom der Zeit
arbeiten will. Notwendigkeit kann nur beherrscht werden, soweit sie als solche anerkannt
wird, denn entrinnen kdnnen wir ihr nie.

Eine weitere Freiheits-Erfahrung, die erniichtert: Entdeckungen von Spielrdumen des Han-
delns haben ihren Preis. Wir kénnen es schwerlich aushalten, fur alles allein einstehen zu
mussen. Oft genug missen wir eingestehen, dass wir, obwohl oder gerade weil wir das Beste
gewollt haben, anderes herausgekommen ist, vielleicht sogar das Gegenteil dessen, was wir

Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 2 05.06.2022



anstrebten. Denn andere waren mit im Spiel. — Dies kann zur Ausrede werden: Ich rede mich
aus meiner Allein-Verantwortung heraus, ich entschuldige die Diskrepanz zwischen meinem
besten Wollen und dem mageren, vielleicht enttduschenden, woméglich gar dulerst bedrii-
ckenden Ergebnis damit, dass ,,ich nichts dafiir konnte*, zumindest nicht fur alles. Ausrede
und Entschuldigung, die andere und anderes belastet, sind offensichtlich aufs engste mit der
Erfahrung von Freiheit und deren Grenzen verbunden.

Auch die Auskunft der Tiefenpsychologie, wir seien nicht Herr im eigenen Hause, das Unbe-
wusste spiele uns immer wieder Streiche, welche die Rechnung unserer Entscheidungsfreiheit
durchstreichen: auch dies kann zur Ausrede werden. Wir reden uns auf Fremdeinfllisse und
Triebkrafte heraus, die wir mit unserer sozialen Genese in uns aufgenommen haben, ohne sie
immer kontrollieren und noch weniger einkalkulieren zu kdnnen. Die Herrschaft im eigenen
Selbst muss immer wieder errungen werden; auch sie ist begrenzt, und wenn sie durchgesetzt
werden soll, geht dies nicht ohne Verletzungen anderer ab. Philosophen wie Peter Bieri® (,,Das
Handwerk der Freiheit™) beruhigen uns dann mit der Versicherung, normalerweise seien wir
doch durchaus Herr im eigenen Hause, wir kdnnten uns darin bewegen, ungehindert von dem,
was uns im Tiefsten beeinflussen mag, wenn wir auch im Grenzfall spiliren, dass wir uns mit
anderen, unserem Willen fremden Kréften auseinanderzusetzen haben. Doch im Alltag kén-
nen wir nicht ohne die Annahme auskommen, Herr im eigenen Willens-Haushalt zu sein. Wir
beherrschen uns, indem wir damit beschéftigt sind, unsere ererbte Anlage mit unserer Umwelt
auszugleichen. Anders kdnnten wir gar nicht leben, und dieser Balanceakt beansprucht uns oft
mehr, als wir annehmen.

Die Beschreibung der Phanomene erfahrener Freiheit geht in eine Aufforderung tber: die
Aufforderung, sich so zu verhalten, als ob unser Wille frei wére. Es kostet eine grof3e An-
strengung, sozusagen zweigleisig zu denken: Unsere Handlungen verdanken sich einerseits
der stetigen Balance zwischen Triebkraften und Umweltbedingungen (wie es uns der Sozial-
darwinismus glauben macht), unser Leben vollzieht sich in der Auseinandersetzung zwischen
dem, was wir mitbringen, und allem, was wir vorfinden. Anderseits mussen wir auf unsere
Entscheidungsfreiheit hin ansprechbar sein, damit wir — um mit Kant in der Umdichtung von
Goethe und Schiller zu reden — , konnen, weil wir sollen®.

Sind wir durch diese und @hnliche Beobachtungen auch schon auf die Frage vorbereitet:
,,Konnen wir glauben?* ,.Sind wir frei, dies zu tun?*. Oder ist dies eine ganz anders geartete
Frage? (Sie darf nicht mit der Forderung nach Glaubensfreiheit als einem Menschenrecht ver-
wechselt werden!)

Das Phanomen der Ausrede, der Entschuldigung scheint jedenfalls fur viele ihre Antwort auf
diese Frage vorzugeben. Dann nidmlich, wenn sie ,,glauben* als eine Art Wahl zwischen zwei
Maoglichkeiten auffassen: Entweder kann ich glauben, nichts und niemand hindert mich daran
— oder ich kann einfach nicht glauben, nichts kann mich dazu bewegen, oder noch schlimmer:
es gibt, jedenfalls fiir mich, viel mehr Gegengriinde als Griinde zu glauben.

Gerade dies: dass ,,glauben” von einer Entscheidung abhénge, die volle Freiheit dazu voraus-
setze, war einer der groRen Streitpunkte der Reformation, zumal zwischen Erasmus von Rot-
terdam und Martin Luther. Es war eine Zeit, in der allenthalben das Wort ,,Freiheit* erklang;
uberkommene soziale Ordnungen wurden in Frage gestellt, in Luthers Kritik an kirchlichen
Milstdnden sahen viele das erste Anzeichen eines Aufbruches zu personlicher Freiheit. Neue
Freirdume wurden entdeckt, auch aulRerhalb der Kirche. Die Reformation schien eine Zeit der
Freiheit einzulduten, deren Ausmalie noch gar nicht abgesehen werden konnten. Bereits 1520

! Das Handwerk der Freiheit: Uber die Entdeckung des eigenen Willens, Miinchen: Hanser, 2001.
Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 3 05.06.2022



sah sich Luther gendtigt, in seiner Schrift ,,Von der Freiheit eines Christenmenschen* den
Charakter christlicher Freiheit klarzustellen. Luthers Theologie und Seelsorge ist weitgehend
ein Kampf um das rechte Verstandnis christlicher Freiheit gewesen: nicht nur der Glaubens-
freiheit, sondern ebenso der Freiheit des Handelns aus Glauben. Die Spitze seiner Bemiihung
war die Gegenschrift auf die Verteidigung menschlicher Willensfreiheit, die Erasmus unter
dem Titel ,,De libero arbitrio diatribe sive collatio® 1524 in Basel verdffentlich hatte.? Auch
Erasmus hatte in reformerischem Interesse geschrieben, allerdings aus der Sicht eines Huma-
nisten, der kirchliche Reformen und geistige Neuordnung durch kritische Besinnung auf an-
tike philosophische und christliche Traditionen erreichen wollte. Luther sah sich plétzlich in
einen Zweifrontenkrieg verwickelt, denn 1525 brach auch der Bauernaufstand aus, und dessen
theologische Anfuihrer warfen Luther vor, die sozialpolitischen Folgen christlicher Freiheit
viel zu gering einzuschétzen und die Radikalitat des Evangeliums zu verraten. Luther hatte die
politische Berechtigung dieser Revolution anfangs in vielen Punkten durchaus anerkannt.
Doch je langer desto mehr sah er ihre geistliche Geféhrdung darin, dass Menschen Gott zum
Handeln zwingen wollen, indem sie in seinem Namen gegen schreiendes Unrecht zu Felde
ziehen. Wenn Gott wirklich treu zu seinen VerheiBungen fiir Gerechtigkeit und Freiheit steht,
dann kann er — so proklamierten sie — gar nicht anders, als einzugreifen und denen zur Seite
zu stehen, die flr seine Sache kdmpfen! Doch dies konnte fiir Luther fir ein glaubwirdiges
Reden von Gottes Handeln nicht in Frage kommen, er sah es geradezu als glaubenswidrig an.

Erasmus verstand sich als Reformer, nicht als ein revolutionarer Draufgénger. Er wollte das
angeborene Verantwortungsbewusstsein verninftig schulen, damit Veranderungen behutsam
von innen her in die Wege geleitet werden kdnnen. Zu diesem Zwecke stellte er in seiner Frei-
heitsschrift eine Fiille von Bibelstellen zusammen, in denen Menschen aufgefordert werden,
das Rechte zu tun, sich fur das Gute zu entscheiden — und sich in alledem fiir Gott zu entschei-
den, Gott zu wéhlen und nicht etwas, was Gott entgegensteht. Ist damit — so fragte Erasmus —
nicht zwingend vorausgesetzt, dass wir Menschen die Wabhlfreiheit besitzen? Gott hat dem
Menschen mit dem freien Willen ausgestattet, mit dem er sich dem, was zum ewigen Heil
fiihrt, anzuschlieRen oder sich davon abzuwenden vermag. Erasmus dachte nicht daran, dass
wir Menschen uns unser Heil schaffen oder auch nur mit bewirken kénnen. Doch er war da-
von Uberzeugt, dass wir Menschen fahig seien, uns fiir Gottes Heil zu 6ffnen oder uns dage-
gen zu verschlieBen. Hinter beidem steht der Wille als eine Kraft, die in sich neutral ist, denn
sonst konnte sie sich nicht frei entscheiden, sondern wére schon in die eine oder andere Rich-
tung gelenkt. Der Mensch bestimmt sich selber kraft seines Willens durch das, wem er zu-
stimmt oder was er ablehnt.

Luther hat sich mit seiner Antwort gentigend Zeit gelassen, mehr Zeit als bei anderen Kontra-
henten, um dieser Streitfrage auf den Grund zu kommen. Er bezweifelt insgeheim, dass mit
der Frage ,,Kann ich glauben wollen?* iberhaupt begonnen werden darf. Wie vermdgen wir
uns selber die Einsicht verschaffen, dass es nicht auf uns selber ankommt — oder eben nicht?
Noch nicht einmal dies steht in unserer Macht!

In diesem Zusammenhang musste Luther noch auf weitere Fragen eingehen bzw. er musste
sie Uberhaupt erst aufwerfen: Ist der Gott, fir oder gegen den wir uns entscheiden kénnen —
wie Erasmus meinte — wirklich der Gott der Bibel? Und wo begegnet uns dieser Gott? Wie ist
die Bibel auszulegen, um fur diese Begegnung offen zu werden?

Weiter: Kénnen wir Menschen in Gewissheit des Glaubens sprechen, oder ist Gottes Wahrheit

2 De libero arbitrio diatribe sive collatio — Gesprach oder Unterredung tiber den freien Willen, in: Erasmus von
Rotterdam, Ausgewahlte Schriften, hg. von Werner Welzig, Bd. 4, Ubersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen
versehen von Winfried Lesowsky, Darmstadt 1969, 1-195.

Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 4 05.06.2022



fiir menschliches Fassungsvermogen letztlich verschlossen und sollten wir uns — so Erasmus —
mit dem begnuigen, was uns zuganglich ist? Welchen Charakter haben also theologische Aus-
sagen? Bleiben sie begriindete Erwégungen, deren wir zeit unseres Lebens nicht sicher sein
konnen, oder sind sie assertorisch: ,,Behauptungen®, deren wir kraft des Heiligen Geistes ge-
wiss sein dirfen? Das sind schwierige, verwickelte Fragen, und Luther macht es sich und uns
nicht leicht, ihnen nachzugehen. Beim Lesen seiner ungemein dichten Schrift erhalt unserei-
ner oft den Eindruck, als wolle Luther von Gipfel zu Gipfel springen und die tiefen Grében
dazwischen gar nicht wahrnehmen. Er Uberldsst es uns, in die Niederungen unserer Alltags-
entscheidungen hinabzusteigen und dann hoffentlich wieder die Hohen theologischer Erkennt-
nis zu erklimmen. Entsprechend steil setzt Luther an: Wenn wir anfangen, von Freiheit zu
sprechen, dann gilt es allererst zu sagen, dass allein Gott frei ist. Von seiner Freiheit lasst sich
menschliche Freiheit nicht ableiten. Jede menschliche Freiheit ist unverhéltnismaRig zu Got-
tes Freiheit zu wollen. Menschliche Freiheit verdankt sich einzig und allein der Befreiung, die
Gott Menschen zuteil werden lasst. Sie werden zur Freiheit befreit, und das heif3t zugleich
(und nicht erst als magliche Folge!): Gottes Heil umfangt sie.

Damit bestreitet Luther dem Erasmus die Angemessenheit seiner Prinzipien. Er fihrt als die
alles entscheidende Grundfrage aus: Koénnen wir die Gemeinschaft mit Gott wéhlen? Sind wir
frei, uns dafur oder dagegen zu entscheiden? Ist sie ein Angebot, das wir annehmen oder ab-
lehnen kénnen? Die Antwort kann nur lauten: Nein, das ware ein Widerspruch in sich selbst.
Diese Frage, ob wir die Gemeinschaft mit Gott wahlen kdnnen oder nicht, kann theologisch
rechtens gar nicht gestellt werden. Sie ist eine Fangfrage. Denn eine Wahl der Gemeinschaft
mit Gott wiirde Gottes Erwéhlung widersprechen. Wir kénnen von Gemeinschaft mit Gott nur
sprechen, wenn wir von Gottes Erwéhlung reden — und sie ist in keiner Weise mit einer Wahl
des Menschen vergleichbar. Erwéhlung ergreift uns und erftllt uns, wir leben in ihr: sie ist
keine Wahlmdglichkeit. Wenn ich hinter das Geschehen der Erwahlung zurlickgehe, um sie in
den Status eines Angebotes zu versetzen, dann habe ich sie ganz und gar miRverstanden, ja
verachtet und so versaumt. Wir sind zur Freiheit erwahlt: nur so kénnen wir von Freiheit, aber
auch nur so von Erwéhlung sprechen. Gott will, dass wir mit ihm leben. Und Gottes Erwéh-
lung ist zugleich seine Tat, sie ist kein ferner Entschluss, der uns eine symmetrische Entschei-
dung offenliel3e.

Kdnnen wir glauben? Erasmus war davon zutiefst tiberzeugt, so skeptisch er sonst tiber Glau-
bensaussagen dachte. Gott will, dass wir sein Heil annehmen kdnnen, weil uns keine andere
Wahl bliebe, vielmehr deshalb, weil Gott uns als Partner seiner Entscheidungen wirdigen
will. Die Frage ,,Wie konnen wir uns fiir Gott entscheiden?* fithrte den Philosophen schnur-
stracks zum Aufweis menschlicher Willensfreiheit, weil — wie er meinte — ,,glauben‘ als ver-
antwortlicher Akt sonst gar nicht moglich sei. Luthers Gegenfrage lautete: Ist jene Frage viel-
leicht vollig falsch gestellt? Kennt sie wirklich die Tragweite dessen, ,,was zum ewigen Heile
fithrt*, wie Erasmus formuliert hatte? Spricht sie womdglich von einem anderen Heil, als es
uns in der Bibel entgegentritt? Kann vielleicht das angestrengte Bemdihen, glauben zu wollen,
dem Glauben gegentlber verschlieRen? Die Einsicht, dass es beim Glauben nicht entscheidend
auf mich ankommt, kénnte ja vielleicht die erste kleine Turspalte sein, durch die der Glaube
eintreten mochte. Hinter dieser Vermutung steht, jedenfalls flir Luther, die Auffassung, dass
,»glauben* das Werk Gottes im Menschen ist, das Handeln Gottes am und im Menschen, beli
dem der Mensch keinesfalls ausgeschaltet ist. Vielmehr ist er mit Leib und Seele, mit allen
seinen Gefuhls- und Verstandeskréften dabei, indem er Gott an sich wirken l&sst. Glaube ist
einem solche Mal3e und in einer solchen Weise niemals unsere ,,Sache*, dass ,,Freiheit”, ange-
borene Entscheidungsfreiheit, eine angemessene Konnotation dafir sein kdnnte. Darum wéhl-
te Luther als Titel fiir seine Kritik an Erasmus den formalen Gegenbegriff zu ,,Freiheit®,

Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 5 05.06.2022



nimlich ,,Unfreiheit®, im Lateinischen klang es noch scharfer: ,,De servo arbitrio*.> Wie diese
Uberschrift angemessen zu (ibersetzen wire, lasse ich erst einmal offen. Der Titel der ersten
deutschen Ubersetzung, die Justus Jonas bereits 1525 anfertigte: ,,Dass der freie Wille nichts
sei, erscheint mir jedenfalls irrefiihrend.

MalRgebend war fir Luther, dass es der Wille des Geschopfes ist, das schlie3lich bekennen
kann: ,,Ich glaube®. Das Geschopf besitzt keinen Eigenwillen gegeniiber Gott, auch wenn es
Ja oder Nein zu Gott sagen ,,will*. Gott erwihlt, weil allein Gottes Wille wahrhaft frei ist,
weil dieser Wille zugleich Handeln ist. Darum ist es uns versagt, unseren Willen als Abbild
von Gottes Willen anzusehen oder gar unsere Willenskonstellation auf Gott zu projizieren.
Gott will, dass der Mensch in Gemeinschaft mit ihm lebt — so hat er ihn geschaffen. Des Men-
schen Geschopflichkeit ist Zeichen, Ausdruck dieses Willens. Der Mensch wird als wollendes
Wesen geschaffen. Es soll nicht sich selber wahlen mussen. Es muss sich nicht in dem Sinne
beherrschen, dass es Uber sich selbst verfuigen kann. Der Mensch ist als unverfiigbares Wesen
geschaffen. Auch wenn er sich, wesenswidrig, einer anderen Macht anvertraut, bleibt er Ge-
schopf, Gottes Geschopf.

Das servum arbitrium ist der Wille, wie Gott ihn gewahrt: der geschdpfliche Wille, mit dem
sich das Geschopf nicht selber beherrscht, nicht sich selber in die Hand nimmt. Es kann nicht
den Uberblick tber Gut und Bése gewinnen wollen, um sich dann vermége dieses Uberblicks
entscheiden zu kdnnen — selbstredend fiir das Beste! Doch eben dies ware nach Genesis 3 die
Siinde schlechthin, die Ubertretung des Gottesgebotes. Will menschlicher Wille sich tiber die
Geschopflichkeit hinaus schwingen, dann verfallt er einer Macht, der er nicht mehr entrinnen
kann. Sein Versteigen in eine Position jenseits von Gut und Bdse ware eine ungeheure Le-
bensliige. Das servum arbitrium ist also nicht ein kraftloser, hin- und hergetriebener oder bot-
maRiger Wille.

Né&hern wir uns der Luthers Argumentation mit Hilfe zweier seiner friiheren Schriften:

,Von der Freiheit eines Christenmenschen®, lateinisch ,,De libertate Christiana“ (1520) be-
ginnt mit einem Paradox: Glaubensfreiheit und Liebesdienst sind gleichurspringlich. Keines
von beiden kann aus dem anderen abgeleitet werden. Im Glauben wird der Mensch vor Gott
und ihn allein gestellt, befreit zum Empfangen. Was ,,glauben‘ heif3t, formuliert die lateini-
sche Fassung praziser als die deutsche: consentire Deo, Gott zustimmen, ich mdchte sogar sa-
gen: einstimmen in das, was Gott tut und will. Im Glauben, als ,,innerer Mensch®, steht der
Mensch vor Gott, vor ihm allein, auch wenn viele andere Menschen ihn anblicken und er mo-
mentan zu ihnen hin sieht — ein Schielen zwischen Gott und Menschen kann es nicht geben!
Glauben heif3t: Gott recht geben diirfen — nicht: recht geben wollen, was die Mdglichkeit nicht
ausschliet, auch Nein zu Gott sagen zu kénnen. Und doch ware es grundfalsch zu behaupten,
wir konnten gar nicht anders, als zu Gott Ja zu sagen. ,,Glaube* schlie3t diese Alternative aus.
Der zweite Begriff, der Luthers Ausfihrungen zusammenfasst, lautet: conformitas, gleichge-
staltet werden, gleichférmig werden — dem Tun Gottes dort, wo ich mit anderen Menschen zu
tun bekomme. Dort treffe ich in der Liebe und damit in anderer Weise auf Gott. Er begegnet
mir in seinem Wirken an und mit anderen Menschen. Ich darf ebenso wie Christus diesen An-
deren dienen. Mein Handeln, als ,,au8erer Mensch®, wird in Gottes Handeln hineingezogen,
wird mit ihm verwickelt. Der Christ ist in der Einheit seiner Seele und seines Leibes, einstim-
mend und eingehend, von Gottes Handeln umfangen, der Glaube weist ihn zur Liebe hin, und
die Liebe weist auf den Glauben, ohne dass diese Bewegung eine Dauerreflexion werden

% De servo arhitrio, in: Martin Luther, Studienausgabe, hg. von Ulrich Delius, Bd. 3, Berlin 1983, 170-356. —
Dass der freie Wille nichts sei. Antwort D. Martin Luthers an Erasmus von Rotterdam, in: Martin Luther, Ausge-
wahlte Werke, hg. von H. H. Borcherdt und Georg Merz, Ergdnzungsreihe, Bd. 1, Ubersetzt von Bruno Jordahn,
Minchen 1954.

Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 6 05.06.2022



konnte. Sie ist ja in doppelter Hinsicht ein sich dem Handeln Gottes Aussetzen, in unmittelba-
rer und mittelbarer Form.

Den zweiten Schritt der Anndherung finden wir in Luthers ,,Wider den Léwener Theologen
Latomus* (1521)* wo er die Rechtfertigungslehre in einer Auslegung von Rom 7,14-25 ent-
faltet.

,,Wir wissen freilich, dass das Gesetz heilig ist. Ich bin dagegen fleischlich, unter die
Slindenmacht verkauft. Denn nicht erkenne ich, was ich vollbringe. Ich tue eben nicht,
was ich will, sondern das tue ich, was ich hasse. Wenn ich nun aber gerade das, was
ich nicht will, tue, gestehe ich (damit) dem Gesetz zu, dass es gut ist. Dann wirke je-
doch nicht ich es mehr, sondern die in mir wohnende Siinde. Denn ich weil3, dass in
mir, also in meinem Fleische, das Gute nicht wohnt. Liegt mir namlich das Wollen
nahe, so nicht, das Gute zu wirken. Denn nicht das Gute, das ich will, das tue ich, son-
dern das Bose tue ich, das ich nicht will. Wenn ich aber gerade das tue, das ich nicht
will, dann wirke nicht mehr ich es, sondern die in mir wohnende Siinde. Ich stelle also
fur mich, der ich das Gute will, das Gesetz fest, dass das Bose mir anhdngt. Denn nach
dem inneren Menschen habe ich Freude an dem Gesetz Gottes. Ein anderes Gesetz ge-
wahre ich aber in meinen Gliedern. Das liegt im Streit mit dem Gesetz meiner Ver-
nunft und nimmt mich im Gesetz der Suinde gefangen, das in meinen Gliedern ist. Ich
armseliger Mensch! Wer wird mich diesem Todesleib entreiRen? Dank sei Gott durch
Jesus Christus, unseren Herrn! So diene ich also mit meiner Vernunft dem Gesetz Got-
tes, mit dem Fleisch jedoch dem Gesetz der Siinde.*®

Ich versuche, Luthers Auslegung zu paraphrasieren: ,,Die in mir wohnende Siinde* — das ist
keine Entschuldigung (oder gar Siegmund Freud im theologischen Gewande). Gemeint ist das
Verhaftetsein in die Stinde, die Gott fremd ist, aber nicht mir, dem Stinder. Paulus spricht also
ein Sundenbekenntnis aus: Ich erkenne mich in der Unterscheidung zu dem, was mich bisher
bestimmt hat. Ich erkenne, dass ich, wéahrend ich meinte, Herr im eigenen Hause zu sein, mit
der Sunde zusammen wohnte, in Wohngemeinschaft mit einer Macht, die mich treibt, das zu
tun, was ich nicht will — aber es ist meine eigene Kraft, mein Eigenwille, nicht mein eigener
Wille. Es ist die Eigenbewegung, die mich von meiner Zustimmung zu Gott, von der Einstim-
mung in seinen Willen abhélt. Jetzt jedoch bin ich erldst, erldst dazu, zwischen der Stuinde und
meinem inneren Menschen unterscheiden zu kénnen. Meine Vergangenheit tritt mir gegen-
uber als das Durchdrungensein und Gedrangtwerden durch meine Siinde, die meiner jetzt
nicht mehr machtig ist — sonst kdnnte ich sie gar nicht sehen! Dies ist die Erlésung vom Ge-
knechtetsein durch die Sunde. Freiheit, christliche Freiheit besteht in der Erkenntnis, dass ich
mir nicht selber gehore. Im Rickblick wird mir deutlich: die Siinde wird dadurch méchtig, an-
scheinend sogar allméchtig, dass ich meinte, mir zu gehéren, meiner méchtig zu sein — und
dann kommt, wie gesagt: im dankbaren Ruckblick des Stindenbekenntnisses, heraus, dass ich
gerade nicht wollte, was ich getan habe — doch dieses ,,Nicht* blieb mir verschlossen.

Paulus hatte hier vom Gesetz gesprochen, vom ausgesprochenen Willen Gottes. Das Gesetz
verheil3t das Leben, das Leben, wie Gott es will — darum heif3t es das ,,gute Gesetz“. Doch
wenn sich die Stnde des Gesetzes bemachtigt, anders gesagt: wenn ich das Gesetz als eine
(und sei es gottgegebene) Moglichkeit ansehe, das Leben wahlen zu wollen, dann wird es un-
versehens verkehrt. Wenn ich sage: ,,Ich will das Leben kraft des Gesetzes®, dann dient dieses

4 Rationis Latomianae pro incendariis Lovaniensis scholae sophisticis redditae, Lutheriana confutatio, in: Martin
Luther, Studienausgabe, Bd. 2, Berlin 1982, 405-519 (Rudolf Mau). — Wider den Léwener Theologen Latomus,
in: Martin Luther, Ausgewahlte Werke, Erganzungsreihe, Bd. 6, Uibersetzt von Robert Frick, Minchen 1953.

5 Ubersetzung von Ernst Kasemann, An die Romer (Handbuch zum Neuen Testament, Bd. 8a), Tiibingen 1973,

188f.

Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 7 05.06.2022



Gesetz mir nunmehr als Anspruch, mich selber zu wollen. Die Stinde ist in eine so innige Ver-
bindung mit meinem Wirken eingegangen, dass ich gar nicht mehr wahrhaft sagen kann: ,,Ich
will“, denn die Siinde hat dies zu ihrer Sache gemacht. Wohlgemerkt: Hier ist nicht vom
,,Willen* als einem Vermogen des Menschen die Rede, nicht von einer facultas, die man an
und fur sich feststellen oder nach dessen Zentrum im Menschen man fragen konnte. Sondern
es heil’t, wie in der Bibel zumeist: ,,ich will“. Menschen sagen: ,,ich will“, oder sie sagen: ,,ich
will nicht* — wie dergleichen physiologisch und psychologisch zu erkléren sein mag, tberlas-
sen wir lieber den Fachleuten!

Das Siindenbekenntnis sagt: Von dem Anspruch, mich selber zu wollen, hat Gott mich befreit,
von dieser unerhorten und unaufhorlichen Anstrengung samt all ihren Nebenwirkungen, mit
denen ich an anderen Geschopfen schuldig geworden bin. Gott allein verdanke ich die Er-
kenntnis dessen, was ich gewesen bin — und was ich jetzt bin. Meine Vergangenheit ist zu
Gottes Sache geworden. Weil sie nunmehr keine Gewalt tiber mich hat, mich nicht mehr be-
herrscht und unabsehbar in die Zukunft hineinreicht, darum bin ich dem Urteil Gber mich sel-
ber entnommen. Freiheit des Glaubens ist also Freiheit von dem Gesetz der Siinde — Paulus
fugt noch hinzu: auch von dem Gesetz des Todes, durch das ich mich habe verfthren lassen,
den Tod Uberméchtig werden zu lassen, wo ich wahnte, das Leben zu wollen und zu suchen.
Paulus sagt im Bekenntnis: ,,Das war ich, ich bin es nicht mehr, Gott sei Dank! Ich bin den
Gnadentod gestorben.* Luther horte als Nachklang heraus: So bin ich immer wieder, ndmlich
als Gefangener meines Lebenswillens, ich bin es, sofern ich auf mich blicke. Was ich gewesen
bin, das war ich allein dank der Befreiung durch Gottes Gnade, die mir diesen Rickblick ge-
wahrt. Ich bin davon befreit, mir selber im Wege zu stehen, nicht zu wollen, was ich will. Ich
bin nicht mehr der in sich verkriimmte Mensch, ,,homo incurvatus in se* (Luthers Umschrei-
bung des Suinders), einer Spirale vergleichbar, in deren Drehungen ich mehr und mehr in mich
hineingetrieben werde, anders gesagt: die mich in den Abgrund der Gottferne hinein ver-
schlingt. Wenn diese Spirale durchbrochen wird, durch Gottes Gnade, in der Rechtfertigung,
dann schmerzt dies Uiber alle Mal3en, denn ich selber bin ganz und gar betroffen. Dieser
Schmerz gehort bleibend zum Widerfahrnis christlicher Freiheit.

Im Sundenbekenntnis spricht sich also nicht ein innerer Konflikt aus, der geldst werden
konnte, indem er bewusst gemacht wird. Das waére eine therapeutische Katharsis, zu der ein
psychoanalytisches Gesprach verhelfen konnte, wenn es denn gelingt. Das Stindenbekenntnis
ist ein Akt der befreiten Selbsterkenntnis, der Befreiung zur Selbsterkenntnis vor Gott: Ich
selbst werde mir gegentiber gestellt.

Diese beiden Schritte der Annaherungen hatte Luther gleichsam im Hinterkopf, als er gegen
Erasmus zu argumentieren begann. Thn beschéftigt zuallererst die Frage: Wie vermdchten wir
uns selber die Einsicht verschaffen, ob es entscheidend auf uns selber ankommt — oder nicht?
Noch nicht einmal dies steht wirklich in unserer Macht! Erst im Stindenbekenntnis, das allein
im Glauben mdglich ist, zeichnet sich die Freiheit ab, von unserem Wollen zu sprechen, wie
es fur Gottes Wirken befreit und so von ihm gelenkt wird.

Indem Luther diese theologischen Voraussetzungen namhaft macht, legt er gleichsam die
Spielziige fir den Disput mit Erasmus offen, oder anders formuliert: Er begibt sich in ein Ver-
fahren wie in einen Gerichtsprozess, dessen Regeln von allen Parteien anerkannt und befolgt
werden mussen, wenn Rechtsfindung maoglich werden soll. Sonst wirde nur ein heilloses
Durcheinander von Meinungen entstehen, mit denen Kontrahenten aufeinander losschlagen.
Luthers Vorgehen ist deshalb durchweg rhetorisch bestimmt, und ohne Kenntnis einiger rhe-
torischer Zuge bliebe vieles von seiner Gedankenfuihrung unverstandlich.

Ich beschranke mich auf zwei Schlisselstellen aus Luthers Schrift:

Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 8 05.06.2022



Die eine skizziert das Bild vom Menschen als einem Reittier, das entweder vom Teufel gerit-
ten oder von Gott gelenkt wird — eine beriihmt-berlichtigt gewordene Metapher:

,,S0 ist der menschliche Wille in der Mitte hingestellt wie ein Lasttier. Wenn Gott da-
rauf sitzt, will er [der Mensch] und geht, wohin Gott will. [...] Wenn er Satan darauf
sitzt, will er und geht, wohin der Satan will.«®

Die sprichwortliche Wendung ,,vom Teufel geritten* darf, jedenfalls in Luthers Sinne, nicht
formal mit Gottes Lenkung verglichen werden. Wir werden nicht von Gott geritten, so, dass
wir ohne Sinn und Verstand einfach getrieben wirden. Vielmehr lenkt uns und leitet uns Gott,
er will mit uns seinen Gang gehen. Das Bild ist also asymmetrisch zu verstehen: Es kommt
nicht nur darauf an, wer auf dem Reittier sitzt, sondern ebenso darauf, wie der Reiter mit dem
Tier umgeht.

,,Wenn Gott auf ihm sitzt, will er und geht, wie der Psalm sagt: ,Ich bin wie ein Last-
tier geworden. Dennoch bleibe ich stets an dir, und ich bin immer bei dir.*

[Spater wird Luther Gbersetzen: ,Denn du héltst mich bei meiner rechten Hand.* (Ps
73,22f.).]

Wenn der Satan auf ihm sitzt, will und geht es, wohin der Satan will. Und es liegt nicht
in seiner freien Wahl, zu einem von beiden Reitern zu laufen und ihn zu suchen, son-
dern die Reiter selbst kampfen darum, festzuhalten und in Besitz zu nehmen.*’

Der Mensch lasst sich vom Teufel reiten, wenn er seine Geschdpflichkeit verlasst, wenn er der
Versuchung erliegt, einen Standpunkt tber Gut und Bdse einzunehmen, um sich dann ent-
scheiden zu kénnen. Von Gott wird der Mensch ,,aus freien Stiicken* in Dienst genommen: in
den Dienst dank seiner Freiheit, zugunsten seiner Freiheit. Kontext der Psalmstelle: Menschen
sehen, was in der Welt vor sich geht, was sie im Namen Gottes zu tun beanspruchen, worin
sie Gott widersprechen. Wenn Luther einen Psalmvers oder zwei zitiert, hat er nicht nur diese
im Blick, sondern als Beter der Psalmen den gesamten Textzusammenhang. ,,Du leitest mich
nach deinem Rat und nimmst mich endlich in Ehren an. Wenn ich dich nur habe, so frage ich
nichts nach Himmel und Erde. [...] Aber das ist meine Freude, dass ich mich zu Gott halte.
Meine Zuversicht setze ich auf den Herrn, dass ich verkundige all dein Tun.* (Ps 73,24f.28)
Von Gott gelenkt werden, heil3t zugleich: an Gott festhalten. Vertrauen auf Gott ist ein Sich-
Verlassen auf ihn, auf seine Treue. Konnten wir von diesem Vertrauen anders sprechen, als
dass wir uns Gottes Fiihrung anvertrauen? Wenn wir aber seiner Fiihrung vertrauen, dann ver-
trauen wir zugleich seiner Leitung, seiner Herrschaft. Insofern ist die Metapher vom Men-
schen als einem Tier, das von Gott gelenkt wird, der du3erste Ausdruck des Vertrauens. Wer
dieses Bild als tibertrieben empfindet, der sollte sich zunéchst fragen, ob sein ,,Gottvertrauen*
sich wirklich auf Gott verléasst und sich ihm Uberlasst, oder ob es nicht eher eine gesteigerte
Form von Selbstvertrauen unter Berufung auf Gott ist.

Das Geheimnis des freien Willens als des Willens, der von Gottes Geist erfullt wird, besteht
auch darin, den Unterschied zwischen ,,sich von Gott fithren lassen* und ,,vom Teufel geritten
werden® zu erkennen.

Der Urgrund unseres Willens ist ein Bewegt-Werden, der uns als Willensrichtung erscheint —
und diese Richtung kann grundverschieden sein. Dieses Widerfahrnis ist anderer Art als die
Erfahrung des Begrenztseins, der Konflikte mit dem Willen anderer, von Ubermacht und Un-
terordnung. Dies alles sind Entdeckungen auf den Handlungsfeldern des Menschseins, die

6\Vom unfreien Willen, 46.
7A.a.0., 46f,

Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 9 05.06.2022



aber nicht zur Glaubenserkenntnis fiihren. Bestenfalls zeigen sie, dass das ,,Prinzip Verant-
wortung® uns vor die Frage stellt, wieweit wir verantwortlich handeln kénnen — und was un-
serem Uberblick entzogen bleibt und welchen Vertrauens es bedarf, damit wir gleichwohl ge-
lassen, wachsam und zuversichtlich handeln kénnen. Darum darf die Einsicht in das Bewegt-
werden des Willens nicht zur Ausrede werden, zur Entschuldigung flr Verantwortungslosig-
keit. Dies kann gar nicht der Fall sein, wenn es sich wirklich um eine Einsicht in die Konstitu-
tion menschlichen Willens handelt. Doch VVerantwortungslosigkeit ist nicht die einzige Ge-
fahr.

Mindestens ebenso gefahrlich und auf die Dauer lebensbedrohend ist die Uberzeugung, alle
Verantwortung, die Verantwortung flr das Bestehen der Welt, laste auf uns. Eine solche
Uberzeugung kann zu kurzfristigen, manchmal sogar kurzschliissigen Reaktionen verleiten.

Die Unfreiheit des Menschen kann eine teuflische Sache werden — und wenn sie darin besteht,
in Gottes Willen einzuwilligen, kann sie zur selbstvergessenen Freiheit werden.

Dass wir Menschen uns nicht selber regieren kénnen, schlie3t keineswegs aus, dass wir uns
beherrschen, auf manches verzichten konnen. Gerade dort blitzt die Frage auf, wem ich mich
anvertraut habe, wer mich regiert, und welcher Art diese Herrschaft ist. Vor diese Frage wer-
den wir gliicklicherweise nicht jeden Tag gestellt. Sie bricht immer dann auf, wenn wir, aus
welchem Anlass auch immer, vor die Frage gestellt werden, aus welchen Kraften wir leben
und worauf unser Leben gerichtet ist. Und diese Frage ist stets gegenwartig, wenn wir Gottes
Wort héren und seine Gaben empfangen.

,,Gottes Wille ist die Freiheit des Menschen® — ja, unbedingt, wenn gilt, was Paulus in Romer
12,2 sagt: ,,Lasst euch umgestalten, umformen, damit ihr priifet moget, was Gottes Wille ist.*
Dieser Wille ist keine dunkle Macht, kein undurchdringlicher Nebel. Dieser Wille spricht sich
aus in allem, was Gott getan und zu tun verheifl3en hat. Sein Wille ist die Tat seines Erbar-
mens. Er ist der Weg Jesu Christi, sein Tod am Kreuz, in dem Gottes Verborgenheit in unse-
rer Welt zutage tritt. Gottes Wille erfillt sich, wenn wir mit Jesus in Gethsemane beten:
,Nicht mein, sondern dein Wille geschehe.* Jesus Christus war kein Ubermensch. Er, gerade
er, fragte, was Gottes Wille sei, inmitten all dessen, was auf ihn zukam. Diese Frage stellte er
nirgendwo anders als im Gebet: ,,Dein Wille geschehe!* Dieses Gebet schiitzt uns vor der Ge-
fahr, uns ins Unabsehbare unseres Handelns zu verlieren. Es vertraut auch die Folgen unseres
Handelns Gott an und fragt daraufhin, was uns méglich gemacht wird. Das Gebet setzt unsere
Vergangenheit Gottes Urteil aus und nimmt den Raum wahr, in dem wir handeln kénnen in
der Gemeinschaft mit Gott.

Die andere Stelle handelt davon, wie der Mensch von Gottes Wirken erfillt wird: ,,Die Kraft
des freien Willen ist jedoch diese, durch die der Mensch tauglich ist, vom Geist ergriffen und
von der Gnade Gottes erfiillt zu werden, dann konnen wir recht vom Geist reden. Der
Mensch, der die Kraft seiner Freiheit ,erleidet‘: vom Geist ergriffen, von der Gnade Gottes er-
fullt.

Nennen wir jedoch die Kraft des freien Willens diese, durch die der Mensch tauglich
ist, vom Geist ergriffen und von der Gnade Gottes erfillt zu werden.®

Das servum arbitrium dient dem, dem wir uns anvertraut haben. Wir werden zu dem, wofur
wir uns entschieden haben, weil Uiber uns entschieden worden ist — wobei unsere Entschei-
dung keine Willensfrage ist, sondern eine Glaubenswirklichkeit. Die Befreiung des Wollens

8A.a.0., 47.
Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 10 05.06.2022



ist die Erkenntnis einer Willensrichtung, die allen unseren Taten und unserem Unterlassen zu-
grunde liegt — ein Bewegtsein, ohne das wir weder leben noch handeln kénnen.

Diese beiden Stellen enthalten die Quintessenz des ganzen Buches.

Luther hat seine Schrift Gber die Einwilligung in Gottes Willen als eine seiner wichtigsten ein-
geschétzt, er sah sie neben seinen Katechismen als sein reformatorisches theologisches Ver-
méchtnis an — und gerade diese Schrift ist in evangelischer Theologie und Kirche heute weit-
hin vergessen, von europdischer Kultur ganz zu schweigen! In der Theologie- und Philoso-
phiegeschichte wird sie als ein Beitrag zu einem bedeutenden Streitfall der Reformationszeit
registriert, aber was sie zu sagen hat, bleibt ungehort. Sie mag in Biicherschranken stehen und
von Zeit zu Zeit daraus hervorgeholt werden, um das eine oder andere daraus zu zitieren, aber
sie lebt nicht in uns, weder in unseren Herzen noch in unseren Kopfen.

Carl Friedrich von Weizséacker hat dieses Vergessen als aufklarungskritischer Philosoph und
kirchenkritischer Christ angeprangert:

,»Aber nicht das historisch neu auftretende und rasch von der Aufklarung tberholte
Schriftprinzip ist Luthers Geschenk an die Kirche, sondern das, was er in der Schrift
las. Es ist die Erfahrung der Rechtfertigung, interpretiert durch die bis heute nicht von
der Anthropologie rezipierte Lehre vom servum arbitrium.

Auch was Luther wiederentdeckt, ja in seiner Fassung als erster entdeckt, ist durch Je-
sus ermoglicht. Er entdeckt aber nicht Jesus, sondern er entdeckt Paulus und den von
Paulus im Glauben erfahrenen Christus. Der Glaube ist ein reales Geschehen, ein Er-
wachen. Die Rechtfertigung durch den Glauben ist etwas vollig anderes als die kir-
chengeschichtlich fast unvermeidlich eintretende Ruckwendung zum Bekenntnis, zur
vermeintlichen Rechtfertigung durch das Bekenntnis des rechtens Glaubens, ein Be-
kenntnis, das ein gutes Werk ist wie andere Werke. Luther hinterlasst der Kirche eine
offene Front. Die verfasste lutherische Kirche ist demgegenuber eine um eine tiefe
Wabhrheit bereicherte, im Blick auf viele andere katholische Guiter aber verengte, kon-
tinuierliche Fortsetzung des kulturtragenden Christentums.

Mit der lutherischen Orthodoxie und dem tridentinischen Katholizismus (der noch die
herrliche Bliite des Barock ermdglicht hat) tritt die christliche Kirche in die kulturelle
Defensive ein. Diese hochrespektable Rolle musste im geschichtlichen Prozess ge-
spielt werden. Aber der Bewusstseinswandel ist unaufhaltsam. Die Niederlage ist der
Defensive gewiss. Die Rolle des Tragers der fortschreitenden geschichtlichen Ver-
wandlung, die anderthalb Jahrtausende dem Christentum zugefallen war, Gbernimmt
nun die Aufklarung. Die Ambivalenz der Aufklarung hangt freilich tief damit zusam-
men, dass sie an der Kirche nur das doch Periphere zu wirdigen vermag, ihre Leistung
als Kulturtrager, aber gerade nicht den Kern. Die Aufklarung wehrt sich mit Leiden-
schaft gegen das servum arbitrium. Sie will ein besseres Gesetz und kein Evangelium.
So hat in der spateren Neuzeit der Kern christlicher Wahrheit Giberhaupt keinen Spre-
cher, der das moderne Bewusstsein erreicht: die Aufklarung nicht, weil sie den Kern
verwirft, die Kirche nicht, die defensiv das Pfund vergrabt. Jedes so verkirzte summa-
rische Urteil ist, wie ich weil3, falsch, schon weil es summarisch ist. Aber vielleicht
trifft es eine Grundkonstellation der Neuzeit. Das Leiden an der Unertraglichkeit die-
ser Konstellation speist die Dynamik der neueren profanen und Kirchengeschichte.*®

9 Kirchenlehre und Weltverstandnis, in: Carl Friedrich von Weizsacker, Deutlichkeit. Beitrage zu politischen und
Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 11 05.06.2022



Weizsacker meint, die Kirche habe versagt, weil sie aus lauter Angst, Menschen zu Gberfor-
dern, sich zu einem anthropologischen Riickzieher entschlossen und der Willensfreiheit im
Sinne des Erasmus das Wort geredet zu haben, vielleicht noch verziert durch den Zusatz: Wil-
lensfreiheit dank Gottes Begnadung. Und die Aufklarung habe dies noch verstarkt, weil sie
eine bessere Vorstellung von dem, was rechtes Leben ist, gesucht habe, um Menschen dazu
anzuleiten, ihre angeborene Wahlfreiheit recht zu gebrauchen.

Ist von Weizsackers Kritik tiberzogen? Durchaus nicht! Flnf Jahre nach Luthers Schrift — ich
mochte sie seine ,,Freiheitsschrift in Potenz* nennen — behauptete die Confessio Augustana
als 6kumenischen Konsens, wie wir heute sagen wirden, genau das, was Luther so leiden-
schaftlich verneint hatte: Dass der Mensch den freien Willen hat, im taglichen Leben zurande
zu kommen, dass er allerdings zu den Fragen seines Heiles nichts beitragen kann, sondern der
Hilfe Gottes dazu bedarf (CA XVIII). Das ist die klassische augustinische Lehre, die von
Erasmus Gibernommen und ein wenig variiert worden ist.

Wenn wir uns heute auf Luthers potenzierte Freiheitsschrift besinnen, dann kdnnte uns eine
Entdeckung von groBter Tragweite bevorstehen: fur die Wahrnehmung einer Freiheit, die
nicht in das Spannungsfeld von Selbstbestimmung und Fremdbestimmung hinein gebannt ist,
einer Freiheit auch, die uns nicht mehr zu denken erlaubt, Gottes Handeln sei eine Art Beweg-
grund fur menschliches Handeln, wie ein Treibriemen oder die Mechanik eines Zahnrades.
Diese Deutung ist weit verbreitet, in Predigten, in Unterricht und Seelsorge, sie ist eine bau-
fallige Brucke im 6kumenischen Gesprach, die schon langst nicht mehr tragt, doch sie hindert,
uns der Frage zu stellen: ,,Wofiir sind wir wahrhaft frei?*

Vortrag gehalten auf der Akademietagung des Arbeitsbereiches Religionspadagogik und Me-
dienpadagogik der Evangelisch-lutherischen Landeskirche in Braunschweig zum Thema ,, Ist
die Freiheit noch zu retten? “ am 15./16. Marz 2002.

Abgedruckt in: Hans-Georg Babke (Hrsg.), Gesellschaftlich-kulturelle Trends: Herausforde-
rungen des Christseins. Religion im Dialog mit Wissenschaft, Munster: Lit, 2011, S. 157-169.

religivsen Gegenwartsfragen, Miinchen #1986, 108f.
Sauter - Wie frei ist unser Wille wirklich 12 05.06.2022



