Die Schrift und das Wort. Zur neuen Bibellbersetzung
Von Franz Rosenzweig

Alles Wort ist gesprochnes Wort. Das Buch steht urspringlich nur in seinem, des gelauteten,
gesungenen, gesprochenen, Dienst; so wie noch heute beim theaterlebendigen Drama oder gar
bei der Oper. Nur so, so technisch, so mittelhaft, so vorlaufig, wie wir da vom »Buch« spre-
chen, nur so war einst Bang und Stand des Buchs uberhaupt gegentiber dem gesprochenen
Wort.

Aber das Technische hat eine geféhrliche Gewalt iber seinen eigenen Herrn; unversehens
wird aus dem Mittel ein Zweck, aus dem Vorl&ufigen das Endgtiltige, aus dem Technischen
Magie. Das Buch, statt dem Wort zu dienen, wandelt sich zur wortbeherrschenden, wortver-
wehrenden, zur »heiligen Schrift«. Heilige Schriften, kommentiert »nach dem Buchstaben,
dem laut-losen, stummen, alexandrinischer Homer, neuplatonischer Platon, jldische und
christliche Bibel, Koran, bezeichnen das Ende des wortdienstbaren, des mit vollkommener
Selbstverstandlichkeit laut gelesenen Buchs, wie es die Antike Uberall einzig kannte und wie
es noch heut, wo antike Tradition lebendig ist, im jldischen »Lernen« etwa, bekannt ist; und
sind die Vorlaufer des modernen, des stummen, und weil stumm, deshalb vom Menschen los-
geldsten, mit unbegrenzten Mdglichkeiten ausgestatteten, aber eben deshalb zu raumlicher
und zeitlicher Heimatlosigkeit verdammten Buchs . Die Schrift im pragnanten Sinn, die hei-
lige, erdffnet das unubersehbare, an keine menschliche Aufnahmekraft mehr sich bindende
»Schrifttum«; dies Wort hat nur scheinbar einen edleren Ton als das fremde: Literatur, flr das
es eintritt; in Wahrheit spiegelt es wie dieses in seiner abstrakten Endung den hoffnungslosen
Verzicht des Menschen, je mit diesem unendlichen Bucherhaufen zu Rande zu kommen.

Wo Fluch ist, da sucht der Mensch notwendig nach Ldsung vom Fluch. Mit der Schriftwer-
dung der schriftlichen zugleich entsteht Gberall eine sich an jene knupfende mindliche Lehre.
Sie ist Uberall, mag sie in sich noch so fragwirdig sein, wie es der »Rabulismus« des Talmud,
die Dialektik der scholastischen, der Vorlesungsbetrieb der modernen Universitat, die »Wort-
verwaltung« der protestantischen Predigt gewil3 sind, doch durch die einfache Tatsache ihrer
Mindlichkeit die Rettung des Menschen. Ein Mund mag noch so erbarmungslos sein, er ist
doch von Fleisch und nicht von Papier; so wird er miide und 1aR8t darum meist doch den
Wechsel von Tag und Nacht in Geltung, er muR3 auch essen, und mindestens dann wird er
auch ein Plauderwort finden; das Buch aber ist unermudlich, ohne Achtung fir Tag und
Nacht, ohne Sinn fir das menschliche Bedirfen nach ausspannendem Wechsel. Mag der
Mund also auch einer sein, der »nichts sagt, als was im Buche steht«, und mag der »heilige
Geist« des mephistophelischen Spottworts, der Geist von Geistesgnaden, noch so diinn aus
ihm rinnen, der wahre heilige Geist, der Geist des Menschen, wird durch ihn gerettet. Noch
das Bildungsgeschwétz tiber den neuesten Roman, ja noch das Zeitungsfeuilleton dartiber in
seiner doch immerhin auf die Frihstiickshalbstunde abgepaliten Lange hat etwas von solcher
den Fluch der Literatur, ihrer Zeitlosigkeit, bannenden Segenskraft des Mindlichen.

Aber ein Buch, und grade das Buch, von dem in unsrer, der judisch-christlichen Kulturwelt
jenes Verhédngnis der Schriftwerdung und Verliterarisierung des Worts seinen Anfang nahm
und an dem auch das Heilmittel, die mtndliche Lehre, die Tradition, zuerst erprobt wurde,
dieses eine Buch allein unter allen Biichern unsres Kulturkreises, gerade es kann sich nicht
mit jenem Heilmittel der neben der Schrift bestehenden Miindlichkeit zufrieden geben; gerade
es und allein es darf auch als Buch selber nicht ganz ins Schrifttum, nicht ganz in die Literatur
eingehen. Sein einzigartiger Inhalt verwehrt grade ihm, ganz Schrift zu werden. Es mul} Wort
bleiben. Es kann nicht die selbstdndige, dsthetische Wirde der Schrift gewinnen, weil es nicht

Rosenzweig - Die Schrift und das Wort. Zur neuen Bibellibersetzung (Die Kreatur)
1 22.06.2022



die Vorbedingung dieser Wiirde, die Ferne, gewinnen kann. Denn sein Inhalt, das Wesentliche
seines Inhalts, versagt sich der Verriickung ins Gegenstandliche, Gegenuberstehende, — Ver-
falite, das alles Literaturgewordene kennzeichnet. Literaturfahig ist hier nur das Beiwerk, an
dem eine literarische Betrachtung infolgedessen hangen bleibt. Der wesentliche Inhalt aber ist
grade das, was sich der festlegenden und fernriickenden Gewalt der Schrift entzieht: Wort
Gottes an den Menschen, Wort des Menschen an Gott, Wort der Menschen vor Gott. Man
braucht nur an die legitimste, weil einer unmittelbaren Notlage abhelfende, also wahrhaft not-
wendige, Form der Schriftlichkeit zu denken, von der alle andern Formen das, was sie an Le-
gitimitét besitzen, zu Lehn haben, an den Brief: um schon einzusehn, daf diese Legitimation
der Schriftwerdung dem Wort von und an und vor Gott nie zuteil werden kann; Gott ist ge-
genwartig, und wenn er durch Boten handelt, so sind das keine Brieftrager, die ein VVorgestri-
ges, inzwischen vielleicht schon von den Ereignissen Uberholtes anbringen, sondern unmittel-
bar in diesem ihrem Augenblick handelt aus ihnen und spricht durch sie Gott.

Deshalb ist es fir die Schrift, fur diese eine Schrift, eine Lebensfrage, daf nicht blo3 neben
ihr, sondern in ihr selbst das Wort erhalten bleibt. Das Gotteswort kann auf das Menschen-
wort, das wirkliche, gesprochene, lautende Menschenwort nicht verzichten, die Bibel allein
erzwingt sich unter allen Biichern des literarischen Zeitalters, vorliterarischen wie literari-
schen, die vorliterarische Leseweise — mit dem hebraischen Ausdruck fur Lesen, der dem
Abendland vom Koran her bekannt ist und der (nicht etwa: Schreiben) auch fir das Alte Tes-
tament die geldufigste Bezeichnung hergegeben hat: die Kria, den Ruf. Um dieser Forderung
willen pflegen die Kulte alle die laute Lesung. Ihr diente in Luthers Ubersetzung der Riick-
griff auf die gesprochene Sprache des Volkes. Ob sie fur die bestimmte Zeit und das be-
stimmte Volk erfiillt ist, diese Priifungsfrage ergeht an jede neue Ubersetzung.

Die Fessel, die heute alles geschriebene Deutsch in Bande der Stummheit schldgt, ist das Zei-
chensystem, in das die Worte eingebettet liegen: die Interpunktion. Selbst wo ein geistvoll-
eigenwilliger Schreiber, Hermann Grimm etwa, ihr rein logisches Gitter gesprengt hat — und
mehr oder weniger stindigen wohl alle deutschen Schreibenden an diesem Punkt gegen ihre
alten Schulmeister —, selbst da kommt es hochstens zu einer Annédherung an das mehr musi-
kalische als logische Interpunktionsprinzip der Franzosen, das doch wieder dem durch seine
freie Wortstellung in keine typischen Melodien eingehenden Wuchs des deutschen Satzes
nicht geman ist. Wo diese Fessel der Stummbheit also um jeden Preis gesprengt werden muf3,
wie eben bei der deutschen Bibel flr den heutigen lesenden, verlesenen, zerlesenen Men-
schen, da bedarf es eines schérferen Mittels. Martin Buber hat es gefunden. Vom Auge her
sollte das Band der Zunge geldst werden. Da mul3te unter aller logischen Interpunktion, hier
im Bunde, dort im Kampf mit ihr, das Grundprinzip der natirlichen, der miindlichen Inter-
punktion entbunden werden: der Atemzug.

Der Atem ist der Stoff der Rede; so ist das Atemschdpfen ihre naturliche Gliederung. Es steht
unter seinem eigenen Gesetz: Mehr als zwanzig oder allenfalls dreiig Worte wird man kaum
sprechen ohne ein tiefes, nicht blof3 nachftillendes Erneuern des Atems, meist sogar nur finf
bis zehn; aber innerhalb dieser Grenzen folgt die Verteilung der atemerneuernden Schweigen
dem inneren Zuge der Rede, der ja nur gelegentlich von ihrem logischen Aufbau bestimmt ist,
meist aber unmittelbar die Bewegungen und Erregungen der Seele selber in seinen Starke-
und vor allem in seinen Zeitmal3en spiegelt.

So gliedert sich die ziehende Rede in untereinander gleichwertige, sozusagen (aber wirklich
nur sozusagen) zeitgleiche Atemziige, vom einzelnen Ja der goéttlichen Bestétigung des
menschlichen Ungehorsams bis zur vielwortigen Nennung der finf Konige, gegen welche die
vier zogen. Logisch unzweideutig gesonderte und infolgedessen durch Punkt getrennte Satze,

wie etwa Kajins entsetzliche Antwort: »Ich weil3 nicht. Bin ich meines Bruders Hiter?« zieht

Rosenzweig - Die Schrift und das Wort. Zur neuen Bibellibersetzung (Die Kreatur)
2 22.06.2022



die Wiedergabe des lebendigen, atmenden Zugs der Rede in eine Bewegung zusammen und
gibt ihr so erst ihre ganze, sonst durch die logische Interpunktion halb verdeckte Entsetzlich-
keit. Wiederum erhalten Kommas, ohne ihren logischen Charakter als untergeordnete Trenner
einzublRen, durch die hinzutretende Atemkehre ein geruhiges Ausschwingen, das ihnen im
Gedrange der nebengeordneten oder im Geschiebe der untergeordneten Satzteile sonst not-
wendig verlorengehen muf.

Diese Gliederung kann aber nur aus dem Text selbst heraus geschehen. Sie bleibt — wie letzt-
hin im Ubersetzen so vieles — »willkirlich«, »Versuch«. Nicht bloR fiir das Neue Testament,
wo die Verseinteilung ja ein ganz spates Produkt, erst des sechzehnten Jahrhunderts, ist und
wo neuerdings die Koleneinteilung von verschiedenen Seiten® propagiert wurde, sind keine
uberlieferten Anhaltspunkte vorhanden; sondern auch fur das Alte liegt die Sache nur schein-
bar anders. Denn hier gibt es zwar eine altiiberlieferte, seit mehr als tausend Jahren in Zeichen
festgelegte Interpunktion, auf der auch die gebrauchliche Verszahlung beruht, und sogar eine
denkbar intensive Interpunktion, die nd&mlich nicht das Geflige der Sétze sichtbar macht, son-
dern, in alle Ritzen des Satzes eindringend, unmittelbar nur das Verhéltnis jedes einzelnen
Worts zu seinem Nachfolger bezeichnet und nur mittelbar dadurch naturlich auch den Zusam-
menhang der Satzglieder aufklart. Aber sie stellt, trotz ihrer durchgéngig auch musikalischen
Bedeutung, doch vor allem eine restlose logische Durcharbeitung des Textes dar — eine Leis-
tung philologischer Interpretation tbrigens, vor der alle spatere Philologenarbeit an diesem
Text sich verstecken mul3. Das Musikalische in ihr ist fast durchweg — abgesehen von einzel-
nen Stellen, etwa gesanghaften Phrasierungen mancher Namensketten — nur funktioneller
Ausdruck des Logischen: wer die Art kennt, wie beim »Lernen« des Talmud das was der Laie
fiir Singsang halt, das musikalische »Stellen« des gelesenen Satzes, sein logisches Verstand-
nis vorwegnimmt, oder wer auch etwa nur im Ohr hat, wie Hermann Cohen schwierige Pla-
ton- oder Kantsatze schon im Lesen »stellte«, der wird jenes Getragensein der logischen Be-
deutung von dem musikalischen Wert auch fiir die biblischen Interpunktionszeichen verste-
hen.

Nun sind aber jene Zeichen, die sogenannten Akzente — denn auch diese Funktion von Sil-
benbetonern haben sie, neben der von Interpunktion und der von Noten, genauer: Notengrup-
pen —, Uberdies, ihres Charakters als ungeheurer philologischer Leistung unbeschadet, nie,
wenigstens vor der restaurativ gewaltsamen Orthodoxie der jidischen Emanzipationsepoche
nie, mehr gewesen als eben die Leistung grofRer und ehrwirdiger VVorganger, denen der Spé-
tere vertrauend und gern folgt, von denen er sich aber in aller Bescheidenheit auch abzuwei-
chen gestatten darf und muf3. Wenn der klassische jidische Kommentator, ohne dessen nun
bald neunhundertjahrige Erklarungen kaum eine jidische Bibel gedruckt wird, wenn Raschi
mit seiner unerreichten Ausgeglichenheit kindhaften Eingewachsenseins in die volkstiimliche
Uberlieferung und hellaugigen Eigenblicks in den Text, wenn Raschi gleich den ersten Satz
der Bibel in klarem Widerspruch zu jenen tberlieferten Zeichen interpretiert, dann ist damit
jedem Spéteren Richte und Mal gegeben.

So hilft beim Alten Testament die Uiberlieferte Interpunktion dem Ubersetzer, der die Pflicht
erkannt hat, die Schrift wieder vom Atem des Worts durchziehen zu lassen, nicht so viel als er
selber vielleicht anfangs meinte. Es geht damit anders als mit dem Uberlieferten VVokal- und
gar Konsonantenbestand des hebréischen Textes, der in einem fur den heutigen, kritisch vor-
eingenommenen Menschen tberraschenden MaR seine so gut wie durchgéngige Zuverlassig-
keit, oder vorsichtiger ausgedrickt: Brauchbarkeit, weist. Dort, bei der Kolengliederung, han-

! Norden, Agnostos Theos, S. 361. Roland Schiitz, Die Bedeutung der Kolometrie fur das N.T. (Zeitschrift fur
die neutestamentliche Wissenschaft 1922, 161 ff.). Roman Woerners Ubersetzungen der Evangelien und der

Apokalypse.
Rosenzweig - Die Schrift und das Wort. Zur neuen Bibellibersetzung (Die Kreatur)
3 22.06.2022



delt es sich eben nur scheinbar um eine schon den Setzern der Akzentzeichen bewuRte Auf-
gabe; die doch in Wahrheit fir sie gar nicht bestand, da ihnen die Mundlichkeit des Mikra, des
»Gerufs«, durch das Gesetz des Kults gesichert war und es ihnen also nur darauf anzukommen
brauchte, innerhalb dieser gesicherten Mindlichkeit flir Verstandlichkeit zu sorgen. Wéhrend
hier, beim Uberlieferten Wortlaut selber, der Alttestamentler von heute, mit all seinem amts-
charismatischen Scharfsinn und mit all seiner gegen jene alten Juden um mehr als tausend
Jahre fortentwickelten Kenntnis des biblischen Hebrdisch, doch in der heikelen Situation ist,
vor genau der gleichen Aufgabe zu stehen, vor der jene standen, und also auch an den frag-
wirdigsten Stellen des Textes doch immer nur ein bestenfalls Wahrscheinliches fir ein im-
merhin Mdgliches zu setzen.

Der Zwang zur Freiheit, der dem Ubersetzer so an diesem Punkte verhangt ist, die Notwen-
digkeit, die Atemziige des Worts allein aus den Schriftziigen der Schrift zu erhorchen, wird
ganz deutlich da, wo die Rede nicht nach ihrem Inhalt allein sich gliedert, sondern einem
selbstauferlegten Gesetz folgt: in den gebundenen Rhythmen der Poesie. Die metrische Bin-
dung ergibt j a von selbst, wenigstens in einer Poesie, die wie die dichterischen Partien der Bi-
bel auf die Reize der Uberschneidung von Vers und Gedanke verzichtet, eine obere Grenze
auch fiir die Lange des »Atemkolons«; am Versschlul? holt man da eben auch Luft. Aber wéh-
rend sonst diese obere Grenze zugleich auch die untere ist, man also die metrische Gliederung
unmittelbar an der Schreibweise ablesen kann und das poetische Gebild so viel Zeilen hat wie
Verse, ist das in der neuen Ubersetzung zwar meist, aber nicht grundsatzlich der Fall. Sondern
hier bricht bisweilen die atmende Bewegung der natirlichen Rede den gebundenen Tanz-
schritt der Poesie. So in den Verkiindungen des sterbenden Jaakob an seine Stammscéhne. Da
entsprechen die zwei ersten Kolen der Ubersetzung durchweg nur einem Verse des Metrums,
am ein- dricklichsten in der Verkiindung an Jehuda. Die sich von innen her rhythmisierende
Rede des Worts siegt da Uber den abgemessenen Takt des Gesanges, Prosa tber Poesie.

Denn Poesie ist zwar die Muttersprache des menschlichen Geschlechts — wir brauchen die
Hamann-Herdersche Weisheit nicht zu verleugnen. Aber eben nur des Geschlechts. So wie
noch heute die Sprache jedes Kindes urspriinglich lyrisch und magisch ist, verziicktes Aufzu-
cken des Gefuhls und wirkungskraftiges Werkzeug der Begier, und beides oft im gleichen
Laut, und wenn selbst im Wort, dann doch auch es nur lautend: und wie dann doch das Kind
erst zum Menschen wird, wenn durch diese seine »Ursprache« die unlyrische und unmagi-
sche, sang- und spruchfremde Flle des Wortes bricht, ein Hervorbrechen, das wie jede echte
Offenbarung immer erst hinterher wahrgenommen wird und sich der zeitlichen Festlegung auf
einen bestimmten Augenblick der Vergangenheit entzieht: so bricht auch eines Tages, und
niemand weill nachher welchen Tages, durch jene Ursprache des Menschengeschlechts die
Sprache der Menschheit im Menschen, die Sprache des Worts. Die Bibel ist der Hort dieser
Sprache des Menschen, weil sie Prosa ist. Prosa noch im verziickten Sang der Kiindung, noch
im wirkungsmachtigen Spruch des Gesetzes. Sie ist als Schrift Niederschlag, nachtréglicher,
Nieder-Schrift, des geschehenen Durchbruchs des Worts, der in der Geschichte des Ge-
schlechts genau da steht, wo in der Geschichte des Einzelnen: am Augenblick seiner Men-
schwerdung. Das Wort, das keine Male und Bindungen ertragt, weil sich die Seele in ihm ent-
bindet und vermifit, ist in sie gesprochen, spricht aus ihr. Es gab vor und auf3er ihr Prosa; das
war Nichtpoesie, ungebundene, keine entbundene Rede, ungemessenes, nicht malilos - tiber-
maRiges Wort. Alle Poesie, die seither in ihrem Lichtkreis entstanden ist — ja die Poesie
mehr als die Prosa; Jehuda Halevi mehr als Maimonides, Dante mehr als Thomas, Goethe
mehr als Kant—ist von ihrem Geist der Prosa begeistert. Seither ist in das nachtige Schwei-
gen, das das Menschengeschlecht in seinen Urspriingen umgab, jeden von jedem und alle vom
Drauf3en und vom Driiben trennend, das Tor gebrochen, das nie ganz mehr zugehen wird: das
Tor des Worts.

Rosenzweig - Die Schrift und das Wort. Zur neuen Bibellibersetzung (Die Kreatur)
4 22.06.2022



Quelle: Die Kreatur 1 (1926/1927), Heft 1, S. 124-130.

Rosenzweig - Die Schrift und das Wort. Zur neuen Bibellibersetzung (Die Kreatur)
5 22.06.2022



