Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes
\on Erik Peterson

Das Verstandnis fur den Heiligen- und Martyrerkultus in der katholischen Kirche ist in
Deutschland durch die protestantische Verwerfung desselben erschwert worden. Fast stets
liest man, daR der Heiligen- und Martyrerkultus erst nachtraglich zur christlichen Glaubens-
verkindigung hinzugetreten sei. Erst in der neueren Zeit hat sich die Erkenntnis durchzuset-
zen begonnen, daR die protestantischen Thesen des 16. Jahrhunderts das Problem doch zu sehr
vereinfachten; darauf hat man, um nicht gendtigt zu sein, der katholischen Behauptung von
dem christlichen Ursprung des Martyrerbegriffes recht zu geben, zu der Hypothese eines judi-
schen Ursprungs seine Zuflucht genommen. Der einen wie der andern Behauptung gegenuber
ist es nun nicht schwer, durch eine Auslegung der neutestamentlichen Texte das Recht der ka-
tholischen Lehre zu erweisen. Es kann dies durch eine Auslegung der in Betracht kommenden
Stellen in den Evangelien, es kann aber auch durch eine Interpretation der Paulinischen Briefe
erfolgen. Das letztere wird in dieser kleinen Schrift in Form einer Auslegung des Philipper-
briefes versucht. Je langer man tber das Problem nachdenkt, desto mehr muR sich fiir jeden
Unvoreingenommenen der christliche, das heif3t durch Christus selber gesetzte Charakter des
katholischen Martyrer- begriffes nahelegen und das protestantische oder jidische Verstandnis
desselben sich als ein Vorbeisehen an Christus erweisen. Um flr den Christus der katholi-
schen Kirche die Augen zu 6ffnen, ist diese kleine Schrift Gber den Apostel und Zeugen Jesu
Christi geschrieben worden.

Erik Peterson

Kapitel |

1 Paulus und “Timotheus, Sklaven Christi Jesu, allen den Heiligen in Christus Jesus, die in
Philippi sind, samt Bischéfen und Diakonen.

2 Gnade sei euch und Frieden von unserem Vater und dem Herrn Jesus Christus.

Wie die jludischen Briefschreiber, scheint auch Paulus seinen Brief mit dem Friedenswunsch
zu beginnen. Aber das jlidische Wort flr Frieden ist in der Wunschformel der Juden zur Be-
deutung von ,,Heil* oder ,,Wohlergehen* herabgesunken. Es liegt die Vermutung nahe, daf}
der heilige Paulus den jidischen Friedenswunsch hat vertiefen wollen, denn sonst hétte er
doch wohl nicht vor der Friedensformel noch den Wunsch nach der Gewéhrung der gottlichen
Gnade ausgesprochen, der bei den Juden nicht tblich war. Diese Vermutung wird bestatigt,
wenn man beachtet, dal3 Paulus auch die Quellen der Gnade und des Friedens angibt: Gott,
unsern Vater, und den Herrn Jesus Christus. Das ware bei einem rituellen Segenswunsch, der
taglich von allen gesprochen worden waére, nicht notig. Also liegt in der feierlichen Aussage
von Vers 2 nicht blof3 eine einfache Wunschformel vor, sondern der heilige Paulus spendet
feierlich den Philippern seinen Segen. Die Selbsteinfiihrung in Vers 1, in der sich die Autori-
tat der beiden Briefschreiber ausspricht, setzt sich in dem feierlichen apostolischen Segen, der
in Vers 2 erteilt wird, fort. Den Segen spenden Paulus und Timotheus, der Apostel und der
Apostelbegleiter, deren Autoritét sich dann doch in die beiden gemeinsame Benennung ,,Skla-
ven Jesu Christi einhiillt. Nach dem Willen Jesu (Mark. 6, 7) sollen die ,,Zwolfe* (und nach
Luk. 10, 1 auch die ,,Siebzig®) zu je zweien ausziehen, und so ist denn auch der heilige Paulus
von Timotheus begleitet. Der Segen gilt ,,den Heiligen* in Philippi. ,,Die Heiligen* sind die

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
1 21.06.2022



von Gott Erwéhlten, die zu einem heiligen VVolke Berufenen, das Gott in der letzten Zeit ver-
sammelt und das jetzt an dem Leiden Christi und kiinftig an seiner Verherrlichung Anteil hat.
Darum spricht der Apostel von den Heiligen ,,in Christus Jesus®. Aber nicht nur dem Volke
der Heiligen wird der Segen gespendet, sondern auch den Bischéfen und Diakonen, die von
dem Volke ausdricklich unterschieden werden. Die Zweiheit von Bischof und Diakon ent-
spricht der Zweiheit von Paulus und Timotheus, von Apostel und Apostelgehilfe. Der aposto-
lische Segen gilt nicht nur dem Volke, sondern auch der Hierarchie, die in Analogie zu der
Unterscheidung von Apostel und Apostelgehilfe da ist.

3 Ich danke meinem Gotte jedesmal, wenn ich eurer gedenke,
4 allezeit in allen meinen Gebeten fur euch alle mit Freuden betend,
5 wegen eurer Einverleibung in die frohe Botschaft vom ersten Tage an bis jetzt,

6 und habe das feste Vertrauen, dafl’ der, der in euch angefangen hat ein gutes Werk, es auch
zu Ende fuhren wird bis auf den Tag Christi Jesu.

Nach dem apostolischen Segen erfolgt der Hinweis auf das apostolische Dankgebet. Es ist ein
Gebet, das der Apostel und das nicht Paulus als Privatperson verrichtet, ein Gebet, in dem sich
die Stellung und Autoritat des Apostels gegentiber der Kirche widerspiegelt. Ein Gebet, das
fur den Apostel aus einer freudigen Bitte zu einer vom Heiligen Geiste gewirkten Danksagung
(Eucharistie) gegeniiber ,,seinem® Gotte wird, weil jedesmal, wenn er die Philipper in seinem
Gebet zu Gott erwahnt, flr ihn als Apostel die Einverleibung in das Evangelium vor Augen
steht, so daB er sie als ,,die Heiligen in Christus Jesus® (Vers 1), als das auserwéhlte VVolk der
Endzeit grulRen kann und dabei die Gewil3heit hat, dal Gott, der sein VVolk zu berufen und zu
bereiten begonnen hat, dieses Werk auch — aller Triibsal der Endzeit zum Trotze — bis zu
dem Tage der zweiten Ankunft Jesu Christi vollenden wird.

7 Wie es denn auch nichts anders als recht ist, wenn ich solche Gesinnung fir euch alle habe,
trage ich euch ja in meinem Herzen, die ihr alle an meiner Gnade partizipiert, die in meinen
Fesseln, der Verteidigungsrede und dem Gultigwerden der Evangeliumsverkindigung wirkt.

Nach dem apostolischen Segen und der Erwahnung der apostolischen Danksagung erfolgt der
Hinweis auf das apostolische Leiden. Segen, Dankgebet und Leiden sind drei verschiedene
Formen, in denen das Verhaltnis des Apostels zur Kirche zum Ausdruck gelangt. Wie der Se-
gen des Apostels keine private Wunschformel, sein Gebet keine private Bitte ist, so ist auch
sein Leiden kein individuelles Widerfahrnis, sondern ein Leiden um der Kirche willen. Darum
ist jetzt auch die Wendung, wonach der heilige Paulus die Philipper alle in seinem Herzen
trage, nicht als ein Ausdruck ,,menschlicher Vertrautheit und warmer Nihe*, sondern von der
Liebe Christi Jesu (Vers 8), vom Herzen Jesu im mystischen Leibe der Kirche aus zu verste-
hen. Weil der Apostel ,,an seinem Leibe den Rest der Triibsale Christi fiir die Kirche erfiillt*
(Kol. 1, 24), darum partizipiert die Kirche auch an der gottlichen Gnade, die durch das Leiden
des Apostels hindurch ihre Kraft in der Kerkerhaft und der Gerichtsrede des zum ,,Zeugen
(Martyrer) gewordenen Apostels zur Entfaltung bringt. Gnade ist es, nicht nur fur den Apos-
tel, sondern fur die ganze Kirche, wenn ihm die Fesseln angelegt werden, sind es doch Christi
Fesseln, die er tragt, und als solche werden sie auch ,,offenbar* (vgl. Vers 13). Gnade aber ist
es auch, wenn der Apostel vor Gericht steht und die Verteidigungsrede hélt, denn die Apolo-
gie dessen, der ein Gefangener ,,in dem Herrn* (Eph. 4, 1) ist, was kann sie anders als eine
von der Gnade gewirkte Zeugenaussage (Martyrium) fur die Verkindigung des Evangeliums
(vgl. Vers 16) sein? In der Gnade dessen aber, der mit Christus leidet und fir ihn 6ffentlich

Zeugnis ablegt, wird das Recht des Apostels auf Evangeliumsverkindigung zu letzter

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
2 21.06.2022



Gultigkeit erhoben. Das Martyrium ist gleichsam das Siegel auf die Verkindigung des Evan-
geliums, die Vollendung des apostolischen Auftrags, die Bekréftigung der apostolischen Au-
toritat, es ist das Ja, das Gott zu der Wirksamkeit seiner Heiligen spricht, die besondere
Gnade, die Gott der Autoritét der predigenden Kirche zuteil werden lai3t.

8 Denn Gott ist mein Zeuge, wie ich mich nach euch allen sehne mit dem Herzen Christi Jesu.

9 Und darum bete ich, daR eure Liebe noch mehr und mehr tberstréme in Erkenntnis und al-
ler Erfahrung,

10 so daR ihr fahig seid, zu prufen, worauf es ankommt, damit ihr sauber und unanstéRlich
am Tage Christi seid,

11 voll jener Frucht der Gerechtigkeit, die durch Jesus Christus kommt, zur Verherrlichung
und zum Lobpreise Gottes.

Das Martyrium des Apostels, das flr die Kirche eine Gnade ist, wird fur den Martyrer zu ei-
nem Brennen in der Liebe Christi. Darum tragt der heilige Paulus ,,die Heiligen* in Philippi in
seinem Herzen, darum hat er ein Verlangen nach ihnen ,,mit dem Herzen Christi Jesu“. Denn
seine Liebe zu ihnen kommt ja nicht aus privater Vertraulichkeit, sondern aus der Gnade des
Martyriums, das die hochste Form der Liebe darstellt. Das Herz Christi Jesu ist die Liebe, die
in den Martyrern, die in den Heiligen wirksam ist. Die Verehrung des Herzens Jesu in der Kir-
che bedeutet also Verherrlichung der Liebe, die in den Martyrern und Heiligen brennt und die
als Liebe Jesu Christi gerade das Gegenteil zu aller blo3 menschlichen Sentimentalitat und
Vertraulichkeit darstellt.

Die Gnade der Liebe, die in der Stunde des Martyriums im Zeugen Jesu Christi erweckt wird,
teilt sich der Kirche mit. Die Kirche, die an der Gnade des Martyrers partizipiert, partizipiert
auch an der Liebe des Martyrers, an dem Entbrennen des Herzens Jesu, so dal} es zu einem
Uberstromen der Liebe in der Kirche kommt. Um so notwendiger wird fiir ,,die Heiligen®, da3
sie von ihrer Vernunft und ihrer Erfahrung Gebrauch machen und zu priifen vermégen, wo-
rauf es im gegenwartigen Augenblick fir sie ankommt. Mit andern Worten: die Liebe, die
durch die Gnade des Martyriums in der Kirche erweckt wird, soll sich nicht in einem leeren
Enthusiasmus verlieren, sondern sich zu einem Urteilsvermdgen steigern, das den Blick fur
die konkrete Situation und die konkreten Aufgaben des Augenblicks gewinnt. Es ist die Vor-
stellung des niichternen Rausches, der ,,sobria ebrietas“, die dem Apostel vorschwebt und die
sich ihm um so mehr nahelegt, als der Martyrer in einer nahen Beziehung zum ,,Ende* steht
und darum an den ,,Tag Christi* erinnern muf3, an dem die Kirche sauber und unanstéBlich da-
stehen soll, voll jener Frucht der Gerechtigkeit, die ihr von Gott Jesus kommt und in der nicht
die Kirche, sondern Gott verherrlicht und gepriesen wird.

12 Ich will euch aber wissen lassen, Briider, da meine Situation zur Forderung des Evangeli-
ums ausgeschlagen ist,

13 so dal’ meine Fesseln als Christi Fesseln im ganzen Pratorium und allen tibrigen sichtbar
geworden sind,

14 und dal? die Mehrzahl der Brider in dem Herrn im Vertrauen auf meine Fesseln jetzt um
so mehr den Mut hat, ohne Furcht das Wort Gottes zu sagen.

Die Aufgabe, aus der Liebe heraus, die in der Gnadenstunde des Martyriums geschenkt wird,

die konkrete Situation zu sehen, ist nicht nur fiir die Kirche, sondern auch flr den Martyrer,
Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
3 21.06.2022



auch fur den Heiligen gegeben. Darum ist es in der Sache begriindet, daB der heilige Paulus
jetzt auch auf seine eigene Situation zu sprechen kommt, nicht unter dem Gesichtspunkt, was
sie ihm als Privatmann, sondern was sie ihm als Apostel, der den Auftrag hat, das Evangelium
zu verkindigen, bedeutet. Das Martyrium bedeutet nicht nur ein Giltigwerden des Evangeli-
ums, wie in Vers 7 gesagt war, sondern auch eine Forderung der Evangeliumsverkindigung,
die sich darin beweist, da3 anderen der Mut kommt, ,,das Wort Gottes zu sagen®. Es gehort
das zu der Gnade des Martyriums, daf} es ,,das Wort Gottes* in der Kirche entbindet, das aus
Feigheit oder weltlicher Klugheit oder anderen Siinden heraus so oft nicht ,,gesagt* wird. Zum
»Sagen des Wortes Gottes bedarf es einer besonderen Gnade, und das ist eine der Wirkungen
der Gnade des Martyriums, daf3 sie einige befahigt, ,,das Wort Gottes zu sagen.

15 Manche verkiinden Christus aus Neid und Streit, andere aus reinem Willen.

16 Die einen aus der Liebe heraus, denn sie wissen, daf ich zur Verteidigung des Evangeli-
ums bestimmt bin.

17 Die andern verkiinden Christus aus Hader und nicht in reiner Gesinnung, meinen sie doch,
meinen Fesseln Tribsal zufligen zu kénnen.

18a Doch was tut’s? Wird doch in jedem Fall, in Schein oder Wahrheit, Christus gepredigt.

Der nuchterne Blick fur die konkrete Situation, den Paulus den Christen in Philippi wiinscht,
macht ihn selber fahig, auch die Wirkungen, die sein Martyrium auf andere hat, ohne jede Il-
lusion zu sehen. Es ist nicht nur so, dal’ die Gnade des Martyriums einigen die besondere
Gnade verleiht, ,,das Wort Gottes zu sagen®, sondern es werden durch das Martyrium auch
Prediger in Bewegung gesetzt, die aus ganz andern Motiven als denen der Gnade, ndmlich aus
Neid und Streit und Hader heraus, Christus zu verkinden beginnen. Wahrend die, die aus gna-
denhafter Liebe handeln, das Martyrium des Paulus sehen und wissen, daR er zur Verteidi-
gung des Evangeliums als ein Zeuge (Martyrer) Jesu Christi bestellt ist (Vers 16), glauben die
andern, die nicht aus reiner Gesinnung handeln, Gber das Martyrium hinwegsehen zu kénnen.
Sie sehen nur ,,die Fesseln* im Sinne einer aulReren Behinderung des Apostels und meinen,
den Fesseln, wie Paulus ironisch bemerkt, ,, Triibsal zufligen* zu konnen (Vers 17), nicht er-
kennend, daB sie ja nicht Paulus betriiben, sondern ,,die Fesseln Christi, die als ,,Christi Fes-
seln® (wortlich: ,,als Fesseln in Christo*) im ganzen Pratorium sichtbar geworden sind (Vers
13). Man kann Uber die Person oder tber den Charakter eines Martyrers vielleicht in Zweifel
sein — und welcher Mensch fl6i3t uns nicht Zweifel ein? —, an seinen Fesseln, an der Tatsa-
che, daB er vor Gericht als ,,Zeuge* zur Verteidigung des Evangeliums aufgerufen ist, kann
man nicht zweifeln. Aus dieser Tatsache, dal} er Fesseln tragt und vor ein 6ffentliches Gericht
gefiihrt ist — Fakten, an denen schliellich auch seine Gegner nicht vorbeisehen kénnen —,
schopft Paulus die Gelassenheit, die in Vers 18 zum Ausdruck kommt. Wie seine eigene Per-
son gleichgultig wird gegeniiber der Tatsache, daf er die Fesseln trégt und vor Gericht als
Zeuge aufgerufen ist, so wird letztlich auch Person und Charakter seiner Gegner gleichgltig.
Ja es ist geradezu ein Triumph der besondern Gnade, die aus dem Martyrium des Paulus
flieRt, daB sie es fertig bringt, zu Predigern des Evangeliums auch solche zu machen, die nach
ihrer ganzen Einstellung eigentlich nicht geeignet sind, Verkiinder des Evangeliums zu wer-
den. ,,Das Evangelium® ist, so gut wie die Fesseln und die Gerichtsaussage, etwas, was grolRer
ist als aller Wert oder Unwert von Menschen. So gewil3 ,,das Wort Gottes* in der Kirche nur
von denen ,,gesagt” wird, die eine besondere Gnade empfangen haben (Vers 14), so gewil3
wird doch das Evangelium in der Kirche auch von denen gepredigt, die — nicht blof3 in from-
mer Phrase, sondern leider nur allzu real — seine unwirdigen Diener sind. So ist es denn
letzthin eine sachliche Bezogenheit, auf die der Apostel hinweist. Dal} Fesseln getragen wer-

den, dal vor Gericht ein klares Zeugnis abgelegt wird und dal® das Evangelium verkiindet

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
4 21.06.2022



wird, das ist es, worauf es letzthin ankommt. Die Personen, die die Fesseln tragen oder Zeug-
nis ablegen oder das Evangelium verkiindigen, sind diesen sachlichen Notwendigkeiten ge-
genuber von relativ untergeordneter Bedeutung.

Aber was sich, vom Menschen aus gesehen, nun wie eine sachliche Notwendigkeit ausnimmt,
ist in Wahrheit doch Ausdruck der besonderen Gnade, mit der Christus in der Stunde des Mar-
tyriums die Menschen transzendiert, sei es in den Fesseln, die der Martyrer trégt, oder der Ge-
richtsaussage, die der Zeuge Christi macht, sei es in denen, die ,,das Wort Gottes* ohne Furcht
»sagen®, oder in denen, die unwiirdige Verkiinder Christi sind. Immer macht das Offenbar-
werden Christi in den Fesseln der Martyrer (Vers 13) nicht nur den Zeugen Christi offenbar,
sondern auch den, der das Wort Gottes sagt, und den, der Christum aus unreinen Griinden ver-
kiindet. Wie konnte denn schlieB3lich ,,der Mensch* auch anders offenbar werden als in dem
Offenbarwerden Christi in den Fesseln, die der Martyrer tragt, als in den Leiden, in denen
Christus mit seiner Kirche leidet? Das ist die Gnade, die von dem Martyrer und von dem Hei-
ligen nicht abzuldsen ist, daB sie es fertig bringt, die Menschen aus ihrer Reserve und Neutra-
litdt herauszuholen, und nun sichtbar macht, da3 die einen ,,das Wort Gottes* sagen, die an-
dern aber Christum verkiindigen, als triigen die Heiligen nicht die Fesseln Christi.

18b Und dartber freue ich mich. Ich werde aber auch weiterhin Freude haben.

19 Denn ich weifs, dafs ,, mir dies zum Heile auslaufen wird*“, wenn ihr betet und der Geist
Jesu Christi mich unterstitzt.

20 Hach meinem sehnsiichtigen Ausschauen und meinem Hoffen ,,werde ich in nichts zu-
schanden werden *, sondern in aller Offenheit wird, wie allezeit, so auch jetzt, Christus an
meinem Leibe verherrlicht werden, sei es durch Leben, sei es durch Tod.

Uber die Wirkungen, die vom Martyrium ausgehen, freut sich der heilige Paulus. Er freut
sich, das heilt, er empfindet mehr als eine blofRe Genugtuung. In der Freude ist der Mensch
»auBer sich®, in der Genugtuung bleibt er bei sich. Weil die Fesseln, die der Apostel tragt, als
Fesseln ,,in Christo Jesu* offenbar geworden sind, darum ist er ,,auler sich®, darum freut er
sich mit jener mystischen Freude, die nur das Offenbarwerden Jesu Christi mit sich bringen
kann. Daher weil3 er, daB er auch weiterhin Freude haben wird, daB die Sache, wie er ein
Hiob-Wort (Vers 13 16) zitierend sagt, ihm ,,zum Heile auslaufen wird*, sofern die Kirche fiir
ihn beten und der Geist Christi ihn unterstiitzen wird. Denn die Fesseln des Apostels, die ,,in
Christo Jesu“ offenbar werden, und seine 6ffentliche Zeugenaussage vor Gericht zeigen, daf}
ihn der Geist Christi ausstattet, den der Herr den Aposteln (Matth. 10, 19 f.) verheilRen hat.
Wie aber sollte dem Offenbarwerden des Geistes Christi in den Martyrern nicht auch eine in-
nere Bewegung in der Kirche korrespondieren, die im Gebet ihren Ausdruck findet? Jedesmal
wenn der Leib Christi in den Martyrern leidet und in den unblutigen Leiden der Heiligen dem
Leiden Christi gleichgestaltet wird, wird auch in der Kirche der Geist des Gebetes erweckt
und das ,,Abba—Vater“-Rufen durch den Heiligen Geist in der Kirche gewirkt. Beides aber,
das Gebet der Kirche und die charismatische Ausristung mit dem Geiste Christi, die dem zu-
teil wird, der die Fesseln Christi tragt, vermag dem Apostel die Gewil3heit zu geben, dal seine
Sache ihm ,,zum Heile auslaufen wird®. In nichts wird er ,,zuschanden werden®, wie er in der
Gebetssprache der Psalmen sich ausdrtickt, sondern in aller Offenheit wird jetzt Christus an
seinem Leibe verherrlicht werden. Die zun&chst nur andeutende Wendung, dal? die Sache ihm
,»zum Heile auslaufen* werde, erhilt jetzt ihre inhaltliche Bestimmung. Die Vollendung, die
der Zeuge Jesu Christi erwartet, ist das ,,GroBwerden* Christi an seinem Leibe. Grof3 ist es,
Christi Fesseln zu tragen, grofier noch, fir Christus vor Gericht Zeugnis ablegen zu kénnen,
das GroBte aber ist es, seinen Leib zum ,,GroBwerden Christi* hergeben zu diirfen. Man hat

auf protestantischer Seite immer wieder versucht, der Zeugenaussage gegeniber dem

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
5 21.06.2022



korperlichen Leiden in ihrer Bedeutung den VVorrang zu geben oder, in der Sprache unserer
Kirche ausgedruckt, den confessor zum Schaden des Martyrers zu loben. Die Ausfiihrungen
des Apostels an dieser Stelle zeigen, daf3 die Vollendung des Zeugen immer eine Verherrli-
chung Christi an seinem Leibe ist. ,,Leiblichkeit ist das Ende der Wege Gottes.” Weil die
letzte Sehnsucht, die letzte Hoffnung sich auf den neuen Leib richtet, der uns in der Totenauf-
erstehung geschenkt wird, darum findet auch das Konfessortum seine Vollendung in der Glo-
rie einer Leiblichkeit, in der die Glorie Christi sich offen spiegelt. Schon jetzt wird Christus
an dem Leibe grol3, der die Fesseln Jesu Christi trégt. Paulus aber ist voll Sehnsucht und Hoff-
nung, dal} auch in Zukunft Christus an seinem Leibe grof3 werden wird und so durch Leben
und Tod der Triumph Christi am Leibe des Martyrers sich vollenden wird.

21 Denn mir ist das Leben Christus und das Sterben Gewinn.

Der Gedanke an die Leibesvollendung durch Leben und Tod fiihrt den Apostel zu einer AuRe-
rung Uber Leben und Sterben. Wenn die Leibesauferstehung die Verherrlichung Christi ist,
dann ist das Leben in der Glorie des Auferstehungsleibes Christus und das Sterben, als Durch-
gang zum Leben, Gewinn.

22 Wenn mir aber noch ein Leben im Fleische zuteil wird, so bedeutet das fiir mich, dal} das
Werk noch Frucht bringen kann. Und was ich vorziehen soll, weil? ich nicht.

23 Von zwei Seiten werde ich gedrangt. Ich habe das Verlangen, aufzubrechen und mit Chris-
tus zu sein, was auch weit, weit besser ware.

24 Das Bleiben im Fleische aber ware notwendiger um euretwillen.

25 Und in solcher Zuversicht weif3t ich, dal3 ich weilen und fur euch verbleiben werde zu eu-
rer Forderung und zu einer Freude fir den Glauben,

26 auf daB euer Ruhm in Christo Jesu reich werde an mir, indem ich wiederum zu euch
komme.

Paulus weil3 nicht, ob ihm die letzte VVollendung durch den Martyrertod schon jetzt zuteil
wird. Zweifellos, das Hohere, das Bessere waére ein Sterben als Martyrer, denn es wirde be-
deuten, daR er nach seinem Tode sogleich bei Christus wére. Der Martyrer, der mit Christus
stirbt, erhalt die Glorie Christi, er ist ,,mit* Christus, einen Zwischenzustand kennt er nicht.
Aber Paulus ist ja nicht allein Martyrer, sondern auch Apostel. Aus dieser Doppelsteilung
ergibt sich eine zwiefache Mdglichkeit. Als Martyrer: der Wunsch zu sterben, als Apostel: die
Pflicht zu leben. Zu leben fir die Kirche, die auf der Erde ist und der Férderung durch den
Apostel als den Stellvertreter Christi bedarf. Es ist die Kirche, die sich in ihrem Glauben
freuen will und darum auch nicht nur an dem Segen des Apostels, an seinem Firbittegebet
und an seinem Leiden, sondern auch an seiner personlichen Anwesenheit Anteil haben will.
Man lachelt zuweilen Uber die Freude des Volkes, das den Papst oder den Bischof bei sich
hat, aber ist diese Freude nicht legitimiert durch die Worte des Apostels? Geben sie nicht de-
nen recht, die sich der Anwesenheit jener rihmen, die als Nachfolger der Apostel ihnen die
Gelegenheit bieten, sich ,,in Christus Jesus* zu rithmen? Denn Christus ist in beiden, im Mar-
tyrer wie im Apostel, seiner Kirche nahe. So besteht denn kein AnlaR, den Martyrer gegen den
Apostel auszuspielen. Und wenn es auch etwas weit, weit Hoheres darstellt, wenn die Kirche
in den Martyrern und Heiligen ,,mit* Christo ist, so ist es doch auch notwendig, daf sie sich in
der leiblichen Gegenwart derer, die die Nachfolger der Apostel sind, ,,in Christo Jesu® zu riih-
men vermag.

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
6 21.06.2022



27 Fuhret jedoch euren Wandel in einer Weise, die des Evangeliums Christi wirdig ist, damit
ich (gewiR sein kann), es sei nun, ich komme und sehe euch oder ich bin nicht da und hére
Uber euch, dald ihr in einem Geiste feststeht, mit einer Seele fir den Glauben an das Evange-
lium gemeinsam kampft

28 und euch nicht im geringsten von den Widersachern einschiichtern lasset, was fur sie ein
Zeichen des Untergangs, fur euch aber des Heiles ist, und das von Gott her.

29 Ward euch doch die Gnade des ,, fiir Christus Seins “ geschenkt, das heif3t, dafs ihr nicht
nur an ihn glauben, sondern auch fir ihn leiden dirft,

30 indem ihr denselben Kampf flhrt, den auch ich fuhre, wie ihr gesehen habt und jetzt von
mir hort.

Solange Christus nicht in den Fesseln der Martyrer ,,offenbar geworden® war (1, 13), interes-
sierte sich niemand fir den Lebenswandel der Christen. In dem Augenblick aber, in dem Chri-
stus in seinen Zeugen ,,offenbar* wird, sowie in denen, die ,,das Wort Gottes sagen* oder es
aus unreinen Griinden verkiinden, verliert auch der Lebenswandel der Christen fir die Un-
glaubigen seinen privaten Charakter und wird zu einem Gegensténde ihres 6ffentlichen Inte-
resses. Es ist daher sinnvoll, wenn der also in die Stadt-Offentlichkeit geriickte Wandel der
,Gldubigen* von dem Apostel unter den Kanon der Polis, d. h. den Kanon des ,,Wiirdigen®,
gestellt resp. dem erhohten Kanon eines ,,des Evangeliums Christi Wiirdigen* verpflichtet
wird. Es ist gewi3, dafl unser Lebenswandel als Christen nicht immer ,,wiirdig® ist, aber in den
Zeiten der Verfolgung wird die Wirde des Evangeliums Christi von uns erwartet. Wenn
Christus in den Fesseln der Martyrer ,,offenbar* geworden ist, wird sich die Wiirde des christ-
lichen Wandels als Einheit der Kirche in dem Feststehen in einem Geiste, als Bereitschaft mit
einer Seele fiir den Glauben an das Evangelium einzustehen und als Mut, sich von den Wider-
sachern nicht einschiichtern zu lassen, manifestieren. In diesem eschatologischen Offenbar-
werden Christi, das sich in der Glaubensfestigkeit und Tapferkeit der Kirche duert, wird sich
fiir die Gegner Christi das Zeichen ihrer Niederlage, ja ihres Verderbens, fur die Glaubigen
jedoch das Zeichen ihrer kiinftigen Errettung durch Gott abzeichnen, da in der Gnade des
Martyriums, in der Gleichgestaltung mit den Leiden Christi, die tber ein bloRes Glauben an
Christus hinausgeht, auch das Angeld zur Teilnahme an dem Siege Christi gegeben ist. Was
aber die Kirche in ihren K&émpfen als ,,Zeichen* deutet, wird ihr in den Leiden der Apostel
und Heiligen in exemplarischer Weise vorgelebt. Wie der Apostel flr die Kirche leidet, so lei-
det die Kirche in Nachahmung des apostolischen Leidens, beide aber, Apostel und Kirche, ha-
ben ihr Dasein aus der Gnade des ,.fiir Christus* Seins, aus der Verwachsenheit mit dem Tode
Christi und der Anwartschaft auf das ewige Leben in der Auferstehung von den Toten.

Kapitel 11

1 Wenn es noch christliche Ermahnung, Zuspruch der Liebe, Gemeinschaft des Geistes und
herzliches Erbarmen gibt,

2 dann machet meine Freude vollkommen dadurch, dal ihr eintrachtig in gleicher Liebe eines
Herzens und eines Sinnes seid,

3 ohne Sucht nach EinfluR und Ansehen blicke einer in Demut zum Herrn auf,

4 und seid nicht auf das eigene, sondern auf das des andern bedacht.
Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
7 21.06.2022



In beschworenden Worten fleht der Apostel nicht nur um Einigkeit nach au3en, sondern auch
um Einigkeit im Innern, in Liebe und Demut. Die Freude, die mit dem Martyrium, die mit der
Heiligkeit unléslich verbunden ist, ist nicht die Freude des Selbstgentigsamen, sie bedarf zu
ihrer letzten Erfullung des sich AufschlieRens und in Bewegung Geratens der andern. Kein
Apostel leidet fur sich selber, kein Heiliger wird heilig fur sich allein, immer zieht der Marty-
rer und der Heilige andere mit sich, immer flhrt er die Glaubigen uber sich selber hinaus in
eine Liebe, die sich selber vergifdt, und in eine Demut, die sich selber fir nichts achtet. Die
Kirche bedarf zu ihrem Leben und Wachstum der Martyrer und Heiligen, weil sie es sind, die
in ihrem Hinausgehen uber sich selbst, bis zur Preisgabe des Lebens, uns nétigen, in Liebe
uns selber zu vergessen und in Demut unserer selbst fiir nichts zu erachten, um so die mysti-
sche Freude des Leibes Christi zu erfullen.

5 Habt eine solche Gesinnung unter euch, wie ihr sie auch an Christus Jesus seht.

Der Vers macht deutlich, in welchem Sinne die vorhergehende Pardnese gemeint war. Einheit
der Kirche ist immer mehr als bloRer Zusammenschluf? nach auen oder als Disziplin im In-
nern. Einheit der Kirche ist eine Folge des mystischen Lebens in ihr, eine Wirkung des Opfers
der Heiligen, eine Frucht der Selbstentduerung Christi. Wenn Gott seiner selbst nicht geach-
tet hat, wer kann dann noch auf sich selber bedacht sein? Wer kann dann noch die mystische
Freude aufhalten wollen, die, von den Aposteln und Martyrern ausgehend, das ganze Univer-
sum zu erflllen trachtet? Wenn Gott in Bewegung geraten ist, wer kann dann noch unbeweg-
lich in sich selber verharren, auf seinen Einflul} bedacht sein und sein eigenes Ansehen be-
wahren wollen?

6 Der in gottlicher Gestalt war und doch das Gott-gleich-sein nicht flr sich ausnitzte,

7 sondern sich verausgabte, Knechtesgestalt annahm, wie ein Mensch ward und seiner auf3e-
ren Gestalt nach als ein Mensch erfunden wurde.

8 Er machte sich niedrig und war gehorsam bis in den Tod hinein, bis zu einem Tode am
Kreuz.

9 Darum hat ihn Gott auch besonders erhoben und hat ihm den Namen verliehen, der Gber
alle Namen hinausgeht.

10 Auf daB in dem Namen Jesu alles im Himmel, auf Erden und in der Unterwelt die Knie
beuge

11 und jede Sprache bewundernd anerkenne: Herr ist Jesus Christus zur Verherrlichung Got-
tes des Vaters.

Aller Liebe Urbild, aller Demut Urgrund ist der, der das Gott-gleich-sein seiner Natur nicht in
seinem eigenen Interesse geltend machte, sondern den Reichtum seiner gottlichen Gestalt mit
der armen ,,Sklavengestalt®, den Himmel mit der Erde eintauschte. Der arm ward, er ward
auch niedrig, gewillt zu gehorchen bis in den Tod hinein, bis zu dem schimpflichen Tode am
Kreuze. Da liegt die letzte Wurzel der christlichen Demut, die bereit ist, Armut und Niedrig-
keit entgegenzunehmen, dem Tode sich hinhélt im Wissen um die Niedrigkeit unserer Skla-
vengestalt und am Kreuze sich anheften l&Rt, in dem Erkennen des Preisgegebenseins an die-
sen Aon und seine Machte. Demut ist also mehr als ein moralischer Akt, sie ist ein Wissen um
das Sein des Menschen, des Kosmos und dieses Aons, aber damit ist dann auch schon gesagt,
dal? in dieser eschatologischen Verhaltungsweise der Demut ein Hinweis auf eine Erhéhung

und auf ein Herrschaftsbild gegeben ist, das sein Urbild in der Erhdhung Jesu zu der héchsten

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
8 21.06.2022



Herrschaftswurde hat. Demut ist also nicht eine negative Tugend, die in sich selber Ziel und
Genlge fande, sondern Durchgang durch eine Verhaltungsweise gegentiber Mensch, Kosmos
und Aon, der es um die letzte Ordnung und die hochste Form der Herrschaft geht. Wer bereit
ist, in der Demut Armut auf sich zu nehmen, tut es, weil er um den wahren Reichtum weif,
wer sich nicht scheut, der Niedrigkeit sich zu unterwerfen, hat eine Einsicht in das, was wahre
Wiirde ist, wer sich dem Tode in Demut hinhalt, erwartet die Uberwindung des Todes in der
Auferstehung von den Toten, wer sich den Méchten dieses Aons zur Kreuzigung preisgibt,
glaubt an das Kommen und die Nédhe des Gottesreiches.

So wird denn Christus, der aller Demut Urbild ist, auch in urbildlicher und besonderer Weise
,,erhoht™ und in dem ,,Namen®, den Gott ihm gibt, der Triumph {iber ein Menschenbild, einen
Kosmos und einen Aon, sichtbar, der Engel, Menschen und Tote in den bewundernden Ruf:
,Herr ist Jesus Christus zur Verherrlichung Gottes des Vaters* ausbrechen 1463t. Wie nidmlich
das Gott-gleich-sein Christi nicht von seiner Demut abzuldsen ist, so ist auch die Herrschaft
Christi nicht von der Verherrlichung ,,Gottes des Vaters® zu trennen. Immer bleibt demnach
auch die Herrschaft derer, die mit Christus ,,herrschen werden, an die Verherrlichung Gottes
des Vaters gebunden, auf daR3 Gott alles in allen (1 Kor. 15, 28) sei.

12 Darum, meine Geliebten, wie ihr ja immer gehorsam, waret, nicht nur wahrend meiner An-
wesenheit, sondern jetzt noch mehr wahrend meiner Abwesenheit, wirket mit Furcht und Zit-
tern an eurem Heil.

13 Denn Gott ist es, der in euch wirkt das Wollen wie das Wirken, auf daR ihr ihm wohlgefal-
let.

14 Alles tut ohne Murren und Bedenklichkeit,

15 damit ihr, ohne Fadel und ohne Flecken, Gottes makellose Kinder inmitten eines verkehr-
ten und verdrehten Geschlechtes seid, unter denen ihr leuchtet wie die Himmelslichter in der
Welk.

Der Gedanke, daR der Lebenswandel der Christen in der Zeit der Verfolgung zu einem Gegen-
stdnde des 6ffentlichen Interesses wird (1, 27 ff.), wird wieder aufgenommen und dahin vari-
iert, daB in dieser Zeit ein besonderes Achtgeben, ja noch mehr: ein gehorsames Eingehen auf
die Weisungen des Apostels vonnéten wird. In der Verfolgungszeit wirken die Christen mehr
als in andern Zeiten an ihrem Heil, weil die Gnadenzeit der Verfolgung auch eine Gnadenzeit
in der Mitwirkung zu ihrem Heile bedeutet. Wie sollten wir da nicht ,,mit Furcht und Zittern*
an unsere Aufgabe herantreten, die uns durch die Néahe zu der Situation Christi auferlegt wird?
Gottes Stunde ist es, in der uns sowohl die Bereitschaft als auch die Fahigkeit, fur diese Zeit
reif zu werden, gegeben wird, damit Gottes Wohlgefallen in ihr auf uns ruhen kann. So gilt es
denn, sich ohne Murren und Bedenklichkeit in diesen Augenblick zu schicken, damit wir in
dieser Zeit der Dunkelheit wie die Himmelsleuchter in der Welt scheinen und den Anblick ei-
ner neuen gottlichen Ordnung in den makellosen Kindern Gottes darzubieten vermdgen.

16 Haltet fest am Worte des Lebens, damit ich am Tage Christi den Ruhm habe, nicht umsonst
gelaufen zu sein und nicht umsonst mich abgemdaht zu haben.

17 Aber wenn ich auch verblute bei dem Opferdienst an eurem Glauben, so freue ich mich
doch und freue mich mit euch allen.

18 In gleicher Weise sollt auch ihr Freude haben und euch mit mir freuen.

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
9 21.06.2022



An dem ,,Worte des Lebens* gilt es festzuhalten in einem Aon, der nur das Wort des Todes
hat. Dann ist die Arbeit des Apostels und seine Plage nicht umsonst gewesen. Er, der die Ver-
antwortung tragt und von Christus am Tage seiner Wiederkunft zur Rechenschaft aufgefordert
wird, hat dann Grund, sich zu ,,riithmen®, dal} seine Arbeit nicht umsonst war. Wieviel frucht-
lose Mhsal ist mit der Arbeit der Kirche verknipft! Und doch muB ja die Kirche sich muhen,
da sie als die Kirche der Apostel auch die Miihen der apostolischen Arbeit geerbt hat und die
furchtbare Verantwortung, die Christus auf die Schultern der Apostel gelegt hat, nicht von
sich abweisen kann. Wie der Apostel, so wird auch die Kirche am Jungsten Tage von dem
wiederkommenden Herrn zur Rechenschaftsablegung aufgefordert werden. Welch ein Trost
wird es sein, wenn alle Mihsal und Arbeit nicht vollig umsonst gewesen sind! Aber wie tief
143t uns das Wort des heiligen Paulus auch in die Mdglichkeit von Enttauschungen hineinbli-
cken, die, wenn sie dem Apostel nicht erspart geblieben sind, den Apostelnachfolger noch viel
weniger verschonen werden. Doch wenn die apostolische Arbeit um den Glauben der Kirche
zu einem Verbluten im Opferdienst fuhrt, dann hat es nicht mehr einen Sinn, von Enttéu-
schungen oder Erfolgen zu reden, dann kann es nur noch Freude geben. Freude des Apostels
Uber die Gnade, mit Christus verbluten zu durfen, Freude der Kirche iber den Apostel, der
seinen Opferdienst bis zu Ende gefuhrt hat. Freude steht am Ende aller apostolischen und
kirchlich-apostolischen Arbeit, die sich verblutet. Nicht Freude tber den Erfolg, denn der Er-
folg schafft nur das ,,Rithmen*, sondern Freude Uber die grof3e Gnade, im Opferdienst verblu-
ten zu durfen, Freude Uber die Méglichkeit, an einem solchen Opfer Anteil haben zu kénnen.

19 Ich hoffe aber im Herrn Jesus, Timotheus bald zu euch senden zu kdnnen, auf dal} Kunde
von euch auch mir guten Mut gebe.

20 Habe ich doch keinen andern Gleichgesinnten, der so echt fur euch sorgen konnte.
21 Denn sie suchen ja sonst alle das Ihrige und nicht das Christi Jesu.

22 Wie er sich bewéhrt hat, wiltt ihr. Wie ein Kind mit dem Vater, so hat er mit mir vereint am
Evangelium Dienst getan.

23 Den also hoffe ich, sobald ich nur meine Sache tbersehen kann, zu senden.
24 Ich habe aber die Zuversicht im Herrn, dafk ich auch selbst bald kommen werde.

Die Kirche ist an den Apostel gebunden. Wenn der Apostel nicht kommen kann, wird der
apostolische Delegat gesandt. Eine reine Bischofskirche im Sinne der Ostkirche und Anglika-
ner — die Bischofe waren im EingangsgruB (1, 2) genannt — entspricht also nicht der apos-
tolischen Tradition. Der Delegat soll Giber den Zustand der Gemeinde, und da in 1, 2 von Bi-
schofen in der Mehrzahl die Rede ist, auch Uber den Zustand der ganzen Didzese dem Apostel
Bericht erstatten. Der seelsorgerliche Klang der Worte des heiligen Paulus kann doch die Tat-
sache, daR wir hier in die Anfange kirchlicher Verwaltung und Organisation hineinschauen,
nicht aus der Welt schaffen. Das ist um so beachtenswerter, als die vorausgehenden Darlegun-
gen uber das Verhéltnis des Apostels und seines Martyriums zur Kirche nur die gnadenhafte
Seite dieser Beziehung zum Ausdruck kommen lieRen. Wie es aber keine Mdglichkeit ist, den
Martyrer gegen den Apostel auszuspielen oder den Heiligen gegen den Bischof (siehe die
Darlegungen zu 1, 26), so ist es auch nicht mdglich, die gnadenhafte Beziehung des Apostels
zur Kirche allein zu sehen und demgegentiber das Recht des Apostels in der Kirche gering zu
achten. Kirchen- recht ist Apostelrecht und darf ebenso einen Anspruch an uns stellen wie die
charismatische Wirksamkeit des Apostels, der in seinem Opferdienst fur den Glauben der
Gnade des Martyriums gewurdigt worden ist. Nichts ist charakteristischer fur den Wechsel der

Betrachtungsweise bei dem heiligen Paulus, als daB er jetzt, wo er an das Apostelrecht denkt,

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
10 21.06.2022



den Gedanken an das Martyrium aus den Augen zu verlieren scheint und mit der Moglichkeit
seines Kommens — »im Vertrauen auf den Herrn® — redet.

25 Ich erachte es aber flir notwendig, meinen Bruder, Mitarbeiter und Mitstreiter Epaphrodi-
tus, den ihr gesandt hattet und der eine freiwillige Leistung auf sich genommen hatte, um mit
dem mir No6tigen zu helfen, zu euch zu senden.

26 Er verlangt nach euch allen und ist in Unruhe. Ihr habt ja gehort, dal? er krank war.

27 Ja, er war krank bis auf den Tod, aber Gott erbarmte sich seiner, doch nicht seiner allein,
sondern auch meiner, damit ich nicht Leid tUber Leid hatte.

28 So eilig wie moglich sandte ich ihn, damit ihr euch freuen kdnnt, wenn ihr ihn wieder seht,
und ich die Sorge wieder los bin.

29 Bereitet ihm einen Empfang in dem Herrn mit allen Freuden, denn solche Menschen muf
man in Ehren halten,

30 hat er doch um des Werkes Christi willen sein Leben dem Tode ausgesetzt, damit er das,
was ihr an eurer Dienstleistung mir gegeniiber noch nicht abgegolten hattet, bezahle.

Nachdem von dem die Rede war, was der Rechtsanspruch des Apostels in der Kirche fordert,
darf auch von dem gesprochen werden, was nicht unter den Begriff des apostolischen Rechts-
anspruchs, sondern unter den der freiwilligen Leistung in der Kirche fallt. Eine freiwillige
Geldleistung war es zundchst, mit der Epaphroditus dem Bedurfnis des Apostels abgeholfen
hat. Es handelt sich nicht um die Abgabe, die die Gemeinde dem Apostel um seiner Tatigkeit
als Apostel willen schuldet, und von der spater (Kapitel 4) die Rede ist, sondern unter Todes-
gefahr hat Epaphroditus persénlich Uberbracht, was der Apostel noch an besonderen Ausga-
ben fiir seine Missionsarbeit (,,das Werk Christi*) notig hatte. Der Dank des Apostels kann
natlrlich in nichts anderem bestehen, als dal3 er den Epaphroditus, der schwer erkrankt war,
nach Philippi wieder zurucksendet. In dem Genannten ,,den Vorsteher* der Gemeinde von
Philippi zu sehen, erscheint mir verfehlt, vielmehr kommen im 2. Kapitel des Philipperbriefes
drei verschiedene Verhaltnismoglichkeiten in der Kirche zum Ausdruck. Zunéchst, und in ers-
ter Linie, das gnadenhafte Verhaltnis der Kirche zum Martyrer, sodann das Rechtsverhéltnis
zum Apostel, das sich in der Delegation des Thimotheus ausspricht, und endlich das Freiwil-
ligkeitsverhaltnis, das Epaphroditus mit seiner freiwilligen Leistung der Gesandtschaftstber-
nahme und der damit verbundenen Erkrankung und Todesgefahr und seiner besondern Geld-
leistung zum Ausdruck bringt. Wie das Leben der Polis nicht nur auf Rechtsanspriiche, son-
dern auch auf freiwillige Leistungen angewiesen war, so auch das Leben der Kirche. In alle-
dem zeigt sich ein durchaus niichterner Sinn. Wie die Gnade der Martyrer und der Heiligen in
der Kirche nicht die Rechtsordnung berfliissig macht, so ist die Rechtsordnung wiederum
kein Hindernis fir die Entfaltung freiwilliger Leistungen, und wie dem Martyrer die Freude
und dem Apostel der Ruhm (2, 16 f.), so wird auch dem, der freiwillig leistet, die Ehre (2, 29)
nicht vorenthalten.

Kapitel 111

1 Hinfort, o meine Briider, habt Freude im Herrn. Es ist fur mich nicht I&stig, euch dasselbe
zu schreiben, euch aber dient es zur Sicherung.

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
11 21.06.2022



In 2, 18 hatte der Apostel schon einmal gemahnt: ,,In gleicher Weise sollt auch ihr Freude ha-
ben und euch mit mir freuen.* Wir horten, dal die Freude gemeint ist, die aus dem Verbluten
im Opferdienst hervorgeht. Wenn der Apostel von neuem zur Freude auffordert, so mahnt er,
dal3 der Ernst der Verfolgungszeit in der rechten Weise genutzt werde — némlich zur ,,Freude
in dem Herrn®. Es liegt hier also keine Aufforderung zu einem sogenannten ,,natiirlichen und
frohlichen* Christentum vor, vielmehr die Mahnung, sich mit einer ,,mystischen* Freude zu
freuen, mit einer Freude, die nicht aus der menschlichen Natur, sondern aus der Gnade Gottes
in Christus ,,dem Herrn* stammt, eine Freude, die Gott denen schenkt, die um seines Namens
willen leiden. Es gibt eine mystische Freude, die aus ,,der Ndhe* des Herrn stammt, dann
namlich, wenn uns ein Ahnlichwerden mit dem Leiden Christi geschenkt wird. Diese Freude
dient auch zur Sicherung in unserem Glauben, der bedroht wére, wenn wir vor dem Leiden
allein stehen blieben. Darum hat es einen Sinn, wenn der Apostel an die Verfolgten und Lei-
denden die Aufforderung richtet, sich ,,in dem Herrn* zu freuen, ist doch die mystische
Freude gleichsam die Morgenrdéte unserer Verherrlichung.

2 Nehmt euch vor den Hunden in acht, nehmt euch vor den schlechten Arbeitern in acht,
nehmt euch vor den Zerschnittenen in acht.

,,Die Freude in dem Herrn® ist bedroht von denen, die die Heiden fiir unreine Hunde halten
und die doch selber unrein sind, ist gefahrdet von denen, die sich Arbeiter Gottes nennen und
die doch schlechte Arbeiter sind, ist in Frage gestellt von denen, die sich ihrer Zugehorigkeit
zum auserwéhlten Volke in ihrer Beschneidung rihmen und die in Wahrheit doch jenen Zer-
schnittenen gleichen, die der Gotzendienst der Heiden kennt.

3 Denn wir sind die Beschneidung, die wir im Geiste Gottes unsere Verehrung darbringen
und in Christus Jesus uns rihmen und auf das Fleisch uns nicht verlassen.

Der Anspruch, zu dem auserwéhlten VVolk zu gehtren, weil man im physischen Besitz des
Bundeszeichens der Beschneidung ist, ist hinféllig, da die wahre Beschneidung nicht am
Leibe, sondern am Herzen erfolgt, und weil Zugehdrigkeit zum auserwéhlten Volk nicht in
der fleischlichen Sphire der Abstammung, sondern in der geistlichen Sphire der ,,neuen Ge-
burt“ aus ,,Wasser und Geist* vor sich geht Der Abstammungsstolze, der sich ,,den Unreinen*
uberlegen weil3 und in seiner Zugehdorigkeit zu dem, was Volk im natirlichen und fleischli-
chen Sinne ist, sich als den wahrhaft Frommen, ja als den Mitarbeiter Gottes fihlt, er ist der
Feind jener unaussprechlichen Freude, die uns die Gnade Gottes in Jesus Christus schenkt. Er
ist der Gegner derer, die wahrhaft Beschnittene, wahrhaft Volk Gottes sind, und wenn er ,,im
Fleische®, in dem, worin in einem natiirlichen Sinne Volk offenbar wird, Gott dient, so brin-
gen wir, im Gegensatz zu ihm, im Geiste unserer Verehrung Gott dar, und wenn jener auf den
Leib, der vergeht, mag er auch durch die Beschneidung ,,religios* gekennzeichnet sein, sein
Vertrauen setzt, so rihmen wir uns nicht des Fleisches, sondern ,,in Christus Jesus*.

4 Wenn irgendwer meint, er kdnne auf Fleisch sein Vertrauen setzen, so kbnnte ich das noch
viel mehr.

5 Am achten Tage beschnitten, aus dem Geschlecht Israels, dem Stamme Benjamin, Hebraer
von Hebré&ern, in der Gesetzesbeachtung ein Phariséer,

6 in meinem Eifer ein Verfolger der Kirche, in meiner Gesetzesgerechtigkeit tadellos.

7 Aber was mir Gewinn schien, das habe ich — um Christi willen — als einen Verlust angese-
hen.

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
12 21.06.2022



Was an Einwénden gegen die Verkundigung der Kirche laut werden kann, ist ihr schon lange
bekannt, nicht aus der Lektlre von Blchern, sondern aus dem Wege derer, die in ihrem Leben
aus dem Irrtum zur Wahrheit gekommen sind. Die Kirche, die auf die Apostel gegriindet ist,
ist die Kirche, die sich in lebendiger Erfahrung von dem Irrtum losgesagt hat. Beispielgebend
ist in ihr der Apostel, der jene Frommigkeit, die auf ,,das Fleisch® ihr Vertrauen setzt, wie
kaum ein anderer gekannt hat, ist doch die Beschneidung, dieses Zeichen der Volkszugehorig-
keit, an ihm, wie es das Gesetz vorschreibt (3 Mos. 12, 3), am achten Tage vollzogen worden.
Israel war der Ahne seines Geschlechtes, und aus dem Stamme Benjamin, der als einziger im
Heiligen Lande geboren war und darum nach judischem Glauben der besondern Gegenwart
Gottes gewdrdigt war, ist er hervorgegangen. Hebrdaer ist er der Sprache nach, von Hebréern
geboren. Und zu den ererbten VVorziligen des Volkes, der Abstammung und der Sprache, kann
er dann noch die erworbenen hinzufligen: die strenge Erflllung der von Gott gegebenen Ge-
setze des Volkes, wie sie die Pharisaer forderten, die Verfolgung der das Gesetz in diesem
Sinne nicht achtenden Kirche als Ausdruck eines ,,Eifers fiir das Gesetz Gottes, und endlich
die Untadeligkeit in bezug auf alles, was die Gerechtigkeit des mosaischen Gesetzes zu for-
dern schien. Aber alles das, was ihm einst — mit kaufmannischer Nuchternheit gesprochen —
ein Gewinn diinkte, scheint ihm jetzt ein Schaden zu sein, und zwar ,,wegen Christus®. Nicht
also, als ob er, dem eigenen Urteil trauend, von sich aus eine neue ,,Auffassung* gegen die
alte eingetauscht hatte. Das hatte ein schlechtes Geschéft sein konnen und Mangel an Niich-
ternheit bedeutet. Nein, um Christi willen hat er in seinen ererbten und erworbenen Vorzlgen,
in all dem, worauf er einst stolz war, einen Schaden gesehen.

8 Ja, ich achte auch alles fur Schaden im Vergleich zu der viel wertvolleren Erkenntnis Chri-
sti Jesu, meines Herrn, um dessen willen ich das alles als Verlust rechne, ja geradezu flir
Kehricht halte, damit Christus mein Gewinn sei

Noch heute sieht er in allem nur einen Schaden im Vergleich zu der viel wertvolleren Er-
kenntnis Christi, und wenn der Kaufmann im Evangelium alles verkauft, um die kostbare
Perle zu erwerben (Matth. 13,45), so ist dem Apostel, der die Perle zu gewinnen trachtet, aller
friiherer Besitz nicht viel mehr wert als der Kehricht auf der Gasse.

9 und ich in ihm mich befinde, der ich nicht meine Gerechtigkeit habe, soweit sie aus einer
Gesetzeserflllung stammt, sondern die durch den Glauben an Christus da ist, Gerechtigkeit,
die von Gott stammt und zur Grundlage den Glauben hat,

Nicht in der fleischlichen Zugehorigkeit zu dem abstammungsméRig bestimmten Volke, son-
dern in Christus Jesus winscht sich der Apostel zu befinden, und so sucht er denn die Recht-
fertigung seiner Existenz auch nicht in der Erfullung des dem Volke gegebenen Gesetzes, son-
dern in dem Glauben an den Christus, der die Gesetzesordnung des Volkes transzendiert hat
und damit eine Rechtfertigung des einzelnen Menschen schafft, die nicht aus dem menschli-
chen Verhalten, sondern aus Gott resultiert und somit ihre VVoraussetzung letzthin in dem
Glauben an das Evangelium von Christus hat. Was Paulus in diesen Satzen in immer neuen
Formulierungen umschreibt, ist eine Erkenntnis: die ,,Erkenntnis Christi*. Die Erkenntnis, daf3
von Christus und nicht von dem Volke, auch wenn es das auserwéhlte VVolk der Juden ist, die
rettende Kraft ausgeht, dal} also nicht die Werte der Abstammung, der blutméfigen und
sprachlichen Verbundenheit und des dem Volke gegebenen Gesetzes sowie der damit gegebe-
nen Rechtfertigung der gesamten Existenz des einzelnen das Letzte darstellen, sondern dal3
das Letzte Christus ist, Ende eines alten und Anfang eines neuen Aons, Ende alter Werte und
Anfang einer neuen Wertordnung. Christus als die gottliche Rechtfertigung einer Existenz, die
nicht in dieser Welt ihre Grundlage hat, sondern an einen andern, kommenden und neuen Aon
glaubt.

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
13 21.06.2022



10 damit ich ithn erkenne und die Kraft seiner Auferstehung und das Anteilhaben an seinen
Leiden und seinem Tode gleichgestaltet werde,

11 ob ich zur Auferstehung von den Toten gelangen werde.

,,Erkenntnis Christi“ (Vers 8) heif3it also, die eschatologische Bedeutung des Todes und der
Auferstehung Christi erkennen; die fiir uns in der Kraft ,,seiner Auferstehung® zu einem
Schicksal geworden ist, so daR wir in seinen Tod eingehen, seinem Tode gleichgeformt wer-
den missen — auch darin, daf wir nicht wie die Juden das Letzte in der Selbstgerechtigkeit
des sich selber gentigenden Volkes suchen, sondern durch die Anteilhabe an seinen Leiden zu
der Auferstehung von den Toten in dem neuen Aon zu gelangen trachten. Tod und Auferste-
hung Christi sind als Fakten einer Weltwende nicht einfach Data einer Erkenntnis, sondern
,die Kraft seiner Auferstehung* gestaltet das Erkennen Christi in uns zu einer Anteilhabe an
seinem Leiden aus, so dal} die Gestalt seines Todes auch an unserem Leibe — bis zu der
Gleichgestaltung des Martyrerleidens — sichtbar wird und die Hoffnung, zur Auferstehung
der Toten zu gelangen, also eine Grundlage hat. Denn wie kénnen wir wohl hoffen, da3 wir
von den Toten auferstehen werden, wenn wir auf ,,das Fleisch® unser Vertrauen setzen (Vers
4) und nicht vielmehr durch das Leiden, durch das Leiden mit Christus, in das Gottesreich
einzugehen trachten? Nur in der leiderprobten Anteilhabe an der in Christus gesetzten Welt-
wende sieht der Apostel die Werte des Judentums, die ihm einst die letzten diinkten, Uberwun-
den.

12 Nicht als ob ich schon gegriffen hatte oder schon ein Vollendeter ware, ich jage aber, da-
mit ich ergreife auf Grund dessen, dal3 Christus mich ergriffen hat.

13 Briider, ich malRe mir nicht an, daB ich schon ergriffen habe, nur eines: Ich vergesse das,
was hinter mir liegt, und strecke mich nach dem, was vor mir liegt.

14 So laufe ich zu dem Ziele hin, um den Kampf preis zu erlangen, den der von oben kom-
mende Heroldsruf Gottes in Christus Jesus ausruft.

Die durch ,,die Kraft der Auferstehung* Christi bewirkte Leidensgemeinschaft mit Christus
schlieRt aus, daB wir das Ziel: die Leibesverherrlichung in der Auferstehung resp. den neuen
Aon gleichsam schon in der Hand halten, aber wir laufen — in der Gemeinschaft unserer Lei-
den mit dem Herrn — auf die neue Welt zu, um sie zu ergreifen, seitdem wir von der ,,Kraft
der Auferstehung Christi* ergriffen worden sind. Seitdem der neue Aon uns ergriffen hat, ver-
gessen wir diese Welt und was zu ihr gehort. Alles das — die ererbten Vorziige des Volkes,
der Abstammung und der Sprache, und die erworbenen Werte der Gesetzeserfullung, des Ei-
ferns und der ,,Gerechtigkeit™ —, alles das liegt fur den Apostel weit zuriick, so weit zuriick,
dal es um des — im Vergleiche dazu nahen — Zieles vergessen werden kann. Das Ziel des
Leidens-Agons aber ist der Kranz des ewigen Lebens, den der ,,von oben* kommende He-
roldsruf Gottes dem Sieger ,,in Christus Jesus‘ zuspricht. Wie in der Geheimen Offenbarung
nach der Ubergabe der Buchrolle, d. h. nach der Amtsiibernahme durch Christus, die vier Rei-
ter ihren Agon beginnen, der das Ende des gegenwartigen Aons einleitet (Kapitel 6), so ist
hier der Agon des heiligen Paulus, in dem Christus am Ende als der Herold des Vaters den
Sieger verkiindet, die Einleitung zu dem Leben in dem neuen Aon. Es handelt sich also nicht
um eine Agonalitat im griechischen Sinne, die den Bestand dieser Welt unangetastet 1aft, son-
dern um einen eschatologischen Agon, der sich in der ,,Agonie* vollendet.

15 Wir alle also, die wir reif sind, lal uns darauf unsern Sinn richten. Wenn ihr aber irgend-
wie anders denkt, so wird Golt auch dies euch enthillen.

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
14 21.06.2022



16 Nur bedenkt, wozu wir gelangt sind, danach lal3t uns auch wandeln.

Reife, Mundigkeit bedeuten im christlichen Sinne die Bereitwilligkeit, den Weg des Kreuzes
zu gehen. Das geht nicht jedem ein, und auch wer es einmal verstanden hat, versteht es doch
vor einer neuen Situation nicht immer gleich aufs neue. Doch Gott wird es schon denen ent-
hillen, die den Weg des Kreuzes nicht mit Christus gehen wollen. Es gilt, sich zu besinnen,
wo wir stehen. Wir kdnnen dem Schatten des Kreuzes Christi, der auf die Welt, sei sie nun ju-
disch oder heidnisch, gefallen ist, nicht ausweichen. So gilt es denn vom Tode Christi aus, in
den wir hineingetaucht sind (Rém. 6, 3), von der Eucharistie her, die die Gemeinschaft mit
dem Leibe und Blute Christi ist (1 Kor. 10, 16), den Weg in der Gemeinschaft mit den Leiden
Christi zu gehen.

17 So werdet denn Nachahmer mit mir, ihr Briider, und schaut auf die, die also wandeln, ihr
habt ja uns zum Vorbild.

Der Weg in der Gemeinschaft mit den Leiden Christi wird zuerst und in vorbildlicher Weise
von den Aposteln gegangen. Der Apostel ist der Nachahmer der Leiden Christi; den Apostel,
der den Weg des Martyriums geht, soll die Kirche nachahmen. Es gibt also in der Kirche et-
was wie eine Nachfolge der Martyrer und der Heiligen. Es gibt einen legitimen Begriff des
Vorbildes, den protestantische Theologie zu Unrecht geleugnet hat.

18 Denn viele fiihren ihren 6ffentlichen Wandel, wie ich schon oft euch sagte, jetzt aber sage
ich es mit Tranen, so, dal man sieht, sie sind Feinde des Kreuzes Christi.

19 Ihr Ende wird Verderben sein, ist doch der Gott fiir sie der Bauch und ihre Herrlichkeit in
ihrer Scham. Das sind die, die nur an das Irdische denken.

Das Gegenstiick zu dem Apostel, der den Weg des Kreuzes geht, sind diejenigen, die in ihrem
Lebenswandel sich als Feinde des Kreuzes Christi zeigen. Menschen, die nur Irdisches ken-
nen, sei es, um den Magen, sei es, um die Geschlechtslust zu befriedigen. Der Weg des Kreu-
zes, den der Apostel in vorbildlicher Weise geht, ist nicht nur die Bereitschaft, in der groRen
Stunde der Verfolgung das Martyrium auf sich zu nehmen, sondern auch die Fahigkeit, in den
kleinen Stunden des téglichen Lebens in bezug auf Speise und geschlechtliches Verlangen
Entsagung zu Gben. In dem Apostel weint die Kirche Tranen des Schmerzes und der BuRe um
die ,,Feinde des Kreuzes Christi® in thren Reihen.

20 Denn unsere Stadtgemeinde ist im Himmel; von dorther erwarten wir auch als Retter den
Herrn Jesus Christus.

21 Er wird den Leib unseres Daseins in Niedrigkeit verwandeln, so dal3 er gleichgestaltet
wird dem Leibe seiner Herrlichkeit, auf Grund derselben Kraft, mit der er auch das Weltall
sich unterwerfen kann.

,Feind des Kreuzes Christi* ist der Irdischgesinnte. Der Christ, der dem Magen und der Ge-

schlechtslust dient wie der Jude, der, fleischlich gesinnt, in der irdischen Realitét seines Vol-
kes das Letzte sucht. Beiden gegeniber l&i3t der Apostel das Bild von der Stadtgemeinde im

Himmel, von dem himmlischen Jerusalem, als unserer wahren Heimat, anschaulich werden.

Wir suchen nicht nur unsere Heimat im Himmel, wir haben sie vielmehr schon dort. Wir ha-
ben unser Biirgerrecht dort durch Jesus Christus erlangt. Aus der Himmelsstadt erwarten wir
die Ankunft des Retters.

Der Retter kommt aus keiner Erdenstadt, mag auch die Polis noch so viele Retter ehren. Wir
Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
15 21.06.2022



erwarten die Ankunft des Retters aus der Himmelsstadt, weil wir an einen neuen Aon glauben.
Weil wir Uberzeugt sind, dal’ das gegenwartige Dasein nur etwas Vorlaufiges ist, sei es in der
Niedrigkeit eines Leibes, der der ERlust und der Geschlechtsbegierde preisgegeben ist, sei es
in der Illusion einer ,,Fleischlichkeit“, die zwar in der Beschneidung den Leib religios gekenn-
zeichnet hat, aber in dem Stolz auf die Vorzlige des Volkes, der Abstammung und der Geset-
zeserfiillung, doch den Kreis dieses Aons niemals tiberschreitet. Um dessentwillen erwarten
wir den Retter: Jesus Christus, vom Himmel, dessen gewil3, daf er in der Totenauferweckung
diesen Leib unserer Niedrigkeit zu einem Leibe der Herrlichkeit, wie er ihn schon besitzt, um-
gestalten wird. Ist doch der aus dem Himmel kommende Retter im Besitze einer Kraft, die
nicht nur unsern Leib, sondern das ganze Weltall umgestalten wird. Denn Christus ist die
Wende der Aonen.

Kapitel IV

1 Daher, meine geliebten und ersehnten Brider, meine Freude und mein Kranz, stehet fest im
Herrn, ihr Geliebten.

Die Zartlichkeit der Liebe, die den leidenden Apostel mit der leidenden Kirche verbindet, fin-
det ihren sprachlichen Ausdruck in dem Reichtum der Anrede. Das Autoritatsverhaltnis des
Apostels zur Kirche wird transzendiert in einer Sprache, die als Ausflul} einer Ubernatirlichen
Liebe auch die Ausdriicke privater Vertraulichkeit nicht meidet. Im 1. Thessalonicherbrief
schreibt der Apostel 2, 19 f.: ,,Denn wer ist unsere Hoffnung und Freude und unser Ruhmes-
kranz vor unserem Herrn Jesus Christus bei seiner Ankunft — seid nicht auch ihr es? Ja, ihr
seid unser Rithmen und unsere Freude.” Diese Stelle kann verdeutlichen, was der Apostel
meint, wenn er die Briider in Philippi anredet: ,,meine Freude und mein Kranz“. Die Kirche,
in der der Apostel gearbeitet hat und die mit dem Apostel gelitten hat, wird am Tage der Wie-
derkunft des Herrn der Ehrenkranz sein, dessen er sich riihmen kann, sie wird ihm die Freude
der Vollendeten eintragen. Der Apostel erscheint vor dem Richterstuhle Christi also nicht als
eine Privatperson, sondern er bleibt Apostel bis zum Jungsten Tage, seine Funktion erlischt
nicht mit seinem Tode, und darum wirkt sie in seinen Nachfolgern weiter. Darum gibt es eine
apostolische Sukzession, weil 4er wiederkommende Herr von den Aposteln Rechenschaft in
bezug auf die Kirche fordern wird. Die Mahnung: ,,stehet fest im Herrn®, erklért sich aus der
eschatologischen Situation, auf die der Apostel mit der Nennung der Begriffe ,,Freude* und
»Kranz‘ anspielt. Im Hinblick auf die Vollendung gilt es, ,,fest zu stehen* (das Gegenteil zum
,fest Stehen ist das ,,Fallen®), ist es doch ein geheimnisvolles Gesetz, da3 kurz vor der Voll-
endung nodi die ,,Versuchung® auftritt, eine Versuchung, die sowohl tiber die Welt als Gan-
zes, wie auch tber unsere individuelle Existenz hereinbricht und unser Alter ebenso bereitwil-
lig aufsucht wie diese alt gewordene Welt.

2 Euodia mahne ich und Syntyche zur Eintracht in dem Herrn.

3 Ja, ich bitte auch dich, rechter Synzygos, hilf! Sie haben mit mir in der Verkiindigung des
Evangeliums gekdmpft, zusammen mit Klemens und meinen andern Mitarbeitern, deren Na-
men im Buche des Lebens stehen.

Im Hinblick auf die Ndhe des Herrn, die ein ,,Feststehen‘ erfordert, soll auch ein Streit zwi-
schen zwei Frauen, die dem Apostel wert sind, weil sie zu seinen alten, zum Teil wohl schon
verstorbenen (Erwéhnung des ,,Buches des Lebens‘‘) Mitarbeitern gehoren, geschlichtet wer-
den. Der Apostel ersucht einen gewissen Synzygos um seine Vermittlung, der ein ,,rechter*

Synzygos ist, wie Paulus mit einem Wortspiel sagt, d. h. ein echter Kommilitone, weil er zu-

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
16 21.06.2022



sammen mit dem Apostel kampft.
4 Freuet euch in dem Herrn allezeit. Und noch einmal sage ich: Freuet euch.
5 LaRt eure Nachgiebigkeit allen Menschen bekannt werden. Der Herr ist nahe.

Aller Streit in der Kirche soll durch die Freude ,,in dem Herrn* gelost werden. Die Freude ,,in
dem Herrn“ ist die Freude dariiber, dal} ,,der Herr nahe ist*. Die Nihe des Herrn aber kiindet
sich in dem Leiden an, das iiber den Apostel und die Kirche gekommen ist. Der Ankunft ,,des
Herrn* geht die Freude derer, die auf ihn warten, voraus. Freude ist ein Zustand der Kirche in
der Zeit des Wartens auf den wiederkehrenden Christus, Freude ist aber auch ein Zustand der
Seele, die auf das Kommen Christi harrt. In dieser Zeit der freudigen Erwartung ist Nachgie-
bigkeit gegenuiber allen Menschen geboten. Nachgiebigkeit gegeniiber Forderungen, die ange-
sichts der N&he Christi gegenstandslos oder bedeutungsgering erscheinen. Nachgiebigkeit im
Sinne einer noblen Haltung, die Kleines und Grof3es zu unterscheiden weil3 und sich nicht in
kindischem Trotze verkrampft.

6 Sorgt euch um nichts, sondern macht in allen euren Gebeten und Bittgebeten zugleich mit
einer Danksagung eure Winsche bei Gott bekannt.

Die Nobelheit, die der Apostel fordert, bezieht sich nicht nur auf die Vermeidung alles unniit-
zen Streitens und Rechthabenwollens, sie geht tiefer, denn sie fordert den Verzicht auf die un-
noble Sorge, die ,,den kleinen Mann* kennzeichnet. Man hat mit viel Ressentiment tber die
geringe Herkunft der &ltesten Christen gesprochen, man hat sie psychologisch von der ,,petite
bourgeoisie* aus interpretiert; die vorliegenden Verse zeigen nichts von dieser Gesinnung, die
ein am Historisch-Pikanten interessiertes Zeitalter ihnen nachsagen zu kénnen meinte. Mit de-
ren Verzicht auf das Sorgen korrespondiert die Bereitschaft, die Wiinsche Gott ,,bekanntzu-
machen. Man ,,fliichtet sich* also nicht in das Gebet, sondern macht — in einer weit schlich-
teren und vertrauensvolleren Haltung — seine Winsche Gott bekannt. Der Christ, der auf das
Kommen des Herrn — sei es nun auf das Wiederkommen in der zweiten Ankunft zum Ge-
richt, sei es auf das Kommen in der Seele — wartet, ist kein Desperado. Was er tut oder unter-
1ait, ist vielmehr von einem tiefen Vertrauen eingegeben, das auch hinter allen seinen Gebe-
ten steht. Und wenn auch das Gebet sich zum Bittgebet steigert, so soll doch die menschliche
Begierlichkeit nicht in ihm herrschend sein, sondern die Danksagung Gottes — die brigens
auch ein fester Bestandteil im jidischen Gebet ist — soll der Bitte der Christen Mal3 und
Grenze verleihen.

7 Und der Friede Gottes, der Uiber alles Denken herausreicht, wird eure Herzen und Gedan-
ken in Christus Jesus behuten.

Von der noblen Gelassenheit in der Nachgiebigkeit steigt der heilige Paulus zu der Distanzie-
rung von der Sorge in dem vom Vertrauen getragenen Gebet auf, um in dem Frieden Gottes
die letzte und umfassendste Formulierung zu finden. Der Friede Gottes umschlief3t die Gelas-
senheit in der Nachgiebigkeit und die Vertrauenshaltung im Gebet, alle diese menschlichen
Akte werden noch von dem Frieden Gottes, ,,der iiber alles Denken hinausreicht*, iberspannt.
Es ist bedeutsam, dal? selbst die Haltung des Vertrauens, die fur Luther eine so zentrale Be-
deutung hatte, von dem ,,Frieden Gottes“ noch in den Schatten gestellt wird. Der Friede Got-
tes behtet die, die im Kampfe stehen, die der Versuchung zum Streit und zur Sorge ausge-
setzt sind. Wer nicht im Kampfe liegt, kann auch nichts von dem Frieden Gottes wissen. Je
konkreter der Kampf ist — und das gilt von den Martyrern und Heiligen —, desto konkreter
ist auch die Erfahrung des Friedens Gottes. Der Friede Gottes behditet die Herzen und Gedan-

ken, nicht, damit sie in sich selber, sondern damit sie in Christus Jesus ruhen. Der Friede

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
17 21.06.2022



Gottes dient nicht der Selbstberuhigung und der Eigenbefriedung, sondern der Einschlielfung
in Christus Jesus.

8 Im Ubrigen, Bruder, was wahr, was edel, was gerecht, was rein, was beliebt, was einen gu-
ten Ruf hat, sei es mm eine Tugend oder ein Lob, das schatzt richtig ein,

9 und was ihr gelernt und Gberkommen und gehdrt und an mir gesehen habt, das tut, und der
Gott des Friedens wird mit euch sein.

Der Apostel spricht von zwei Dingen: von dem, was die Philipper gelernt haben, und von
dem, was einen guten Ruf hat. Das erste sollen sie tun, das zweite ,,richtig einschitzen®. Der
Ausdruck ,,richtig einschitzen* 148t die Moglichkeit der Annahme wie der Ablehnung offen.
Alle die sogenannten ,,menschlichen Werte®, von denen Vers 8 spricht, sollen — da sie doch
konkret immer nur im Rahmen einer heidnischen Weltanschauung auftreten —nicht besin-
nungslos bejaht, sondern vielmehr kritisch gewurdigt werden. Es wird also ein VVorbehalt ge-
genuber diesen Werten verlangt, und da der Apostel natirlich nicht eine grundsétzliche, rein
theoretische Auseinandersetzung von den Philippern fordert, kann die kritische Wirdigung
dieser Werte und ihre richtige Einschatzung nur in der individuellen Situation von Fall zu Fall
vorgenommen werden. VVon da aus versteht man dann, wenn der Vers 9 so stark betont, daf3
die Philipper: ,,gelernt, iiberkommen, gehort und gesehen haben®. Die kritische Wiirdigung
der sogenannten ,,menschlichen Werte* im Heidentum setzt eine genaue Kenntnis der christli-
chen Lehre voraus. Der Charakter der christlichen Verkiindigung als einer Lehre wird stark
betont. Der Apostel spricht von: ,,lernen, tradieren, horen und sehen®. Es handelt sich um eine
mundliche, schulmé&Big tradierte Lehre, zu der dann noch das anschauliche Beispiel, das der
Apostel gibt, hinzutritt. Die Losung des Problems, die der heilige Paulus gibt, ist einfach:
Wenn wir das tun, was uns die apostolische Lehre und das Beispiel der Heiligen (Apostel)
zeigt, dann werden wir ,,die Tugenden der Heiden® richtig einschétzen. Zu beachten ist frei-
lich, daB3 uns nicht der umgekehrte Weg empfohlen wird: zuerst ,,die Tugenden der Heiden*
zu Uben und dann in diese Tugenden die christliche Lehre einzubauen. Die Orientierung kann
nicht von den sogenannten nattrlichen Werten, sondern immer nur von der Gbernattrlichen
Lehre aus sich vollziehen, Probleme, deren Losung theoretisch schwierig erscheint — viel-
leicht hatten die beiden Frauen, von deren Streit Vers 2 spricht, tiber eine theoretische Stel-
lung zu den heidnischen Werten gestritten — werden praktisch geldst, wenn wir versuchen,
das zu tun, wozu uns die apostolische Lehre und das apostolische Beispiel auf fordern, dann
aber wird der Gott des Friedens mit uns sein und der theoretische Streit ein Ende nehmen.

10 Es war fiir mich eine groRe Freude in dem Herrn, dal ihr eure Firsorge fur mich habt
wieder auf bltihen lassen. Wenn ihr auch immer daran gedacht habt, so fehlte euch doch eine
Gelegenheit.

11 Nicht als ob ich aus Bedurftigkeit heraus sprache. Denn ich habe gelernt, in meiner Situa-
tion genligsam zu sein.

12 Ich weil in niedrigen Verhéltnissen zu leben und ich weil3 in Gppigen Verhaltnissen zu le-
ben; in alles und jedes bin ich eingeweiht: satt zu werden und zu hungern, reichlich zu haben
und Mangel zu spuren.

13 Alles vermag ich, in dem, der mich starkt.

14 immerhin, es war schén, dal’ ihr mir in der Bedrangnis beigestanden habt.

Die Kirche in Philippi hat dem Apostel eine Unterstiitzung zuteil werden lassen. Wir wissen,

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
18 21.06.2022



dal Paulus in seiner Eigenschaft als Apostel einen Anspruch darauf hatte. Trotzdem macht
der Anspruch, den er erheben kann, die Unterstiitzung noch nicht zu einer ,,Steuer®, sie behalt
den Charakter einer Liebesgabe, fur die der Apostel zu danken hat. Es ist mdglich, daB diese
Interpretation einer pflichtmaRigen Abgabe im Sinne einer Liebesgabe sich aus dem besonde-
ren Charakter des Paulinischen Apostolats erklart. Paulus hebt seine Unabhéangigkeit hervor.
Durch die Gabe der Philipper wird er ihnen nicht horig. Ein Apostel ist nicht ein Angestellter
der Kirche und der Nachfolger der Apostel nicht von einer sich souverén gebardenden Kkirch-
lichen Organisation abhangig. Die Unabhangigkeit reicht bis in die personliche Existenz des
Apostels hinein. Er erhebt keine personlichen Anspriiche, die ihn in Abhéngigkeit von jeman-
dem bringen kénnen. Er bleibt genligsam. Die dirftige Situation, der Hunger, kann ebensowe-
nig von jemandem ihm gegeniiber ausgenutzt werden wie Uppige Verhéltnisse und reichliche
Sattigung. Das kommt daher, weil seine Unabhangigkeit von Menschen in seinem Verhaltnis
zu ,,dem, der ihn stirkt®, ihren Ursprung hat. Weil er ein Apostel Jesu Christi ist, darum ist er
unabhéngig sowohl von Menschen, wie von der jeweiligen Situation, die Menschen ihm ge-
genuber ausnutzen kénnen. Es ist eine schwierige Situation, in der der Apostel, der von Chris-
tus arm in die Welt geschickt wird, sich befindet. Die Welt sieht ,,seine wirtschaftliche Be-
diirftigkeit* und sucht sie auszunutzen, indem sie ihn bald in seiner Armut und bald durch das
Anerbieten einer Wohlhabenheit auf ihre Seite zu bringen sucht. Dieses Aussplren einer
Mdglichkeit, den Apostel in ihre Gewalt zu bringen, hat die Welt gegentiber der Kirche zu al-
len Zeiten wiederholt. Die Kirche kann — wie der Apostel — dieser Gefahr nur entgehen,
wenn sie sich bemiiht, geniligsam zu sein, bedeutet doch ,,Geniigsamkeit™ in diesem Falle
nichts anderes als ein persénliches Gebundensein an den, der die Apostel sowohl wie die
Nachfolger der Apostel ,,in der Trubsal* kraftvoll macht.

15 Ihr wiBt ja auch selbst, ihr Philipper, dal} zu Beginn der Evangeliumsverkiindigung, als ich
von Mazedonien ausging, sich keine Kirche an der Verrechnung von Geben und Nehmen be-
teiligt hat auRer euch allein;

16 ihr habt mir ja auch in Thessalonike ein- oder zweimal etwas fiir meine Bediirfnisse ge-
schickt.

17 Nicht als ob ich die Gabe suchte, wohl aber suche ich die Frucht, die auf eurem Guthaben
reichlich anwachsen mdge.

18 Ich habe alles erhalten und habe Uberreichlich. Von Epaphroditus habe ich eure Gabe
empfangen, ein wohlriechender Opferduft, ein von Gott angenommenes und ihm wohlgefélli-
ges Opfer.

19 Mein Gott aber wird alle eure Bediirfnisse, da er reich ist, in der Glorie erfullen, die in Je-
sus Christus ist.

20 Unserem Gott und Vater Glorie in die Aonen der Aonen. Amen.

Noch einmal wird von der Unterstiitzung gesprochen, die der Apostel von den Philippern er-
halten hat. Ihr Verdienst um den Apostel in der Vergangenheit wird hervorgehoben. Sie allein
haben sich auf die Verrechnung von materieller Unterstiitzung und Evangeliumsverkiindigung
eingelassen. Aber das geschéftliche Bild kann miRverstanden werden, das spurt der Apostel,
darum korrigiert er es. Es kommt ihm nicht auf ihre Gabe an, wohl aber liegt ihm alles an der
Frucht, die seine Verkundigung bei ihnen bringt. Was man ihm gibt, das wird nicht ihm, son-
dern Gott als ein Opfer dargebracht. Wie der Opferduft zum Himmel emporsteigt und als ein
wohlgefélliges Opfer von Gott angenommen wird, so wird dem Apostel und der Kirche ge-

schenkt. Es wird keine ,,Kirchensteuer* auferlegt, sondern in Form eines Geldopfers Gott ein

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
19 21.06.2022



Opfer dargebracht. Und dieses Geldopfer wird der so reiche Gott mit der Herrlichkeit des ewi-
gen Lebens in Christus Jesus vergelten. So spricht auch die altchristliche Liturgie von den Ga-
ben, die dargebracht werden, sie erinnert an das Opfer Abrahams, das Weihrauchopfer des
Zacharias, die Almosenspenden des Kornelius und die zwei Groschen der armen Witwe und
bittet Gott, er mdge fiir die verganglichen Gaben die unvergéanglichen, fir die irdischen die
himmlischen und fur die zeitlichen die ewigen schenken (Markus-Liturgie). Es ist unverkenn-
bar, daB auch Vers 19 und 20 bei Paulus liturgischen Gebetsklang haben. Die Doxologie in
Vers 20 mit dem abschlieBenden Amen macht das offenbar. Es ist bedeutsam, daf? der aposto-
lische und der altkirchliche Brauch, der den Empfang der Spenden mit dem liturgischen Gebet
gleichsam quittiert, in seinen Grundformen sich gleich geblieben ist. Das bedeutet, daf} grund-
sétzlich das Verhaltnis der Kirche zum Geld, resp. zu andern Formen der Unterstiitzung, sich
nicht gedndert hat. Nicht an eine Organisation wird eine Steuer abgeleistet, sondern Gott wird
ein Opfer dargebracht, und dal} Gott dieses Opfer annehmen und vergelten moge, darum betet
sowohl der Apostel als auch der Priester in der Messe. Das Bild des Opfers wird notwendig,
weil es die Genuigsamkeit des Apostels und die innere Freiheit der Kirche zu illustrieren ver-
mag. Keine Unterstiitzungen vermdgen im Ernst diese substantielle Unabhédngigkeit der Kir-
che zu gefahrden, denn die apostolische Kirche kann, wie ihr apostolisches Vorbild, beides: in
niedrigen Verhéltnissen und in Uppigen Verhéltnissen leben, sie kann hungern und kann sich
sattigen, in allen Lagen bleibt die Situation der Kirche gegeniiber Drohungen wie Schmeiche-
leien doch in nichts verschieden von der Situation des Apostels, wie sie Paulus im 4. Kapitel
des Philipperbriefes angesichts einer iber ihn und die Kirche hereingebrochenen Verfolgung
beschrieben hat. Diese Situation aber ist so grof? und auRRerordentlich, daB sie nur mit dem
Lobpreis: ,,Unserem Gott und Vater Glorie in die Aonen der Aonen. Amen* beantwortet wer-
den kann.

21 Gruft in Christus Jesus jeden Heiligen.

22 Es grifien euch die Brider, die bei mir sind, es grifien euch alle Heiligen, ganz besonders
aber die kaiserlichen Sklaven.

23 Die Gnade unseres Herrn Jesus Christus sei mit eurem Geiste!

Mit der Doxologie in Vers 20 ist der Brief eigentlich zu Ende. Wenn jetzt ,,die Heiligen* der
verschiedenen Kirchen Griifie miteinander austauschen, so spricht sich in dem Gruf, der je-
dem einzelnen der ,,Heiligen* gilt, noch einmal die innere Verbundenheit aller Glieder der lei-
denden Kirche aus. Dall von den ,,Heiligen* gesprochen wird, hiangt damit zusammen, dal3 der
eschatologische Charakter des Urchristentums am Schlul? des Briefes noch einmal durch-
bricht. ,,Die Heiligen* sind das im Daniel-Buch geschilderte Volk der Endzeit, gegen das, wie
es in der Apokalypse heift, der Teufel seinen Krieg fihrt (Offb. 13, 7; vgl. Dan. 7, 21). Dal}
die kaiserlichen Sklaven ein besonderes Interesse an den Leiden der Philipper zeigen, erklért
sich wohl daraus, dal’ Philippi eine romische Militarkolonie war. Mit dem Segen, den der
Apostel spendet, endet der Brief, der mit einem apostolischen Segen begonnen hat. Segen
wird am Anfang und am Ende tber die herabgefleht, die in den Leiden der Verfolgung stehen.
Die Gnade unseres Herrn Jesus Christus wird mit denen sein, die um des Namens Jesu Christi
willen leiden, sie wird ,,mit ithrem Geiste* sein, d. h. mit allen denen sein, die in ihrer Person
ihr Ja zu der ,, Triibsal* gesagt haben, die der Vollendung des Reiches Gottes und dem Kom-
men Christi in Welt und Seele vorausgehen muR.

Quelle: Erik Peterson, Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (1940),
Freiburg im Breisgau: Herder 31952,

Peterson - Apostel und Zeuge Christi. Auslegung des Philipperbriefes (Herder)
20 21.06.2022



