Daniel in der Lowengrube (1953)
VVon Reinhold Schneider

Im Dom zu Worms zeigt ein Steinbildwerk des ausgehenden 12. Jahrhunderts den Propheten
Daniel in der Lowengrube. Zwei gewaltige Lowenh&upter ragen neben dem Propheten hervor,
aber sie bedrohen ihn nicht mehr; er ist ihrer machtig geworden; unsagbar lachelnde Milde,
tiefste Leidenserfahrung liegen auf seinem Antlitz. Er hat die Hande zu sanfter Beschworung
erhoben, in den Tieren aber scheint sich kaum FaRbares zu ereignen: die groRen Augen bli-
cken beinahe furchtsam, als erwachten die Lowen aus einem schweren Traume; die Tiere le-
cken die Hand, das Knie des Propheten. Es geschieht, was ein spater Dichter einmal geahnt:
»Der Baum nimmt tierische Gebarden / Das Tier will gar zum Menschen werden< (Novalis).
Die Lowen waren die in Wahrheit Gefangenen; sie werden erlost aus dem Seufzen der Krea-
tur und néhern sich dem Menschen.

Die Heilige Schrift berichtet von dieser Wundertat des Propheten nichts; Daniel wurde, nach-
dem er den vergotzten Drachen zu Babel mit Kiichlein aus Pech, Fett und Haaren zum Bersten
gebracht hatte, vom Konig in den Lowengraben zu sieben Lowen geworfen; auf Gottes Wei-
sung wurde der Gefangene von dem Propheten Habakuk gespeist; nach sieben Tagen fand der
Konig den Propheten mitten unter den Lowen, die wahrend dieser Zeit Hunger gelitten hatten.
Er lie} Daniel aus dem Graben fuhren und Daniels Feinde den Léwen zur Speise vorwerfen.
Im Bericht der Heiligen Schrift wirkt Gott der Herr das Wunder. Aber der Kiinstler zu Worms
trug das Bild Jesu Christi im Herzen, und er konnte den Propheten nicht anders darstellen, als
indem er das Antlitz Jesu Christi andeutete auf den Ziigen Daniels. Christus, der Herr und Er-
I0ser aller Geschopfe, war gekommen; er lebte in den Frommen, war in ihnen méachtig. Chris-
tus war, wie der Evangelist sagt, in der Wiiste, »bei den Tieren« gewesen; und es konnte in
der Vorstellung des Kiinstlers nicht anders sein, als dal? Daniel die qualvolle Gier der Tiere
beschwichtigte und die Tiere verwandelte mit der Liebeskraft Christi. Das vollkommen Neue,
das in der Erscheinung des Herrn in die Welt trat und in ihr zu wirken begann, leuchtet aus
dieser Weiterfithrung der Geschichte Daniels, ihrer Ubertragung vom Alten in das Neue Tes-
tament auf das wunderbarste hervor. Es war alles anders geworden; die geheimnisvollen Vor-
zeichen der Propheten wurden ausgeldst vom Bilde Christi, das Licht seines Antlitzes strahlte
in das Alte Testament, in entriickte Vergangenheit zurlck.

Das Bose leidet furchtbar. Noch steht ein Grauen vor dem Gewesenen in den Augen der L6-
wen; ihr Hunger war ein Fluch; sie waren verzaubert worden in die Gewalt des Bdsen, unstill-
baren Durstens. Es ist nur einer, der diesen Zauber zu l6sen vermag. Dieser eine weifl vom
Leiden der Verbannten, das viel tiefer, viel starker noch als das Bdse ist. Denn sie waren Got-
tes Geschopfe, und ein anderer, der nicht schaffen, nur verderben kann, schlug sie mit dem
Hunger. Jetzt ist des andern Macht gebrochen, und das Paradies, die verlorene Heimat, in der
die Loéwen waren, was sie noch nach Gottes Willen sein sollten — Zeugen seiner Schopfer-
macht —, geht wieder auf. Sie erkennen im Menschen ihren Herrn wieder, der ihnen einst-
mals ihren Namen gegeben, und fligen sich als Befreite unter seine kdnigliche, sanfte Gewalt.

Wir wissen nicht, was der grof3e Kunstler tiberwinden mufRte, bis er diese Wahrheit bilden
konnte. Vielleicht war er in so hohem Male begnadet, dal? er die Aussage der Wahrheit ganz
uber das Personliche erheben konnte. Was er gestaltete, geht die Welt an: indem wir das Bild-
werk betrachten, nicht mehr den Kunstler, sondern uns selber, unser eigenes Herz fragen. Es
ist ein Grund der Liebe, auf dem die Schépfung und alle Geschdpfe ruhen; die sich dieser
tiefsten Gemeinsamkeit bewuf(3t werden, erlangen eine Art von Zaubergewalt, einen Anteil an
der Macht dessen, in dem alles geschaffen, dem alles zu eigen ist. Die tragende Liebe ist un-
uberwindlich, und entsetzlich ist das Leiden derer, die von ihr ausgeschlossen sind. Wenn wir

Schneider - Daniel in der Léwengrube 1 28.05.2022



dieses Leiden erkennen, werden wir den Weg finden zu der Liebe, die erlost. Wo immer wir
verneinen, schlieffen wir uns von der Liebe aus; das Nein gegentuiber dem von Gott Geschaffe-
nen ist das eigentliche Wort des Teufels; da ihm keine Schopfermacht gegeben ist, so vermag
er durchaus nichts anderes, als das Geschaffene zu durchkreuzen, den Geschdpfen, die er ver-
sucht, das Nein ins Herz zu legen. Wer, der sein Herz erforscht, fuhlt nicht, wie sich ihm das
Nein auf die Lippen drangt in der Begegnung mit Menschen und Dingen, mit Landschaften,
mit der Welt! Das Nein ist gewissermalien das leichteste, am raschesten gesprochene Wort;
und da unser Herz versucht wird, unser Auge, das doch des Leibes Licht sein sollte, verdun-
kelt ist, so ist uns das Nein fast immer nédher als das Ja. Es ist eine Folge der Verderbtheit des
Menschen, daR es ihm sehr viel leichter fallt, die Mangel eines Menschen oder eines Men-
schenwerkes zu bezeichnen als die Vorzilge. Denn die Hinneigung zum Nein macht das Auge
hellsichtig, den Verstand scharf. Und doch gibt es eine Art von Erleuchtung, die weit einsich-
tiger und weiser ist als alle Schérfe der Verneinung. Eine Beziehung, die durch ein priméres
Nein hergestellt wird, ist nicht echt; sie dringt nicht bis auf den Grund des Seins und der Liebe
hinab; sie mul} zur Entfernung, Abkehr, Losldsung fiihren. Die VVoraussetzung echter Erkennt-
nis, wahren, gerechten Urteils ist das Ja der Liebe; denn nur dieses Ja erreicht das Sein; die
Verneinung bleibt in dem Netzwerk der Zerstérung haften, das Satan tber die Schopfung ge-
worfen hat. Wir mussen das Bose verneinen, das sich des Geschaffenen bemdachtigt hat; aber
alles, was ist, reicht mit seiner tiefsten Wurzel in den Grund der Liebe, des wahren Seins, an
dem sich ein unbedingtes Nein versiindigen wirde. Wir kénnen einen Menschen in seinem
ganzen Sein nicht verneinen, wie stark auch in ihm das Bdse sein mag; wir kdnnen von einer
Tat, einer Absicht sagen, daR sie bdse seien — und mussen es wohl in vielen Fallen —, von
dem Menschen, der auf diese Weise handelt oder strebt, kénnen wir es nicht. Das Letzte bleibt
in ihm, das er von Gott empfangen hat; an die Rettung dieses Letzten vor dem Bodsen sind
alle, ohne Ausnahme, verpflichtet. Gottes Eigentum darf nicht verderbt werden. Im ganzen
Verlauf des Lebens, der Geschichte, gilt die Mahnung des Apostels: »Darum richtet nicht vor
der Zeit, ehe der Herr kommt« (1 Kor 4, 5). Was Gott geschaffen hat, was Gottes Eigentum
ist, fordert unverletzliche Achtung.

Allein die Liebe, die Christus erreichte und mit ihm die Mitte allen Seins, konnte das verbor-
gene Leiden und Sehnen, die Mdglichkeit der Erlésung in den Léwen erkennen. Der Prophet
und die Lowen begegneten einander ja zu ihrem Heile; die Grube der Raubtiere wurde zum
Ort der Gnade. Denn auch der Gefangene hatte noch eine Freiheit, die ihm niemand zu neh-
men vermochte. Es war die Art, wie er den Lowen entgegentrat: ob in Angst oder in jener
Liebe, die sich mit der Angst nicht vertragt (1 Joh 4, 18). Die Angst héatte das Bose in den Lo-
wen geweckt; sie ist weit ab von Christus und vermag nicht zu l6sen, vielmehr treibt sie das
Bose hervor. Auf der Angst ruht die Macht, das Reich des Bosen; darum steigert und verbrei-
tet der Bose die Angst, wo immer er sein Reich begriinden, ausbreiten, erhalten will. Sein
Reich ist das Reich der Angst; Uber die Angst hinaus vermag es seine Grenzen nicht auszu-
dehnen. VVor dem Frieden dessen, in dem Christus lebt — der Herr selbst ist der Friede nach
den Worten des Apostels (Eph 2, 14) —, zerfallt die Angst und mit ihr das Gewaltreich des
Widersachers und seiner Knechte; nun fallen auch die Ketten des Fluches und der Stinde von
den Geschopfen, und sie nédhern sich dem Wesen, das sie von Anfang an hatten. Der allein,
der furchtlos ist in Christus, kann der Welt zum Heile werden.

Auf diesen Furchtlosen wartet die Welt. Es gibt auch eine Furchtlosigkeit des Besessenen; sie
ist daran zu erkennen, daB sie statt des Friedens die Unruhe und den Schrecken verbreitet.
Diese Furchtlosigkeit vermag sich nur in einer immerwahrenden Bewegung, einem Getrieben-
sein ohne Rast zu erhalten, und da sie selber ohne Friede ist, antwortet ihr auch die Welt mit
Hal’ und Feindschaft; sie ware den Lowen zur Beute geworden und hétte sie gewil3 nicht er-
16st. Denn der Bdse ist uneins mit sich selbst; sein Reich ist in Reiche zerkliftet, die endlos
miteinander streiten, in diesem Streite wachsen und sich wieder zerstiickeln. Nur der Friede,

Schneider - Daniel in der Léwengrube 2 28.05.2022



der nicht von dieser Welt ist, erweist sich als Macht. Dieser Friede hat eine einzige Mitte; die
ihn haben, sind eins, gleichgultig, an welche Stelle die Ordnung oder die Verwirrung der Welt
sie geworfen hat.

Wie sollten die Trager des Friedens dartber erstaunen, daf3 sie in den Graben zu den Raubtie-
ren geworfen wurden? Dies ist ja der Ort, wo der Friede am bittersten not tut, wo allein der
Friede helfen kann; hier muB er sich bewahren. Nur die Augen der Liebe sehen das Briiderli-
che in den von der Gier verschleierten Augen der Raubtiere; die letzte Gnade, die Mdglichkeit
der Verwandlung ist nicht von ihnen genommen. Und wie viele Opfer auch die Raubtiere
schon verschlungen haben, dadurch sich immer mehr berauschend am Blut und immer bitterer
leidend am Durst — einmal muR, einmal wird einer kommen, der ihnen auf eine ganz neue
Weise begegnet. Er lachelt aus einem unendlichen Leiden, das nicht mehr beschwert, das alles
weil, auch den letzten verborgenen Grund des Seins, das arme, immer mil3achtete Geheimnis
der Raubtiere, und er beginnt zu beten, zu singen, zu segnen — und wie aus einer unermefli-
chen Ferne antwortet ihm das Heimweh der Kreatur; und da seine Liebe noch inniger wird,
seine erldsende Sicherheit ganz fest und mannlich ist, danken ihm endlich die leidenden Tiere
mit einer schwerfalligen Gebarde der Liebe. Sie kdnnen nicht widerstehen; sie werden in ei-
nen héheren Bereich gezogen. Gottes Ordnung ist wieder da; der von Christus Durchherrschte
hat sie zuriickgebracht.

So ist kein Ort des Entsetzens, der nicht zum Heiligtum werden kann, zum Schauplatz der
Heilsgeschichte, der Heimkehr der verlorenen Welt. Auch dem &uRersten Frevel ist noch die-
ser Sinn zu eigen, daB er den Heiligen ruft, der das Leiden des Frevlers erkennt und seine Tat
zum Lobe wendet. Aber der Heilige ist nicht allein und kommt nicht von ungeféhr; er steht im
Gnadenreiche, selbst wenn er allein ausharrt unter den Raubtieren; unbekannte Beter stitzen
seine Arme und starken seinen Frieden, und ungezahlte, die wohl die Kraft nicht bekommen
hatten, die Raubtiere zu segnen und die Welt von ihnen zu befreien, haben um den Heiligen
gefleht und um seine Tat. Er, in dem Christus lebt, ist die einzige Hoffnung der Welt. Denn
was ware damit gewonnen, dal3 ein des Schwertes Mdchtiger die Raubtiere totete? Das Hel-
dentum eines solchen Streiters reichte doch nicht aus. Der Bose selbst wiirde nicht getotet,
und die Kreatur, die er bewohnte, ware ihm nur endgiltig anheimgefallen. Und gerade das
darf nicht geschehen. Die Schopfung verwindet es nicht, daB ein einziges ihrer Glieder in den
Abgrund stiirzt. Alles, was geschaffen ist, alle Kreatur soll heimkehren durch Christus zum
Vater. Die Zeit ist verloren, die nur fir ein einziges Geschopf diesen Weg der Heimkehr nicht
mehr weil3. Vielleicht wollte dies der Kinstler sagen, der, wie wir, in der Geschichte lebte
zwischen den Gewalten, am Orte des Frevels, der zum Gnadenorte werden sollte. Wie die Be-
drohung durch die Raubtiere immer dieselbe ist, so ist nur eine einzige Lésung maoglich in ei-
ner jeden Zeit, auch in der furchtbarsten, da ein Geschlecht unter die entsetzlichsten Bestien
geworfen wurde: es geht darum, daB Christus in uns den Kreaturen allen, ohne eine einzige
Ausnahme, begegnet.

Quelle: Reinhold Schneider, Gesammelte Werke, Bd. 9: Das Unzerstorbare. Religitse Schrif-
ten, Frankfurt a.M.: Insel, 1978, S. 460-466.

Schneider - Daniel in der Léwengrube 3 28.05.2022



