Uberlegungen zur gegenwartigen Diskussion tiber Heiligenverehrung
Von Dietrich Ritschl

Die Verknlpfung von ernster theologischer Argumentation, 6kumenischem Streben und
doxologischer Freude, die fiir den Jubilar, Professor Jean-Louis Leuba, seit so vielen Jahr-
zehnten kennzeichnend ist, ladt an diesem Ort zur kurzen Darlegung einer Reflexion tber ein
Thema ein, das neben theologischer Strenge und 6kumenischer Geduld auch Einsicht in die
Eigenart doxologischer Sprache verlangt. Es geht um die Frage der Heiligenverehrung, die
teilweise als selbstandiges Thema, teilweise im Zusammenhang mit einer erneuten Analyse
der Marienverehrung und der Mariologie in 6kumenischen Gremien Aufmerksamkeit gefun-
den hat. Gemeinsame 6kumenische Arbeitsthemen zerfallen bekanntlich ein zwei Gruppen: in
Fragen der Theologie und Frommigkeit, die allen am Gesprach beteiligten Traditionen ge-
meinsam vertraut oder dhnlich wichtig sind, und in solche, die nur dem einen, aber nicht dem
andern Partner am Herzen hegen. Marien- und Heiligenverehrung gehdren zweifellos zur
zweiten Gruppe. Damit ist von vorneherein eine Unsymmetrie gegeben, die von den dem
Thema gegeniber neutralen oder gar ablehnenden Gespréachspartnern besondere Geduld und
echte 6kumenische Neugierde verlangt. Geduld ist nétig, um die alten Kontroversfragen aufs
neue zu sichten, die Kritiken zu tUberprifen, und echte Neugierde ist eine unverzichtbare
Grundhaltung fur jeden ehrlichen Dialog, denn es kénnte doch sein, dall meine Neutralitét o-
der Ablehnung irrig war und es Einsichten zu gewinnen gilt, die ich bislang nicht hatte. Es ist
ein Zeichen 6kumenischer Liebe, eine mir fremde Frage und mit Skepsis betrachtete Position
doch zu meinem theologischen Thema zu machen, wobei sozusagen die neugierige Liebe als
VorschuR das leisten muR, was meine eigene theologische Tradition nicht oder noch nicht er-
maoglicht.

Moderne Sprachphilosophie, besonders aus dem Bereich analytischer Philosophie im engli-
schen Sprachbereich, ermdglicht dem Theologen die Verwendung eines neuen Organons, das
vielleicht zu tieferer Analyse und breiterer Toleranz beféhigen kann als das bisher verwendete
philosophische Ristzeug. Wenigstens kdnnen die Grenzen der Sprache sowie auch wichtige
Unterscheidungen, etwa zwischen deskriptiver und askriptiver (referierender und doxologi-
scher) Sprache, klarer erkannt werden. Jingste Diskussionen tiber Marienverehrung und Mari-
ologie! haben schon gezeigt, welche neuen Einblicke durch differenzierte Handhabung der
Analyse der Sprachgestalt gewonnen werden kdnnen. Manche mariologische Formulierung
kann wie eine »Alloiosis« fur eine andere Aussage aufgefalit werden, die aus irgendwelchen
Griunden (vielleicht auch kritisierbaren und verwerflichen Griinden) nicht gemacht wird. So
sind bekanntlich viele mariologische Aussagen ein »modus loquendi« fiir ekklesiologische
Sachverhalte. Sollte dies bei der Verehrung von Heiligen auch der Fall sein? Die Einsicht als
solche wiirde freilich friihere Kritik nicht automatisch ausloschen, sie wiirde die Gewichte
aber anders setzen und vielleicht auch protestantischer Theologie und Kirche einen neuen Zu-
gang zu Traditionen eroffnen, die nur teilweise zu recht abgelehnt worden waren. Im Fall der
Mariologie bzw. der von ihr scharf zu unterscheidenden Marienverehrung hat es sich in jings-
ten Diskussionen gezeigt, daB vielleicht tiber das erste Dogma (theotokos, 431) 6kumenischer
Konsens erreicht werden kdnnte, daR vielleicht das zweite (semper virgo 55 3) als modus lo-
quendi flr eine konsensfahige theologische Einsicht aufgefa3t werden kann, daR hingegen das
dritte (immaculata conceptio, 1854) sowie das vierte Dogma (assumptio, 1950) auch einer ge-
duldigen Analyse als einer mdglichen »Alloiosis« flr etwas anderes, oder als eines Riick-

1vgl. Heiko A. Oberman, »The Virgin Mary in Evangelical Perspective, in: Journal of Ecum. Studies, Vol. I,
Nr. 2, 1964, 271-298. S. auch »Maria, Evangelische Fragen und Gesichtspunkte«, hg. Catholica-Arbeitskreis der
VELKD, Hannover 1982, dort Lit. Vgl. auch D. Ritschl, »Uberlegungen zur gegenwértigen Diskussion (iber Ma-
riologie«, in diesem Band S. 40-59.

Ritschl - Uberlegungen zur gegenwértigen Diskussion tber Heiligenverehrung
1 09.05.2022



schlusses aus einer Anzahl von theologisch méglichen Ruckschlissen, eines Umkehrschlusses
also, kaum standhalten kdnnen. Dabei ist es historisch interessant, daR3 die Orthodoxie des Os-
tens gerade diese beiden Mariendogmen des Westens nicht akzeptiert hat.

Nun ist das Phanomen der Heiligenverehrung ungleich weniger durch altkirchliche und dann
durch rémisch-katholische Dogmenbildung inhaltlich bestimmt und exklusiv definiert als die
Verehrung Marias und die aus ihr hervorgegangene Mariologie als einer — logisch gesprochen
— autonomen Paratheologie. Aber es gibt in der Orthodoxie eine tief verwurzelte und unauf-
gebbare Tradition der Heiligenverehrung und in der katholischen Theologie und Kirche be-
steht eine Fille von dogmatischen Deduktionen aus ekklesiologischen Obersétzen, die eine
auf Autonomie hinstrebende Theologie der Heiligen in deskriptiver Sprache erlaubt. Sie recht-
fertigt nicht nur in der Frommigkeit langsam gewachsene Verehrung von Heiligen, sie stimu-
liert und reguliert sie auch inhaltlich. Welche Positionen kann Theologie und Kirche reforma-
torischer Tradition durch ein neues Uberdenken dieser Sachverhalte anstreben und zu entfal-
ten hoffen? Das soll im folgenden in rein systematischer Weise skizziert werden. Die histori-
sche Arbeit ist bereits geleistet worden und muR hier nicht wiederholt werden?,

1. Die Hochschéatzung der Heiligen in der 6stlichen Orthodoxie

Um es vorweg zu sagen: die Mdglichkeit eines Konsenses zwischen der dstlichen Orthodoxie
und reformatorischer Tradition hangt in der Frage der Heiligenverehrung — und nicht nur hier
— an der Entscheidung, ob die altkirchliche® und orthodoxe* Rede von der theiosis, der Ver-
gottlichung, letztlich dasselbe besagen will wie die westliche Lehre von der Rechtfertigung.
Wenn dies nicht der Fall ist, wie Harnack und die ihm folgenden Autoren urteilten, dann wird
westliche reformatorische (vielleicht auch katholische) Theologie vor der Heiligentradition
der Orthodoxie weiterhin als vor einem vielleicht dsthetisch interessanten aber inhaltlich frem-
den Phanomen stehen. Wenn aber tiefere theologische Analyse und inhaltliche Ubersetzungar-
beit zur Erkenntnis eines bereits vorhandenen, wenn auch verborgenen Konsenses flihren
konnte, so ware der Weg fiir einen Lernprozel auch in protestantischen Kirchen offen. Gerade
das Gespréach mit der Orthodoxie konnte diese Befreiung herbeifiihren, weil hier die meisten
der protestantischen VVorbehalte und Kritiken gegentiber westlich-katholischer Heiligenvereh-
rung nicht verfangen.

Wir mdgen Reserven gegenuber der orthodoxen Lehre haben, das Christsein sei als ein »Pro-
zelB« vom Alten zum Neuen hin, vom sakramentalen zum geheiligten Status hin zu verstehen.
Wir dirfen dann aber nicht tGber angeblich »statische« Elemente in der orthodoxen Theologie
und Anthropologie klagen. Die »Stufen, die es auch nach einem modernen Autor wie A. I.
Osipov zu »erklimmen<® gilt, sollten nicht zu eilig als via salutis nach der Art des klassischen
Methodismus oder auch des kontinentalen Pietismus interpretiert werden. Gerade der von
Harnack der Orthodoxie vorgeworfene Automatismus der Erl6sung wird durch den standigen
Hinweis auf das dynamische Wirken des Heiligen Geistes im Leben der Glaubigen widerlegt.
Die altkirchliche Formulierung, daR die Glaubigen »durch den Sohn« und »im Geist« vom
Vater adoptiert werden, d.h. in der Sprache der Kappadozier und ihrer Nachfolger, dal3 sie an
den energeiai, den gottlichen Energien, die nicht von dieser Welt sind, teilhaben, birgt eine so

2vgl. in: Die Hoffnung auf die Zukunft der Menschheit unter der VerheiRung Gottes, hg. Kirchl. AuRenamt der
EDK, Frankfurt 1981 (= Beiheft Nr. 41 zur OR), die Aufsitze von A. I. Osipov (96-113) und G. Kretschmar
(114-136), dort Lit.

3 Vgl. D. Ritschl, »Die Einheit mit Christus im Denken der griechischen Vater, in: ders., Konzepte, Ges. Auf-
satze, Patrist. Studien, Bd. |, Bem 1976, 78-101.

4S. z.B. A. I. Osipov, »Die Heiligen als Zeichen der Erfiillung von Gottes Verheifung fir den Menschen, in der
in Anm. 2 gen. Publikation, 96-113.

5 A.I. Osipov, a.a.0., 97.
Ritschl - Uberlegungen zur gegenwértigen Diskussion tber Heiligenverehrung
2 09.05.2022



differenzierte und reiche Theologie in sich, dal? ein direktes Vergleichen ihrer sprachlichen
Endergebnisse mit westlich-reformatorischen Standardthesen kaum sinnvoll sein kann. Dem
Westen (freilich auch der rom.-katholischen Tradition) fehlt das Konzept der »Energien«. Das
ist schon oft als Nachteil beklagt worden. In der Frage der Heiligen, ihres VVorbildes und ihrer
Verehrung, wirkt sich diese theologische Differenz aus der Gotteslehre besonders stark aus.
Mindestens die apophatische Seite theologischen Vorgehens muf3 dem Westen weitgehend
verborgen und fremd bleiben und in seiner Beurteilung der Orthodoxie immer wieder zu dem
Verdikt fiihren, dort sei Entweltlichung und damit auch das Fehlen von Sozialethik ein typi-
sches Merkmal oder eine Folge der Rede von der »Vergottlichung«. An dieser Stelle muf zu-
kiinftige 6kumenische Arbeit Wichtiges leisten. Dabei wird es besonders schwierig sein, die
unterschiedlichen Zeitbegriffe in Ost und West der Kirche zu analysieren und in die Sprache
der jeweiligen Gegentradition zu Ubersetzen. Daran wird sich dann auch entscheiden, ob west-
liche (reformatorische) Theologie mit der fiir die Orthodoxie so zentralen Vorstellung der
Transfiguration etwas anfangen kann: ist sie ein zeitlicher VVorlaufer oder ein Zeichen der
Auferstehung? Soll sie von der Transfiguration von Jesus her als Vorwegnahme verstanden
werden, und wenn ja, ist sie von der Verklarung Christi her auf die Glaubigen ubertragbar?
Dieser Gedankengang ist — als Analogie sowie als Deduktion — reformatorischer und letztlich
auch katholischer Denkweise fremd. Er ist aber ein durchaus mdglicher Gedankengang, der an
westliche Voraussetzungen ankniipfen konnte.

Das wesentliche an der ostkirchlichen Lehre — sie ist ja eigentlich keine Lehre sondern eine
Frommigkeitstradition — von den Heiligen und der ihnen gebihrenden Verehrung ist nicht ein-
fach aus der Historie zu erkl&ren. Freilich ist es historisch richtig, auf die doppelte Wurzel zu
verweisen, auf die Mértyrerverehrung und die damit verbundenen Feste einerseits, sowie auf
die Bedeutung der Askese und des vorbildhaften, geheiligten Lebens andererseits. Zentraler
ist die Feststellung, daR es beim ganzen Phanomen der Heiligen um nichts weniger als um die
sichtbare Manifestation der Wirkung des Heiligen Geistes geht. Mir ist die Klage, die westli-
che, besonders die protestantische Theologie, habe keine »Lehre vom Heiligen Geist« entfal-
tet, immer als Ubertrieben erschienen; die Griinde sowie die geheimen Anliegen fir diese Kla-
ge erscheinen mir sogar als suspekt. Aber es ist sicher richtig, daB unsere theologische Tradi-
tion vor der Bezeichnung konkreter »Manifestationen« der Wirkung des Heiligen Geistes zu-
rickgeschreckt ist. Hier aber liegt ein wesentliches Moment ostkirchlicher, orthodoxer Beto-
nung der trostlichen, zeichenhaften Funktion der Heiligen. Es ist fast unndétig hier zu betonen,
dal3 naturlich auch ostkirchliche Theologie vom paulinischen Sprachgebrauch weil3, nach dem
alle Glaubigen als »Heilige« bezeichnet werden kdnnen. Nein, es geht um die besondere Ma-
nifestation! Sie zeigt sich weniger im Moralischen als im Himmlischen, weniger in der Quali-
tat als in der vom Geist gewirkten Zeichenhaftigkeit, weniger im Fal3baren als im Erhofften.
Was wir in gangiger protestantischer Sprache als Einbruch des Neuen in das Alte, als Liebe in
einer Welt von HaR, als Demut inmitten von Hochmut bezeichnen, das genau meinen ortho-
doxe Christen, wenn sie in ihren Heiligen den »neuen Menschen«, Heiligkeit der Demut und
Liebe, Askese, und im individuellen Leben »eine Stille,... ungemeine Siil3e,... ungeheure Freu-
de, ... unbeschreibliche Warme, ... und Wohlgeruch«® zu erkennen meinen. Die protestanti-
sche Gegenfrage wird schnell darauf gerichtet sein, ob man Gberhaupt in einem individuellen
Menschen die kainektisis zu erkennen hoffen kdnnte. Unsere Theologie hat uns streng ange-
wiesen, das Neue nur in Jesus Christus sehen und feiern zu wollen. Es ist die Frage, ob wir in
dieser theologischen Richtigkeit nicht die Konkretion zu verlieren in Gefahr waren.

Die Heiligen der Ostkirche sind nicht wie die der romisch-katholischen Frommigkeit GeféaRe
gesammelter und gar tberschissiger Gnade oder Verdienste. Dieses Denken ist der Orthodo-
xie fremd. Vielmehr sind sie Zeichen der wirklichen Gegenwart des Geistes Gottes unter den

6 Serafim v. Sarov, zitiert bei A. I. Osipov, a.a.0., 112,
Ritschl - Uberlegungen zur gegenwértigen Diskussion iiber Heiligenverehrung
3 09.05.2022



Menschen, und sie kénnen darum als Paradigmen ethischer Haltungen oder Entscheidungen
verehrt werden. Das ist aber nur eine sekundére Funktion. Primér ist ihr Zeichencharakter als
Manifestationen der Wirklichkeit gottlicher Gegenwart, d.h. der Partizipation geschichtlicher
Menschen an den »Energien« der Trinitat im Heiligen Geist. lhre Spiritualitdt — ein bei uns
wieder h&ufig gebrauchter und gewiR nicht unproblematischer Terminus — ist nicht eine in ih-
nen ruhende Qualitét, vielmehr ist sie ein Transparent fir das den Menschen zugewandte Wir-
ken der Trinitat. Die Heiligen wirkten im Leben so wie die Ikonen im Bildhaften.

2. Die Verdienste der Heiligen in klassisch romisch-katholischer Tradition

Es genligt, wenn ich hier ganz kurz rekapituliere, was klassisch rémisch-katholische Tradition
iiber die Heiligen lehrt’. Es soll damit freilich nicht behauptet sein, alle heute einfluBreichen
katholischen Theologen — oder die Glaubigen insgesamt — machten sich die klassische Lehre
zu eigen. Ahnlich fundamental wie fiir die Orthodoxie die theiosis fiir das Verstandnis und die
Verehrung der Heiligen, ist fur unsere katholischen Mitchristen das quantitative Verstandnis
von Gnade. Es ist fast peinlich, sich so auszudriicken, denn an dieser Stelle ist wohl klassisch-
katholische Theologie am ehesten verwundbar und protestantischer Hochmut kann hier die
leichtesten Siege feiern. Und mehr noch: viele katholische Exegeten und Dogmatiker stimmen
mit den klassisch-protestantischen Kritiken weitgehend uberein. Um die Tradition aber sozu-
sagen in ihrer Mitte greifen zu kénnen, muR doch auf klassische Definitionen zuriickgegriffen
werden. Und um Definitionen handelt es sich hier in der Tat.

Voraussetzung theologischer Argumente zum Thema der Heiligen ist die Umdefinierung der
Worte »communio sacramentorums« im Sinn des gemeinsamen Besitzes heiliger Giiter8. Auch
wer diese Interpretation konkret ablehnt, muf3 doch, um der katholischen Besonderheit des
Verstandnisses der Heiligen gerecht zu werden, lehren, daB die Heiligen als Glieder des mys-
tischen Leibes Christi an »etwas« teilhaben, dal? sie sich selbst, anderen (Lebenden oder Ver-
storbenen), sowie Gott zuwenden kdnnen. Eine der ersten Feststellungen in der dogmatischen
Reflexion Uber Heilige ist aber die These, lebende Glaubige kénnten sinnvoll flr Verstorbene
beten. Dies wiederum basiert auf der These, Lebende konnten »durch die im Gnadenstand
verrichteten guten Werke fiireinander Gaben von Gott de congruo verdienen«®. Stellvertre-
tende »Genugtuung« durch »die im Gnadenstand verrichteten BuBwerke« ist, auch von re-
formatorischer Theologie her, wohl eine verstandliche Vorstellung. Sehr viel schwieriger ist
die weitergehende Lehre, die Heiligen im Himmel zu verehren »und sie um ihre Firbitte an-
zurufen«!!, darum schwierig, weil damit doch ein »Weiterleben, also eine Fortsetzung sub-
jektiven BewuRtseins statuiert wird. Man konnte diesen Gedanken naturlich leicht dadurch re-
lativieren, dall man auf mittelalterliches Weltbild und seine méglichen Folgevorstellungen
verweist. Theologisch wichtiger aber ist die grundsétzliche Frage, ob wir heute wirklich von
einer spirituellen Aktivitat verstorbener Glaubiger sinnvoll sprechen kénnen und wollen. Wie
unterschiede sich diese christliche Rede von den verschiedenen aus der Religionsgeschichte
bekannten (und noch heute getibten) Formen des Ahnenkultes? Wie ernst wird hier noch der
Tod als wirklicher Tod eines Menschen, eines Glaubigen, genommen? Ich habe in afrikani-
schen Landern erfahren, wie lebendig die Vorstellung ist, die verstorbenen Ahnen wirkten heu
te in Zorn und Behitung noch auf die Lebenden ein — inwiefern wollen wir Christen uns von
diesen Angsten und Hoffnungen unterscheiden?

L. Ott, GrundriR der kath. Dogmatik, Freiburg 19615, dient mir hier mit der Summierung der dogmatischen
Sétze sowie der Belegstellen aus der Tradition als typisches Lehrbuch.

8L.0tt, a.a.0., 378f.

°L.Ott, a.a.0., 381.

0. Ott, ebd.

1. Ott, a.a.0., 383.
Ritschl - Uberlegungen zur gegenwértigen Diskussion tber Heiligenverehrung
4 09.05.2022



Noch wichtiger aber als die Frage nach der Ernsthaftigkeit des Todes ist die eingangs er-
wahnte Problematik der Quantifizierbarkeit der Gnade. L. Ott lehrt noch unmiverstandlich,
dal? die Suffragien als satisfaktorischer Wert der guten Werke Gott »als Ersatz fur die zeitli-
chen Siindenstrafen angeboten« werden kénnen??, und daf die »Heiligen des Himmels« ihrer-
seits lebenden Menschen sowie »den armen Seelen im Fegfeuer durch ihre Firbitte zu Hilfe
kommen« konnen®3. Bei all diesen vikariatsmaRigen Handlungen ist ein UberschuR an gna-
denwirkenden Gehorsamstaten entscheidend wichtig; diese Grundthese wird durch etliche
papstliche Verlautbarungen belegt und bestétigt. Die Frage der Verehrung der Heiligen tritt
gegeniiber diesen Uberlegungen weit in den Hintergrund. Sie ist, historisch geurteilt, ein Er-
gebnis der westlichen Position in der ikonoklassischen Kontroverse, als solche kein echtes
theologisches Problem fur den westlichen Theologen, schon darum nicht, weil die damaligen
Voraussetzungen des Streites — neuplatonisches gegentiber pragmatischem, sprich aristoteli-
schem Verstandnis — gewif3 nicht mehr die unsrigen sind.

Was »niitzen die Heiligen« in unserer Stellung gegenuber Gott? Solche Fragestellung ist der
ostlichen Orthodoxie vollig fremd, sie ist aber ein wesentlicher Teil romisch-katholischer
Frommigkeit und Theologie. Die Argumentation besteht aus einer langen Serie von Deduktio-
nen aus Obersétzen, genauer, aus Deduktionen von Deduktionen. Sprache, die eigentlich as-
kriptiv, doxologisch sein sollte, wird in katholischer Dogmatik zur Deskription: die Heiligen,
sofern sie verstorben sind, sind bewufte Individuen, sie »haben« Gnadenquantitéten, die an-
dere Glaubige nicht haben oder hatten, sie kénnen angerufen werden, bewirken etwas Gott
und Menschen gegeniiber, kein Wunder, dal} den Glaubigen empfohlen wird, sie zu verehren.
(Die von Protestanten — und in der Alten Kirche bereits von Vigilantius — verurteilte Reliqui-
enverehrung ist so schlimm ja nicht, wenn man an die psychologische Wirkung eines Fetisch
denkt; theologisch »schlimm« ist die VVorstellung einer Gnaden-»wirkung«. Ich personlich
freue mich Uber eine Krawatte von Dietrich Bonhoeffer und eine kupferne Teekanne, von ihm
in Barcelona gekauft, die mir seine Schwester geschenkt hat, was wirde mich dazu treiben,
diese Objekte je als gnadenwirkend zu verstehen?)

Aber auch hier wirkt ein spezifisches Zeitverstandnis. In einer Diskussion in der »Arbeitsge-
meinschaft christlicher Kirchen« in Deutschland und Berlin-West entgegnete mir ein ge-
schatzter katholischer Kollege auf die Behauptung, katholische Heiligenverehrung misse sich
gegen den Vorwurf des »christlichen Ahnenkultes« zu wehren wissen, hier sei ein anderes
Zeitverstandnis anzuwenden: das Leben von Maximilian Kolbe oder von Dietrich Bonhoeffer
sei als ein »Gebet« zu verstehen, das in der Zeitlosigkeit Gottes (hier liegt naturlich ein Prob-
lem!) heute noch als Gebet zu verstehen sei, in dessen Kraft und Demut ich mich aufgehoben
fiihlen kann. Dieser Gedankengang ist vollig nachvollziehbar. Anders aber steht es mit der in
katholischer Dogmatik gerechtfertigten und von Papst Johannes Paul I1. beanspruchten Behii-
tung durch die Gottesmutter Maria bei dem Attentat auf ihn am 13. Mai 1981. Es ist eine Sa-
che, ob die Heiligen (und Maria) fiir uns betend gedacht werden — eine nachvollziehbare Vor-
stellung in Grenzen —, eine andere Sache aber, ob die Heiligen (und Maria) als Agenten unse-
rer Behiitung tétig gedacht werden kénnen. Welche »Alloiosis« oder welcher »modus loqu-
endi« ware wirksam und verstandlich, wenn es sich um letzteres handeln sollte? Es mif3ten
schon Maria und die Heiligen als »Alloiosis« fiir »Gott in Jesus Christus« statuiert werden,
was erhebliche Schwierigkeiten bedeuten wird. Mindestens wird man fragen mussen, welche
regulatorische Funktion eine solche dogmatische These haben wiirde, denn dogmatische The-
sen sollen doch — neben vielleicht anderen Funktionen — regulative, d.h. den Dialog zwischen
den Glaubigen steuernde Funktion haben. Was wirde hier gesteuert? Wiirde nicht viel eher
Neues, Steiles behauptet, das aus anderen Quellen nicht abgeleitet werden kann? Auch hier

12, ott, a.a.0., 387.

131 Ott, a.a.0., 388.
Ritschl - Uberlegungen zur gegenwértigen Diskussion tber Heiligenverehrung
5 09.05.2022



wird in Zukunft in 6kumenischer Arbeit entscheidend Wichtiges neu bedacht werden mdissen.
Eine Schwierigkeit, die bereits vorauszusehen ist, wird in diesem Dialog darin bestehen, die
genuin theologischen von den weltanschaulichen und allgemein kosmologischen Fragen abzu-
trennen, also die im Evangelium der Bibel enthaltenen Aussagen vom Rahmenwerk der Vor-
stellung, verstorbene Menschen seien »im Himmel« weiterhin als Agenten fir dies oder jenes
tatig, loszuldsen. Das ist nur in sekundarer Weise eine theologische Frage, primar handelt es
sich hier um die unkritische Ubernahme oder um die kritische Umformung antiker und mittel-
alterlicher Welt- und Himmelsvorstellungen. Katholische Theologen verweisen hier auf die
Diskrepanz zwischen offizieller Theologie und tatsachlicher Frommigkeit. Protestantische
Theologie miRte dasselbe tun, ware nicht durch ihren Rigorismus offiziell der Himmel »ent-
leert« worden, d.h., ware nicht seit Jahrhunderten den Gl&ubigen gesagt worden, ihre Vorstel-
lungen vom Weiterleben ihrer geliebten Verstorbenen seien theologisch hochst fragwirdig, in
Wahrheit sei »der Himmel« nur von der Trinitat bevolkert, die Verstorbenen seien alle »im
Gedachtnis Gottes« aufgehoben. Ich selbst bekenne mich an diesem Punkt fiir schuldig: auch
ich habe so gelehrt und gepredigt, weil mir andere — konkretere — Vorstellungen suspekt sind.

3. Die klassisch protestantische Kritik

Noch weniger als eine Summierung der katholischen Lehre von den Heiligen ist hier eine Zu-
sammenfassung der klassisch protestantischen Kritik vonnéten. In ihr geht es einzig um ein
Prinzip: um die Wahrung der Einzigkeit Christi bei allem, der Demonstration des wirklich
Neuen, der wahren Heiligkeit, Flrbitte und Firsorge. Er allein ist der Hohepriester genannt,
der standig fur die Glaubigen, ja fur die ganze Welt, Flrbitte leistet und einsteht. Zugleich
aber hat protestantische Theologie — wohl zu recht — den Glaubigen immer wieder den Weg
verwehrt, in Jesus von Nazareth das direkte »\VVorbild« christlichen Lebens zu sehen. Die ver-
schiedenen Modelle einer »imitatio-Christi-Ethik« sind immer wieder unter dem Hinweis, wir
Christen seien nicht Christus, kritisiert worden. Damit bleibt freilich die Frage unbeantwortet,
an wem wir uns orientieren sollen. Und hier setzen natirlich auch die Probleme ein. Wer ist
denn dann unser Vorbild? Wollte man die ganze Frage der Heiligenverehrung auf das Phano-
men des Vorbildes reduzieren, so wiirde es sich schon lohnen, die protestantische Position zu
verlassen.

Georg Kretschmar hat in einem souverdnen Artikel die historischen sowie die theologischen
Bedenken, Offenheiten und Moglichkeiten reformatorischer Theologie gegeniiber dem Phéno-
men der Heiligenverehrung aufgezeigt'*. Unter Verweis auf Conf. Augustana XXI und aus-
giebige Literatur zum Thema antwortet er in fiir ihn typischer Verbindung von historischer
Grundlichkeit und theologischer Demut auf Professor A. I. Osipovs Referat Uber die ortho-
doxe Stellung zur Frage der Heiligenverehrung. Auch er denkt, — er spricht fiir Lutheraner,
aber wohl auch fiir uns Reformierte — ein neues Erlernen der Verehrung von Heiligen sei sinn-
voll und notwendig. H.-J. Held, der Président des Kirchlichen AuRenamtes der EKD, vertritt
einen ahnlichen Standpunkt®®. Aber wo belassen uns diese Einladungen und Ermahnungen?
Sollen wir uns eher der orthodoxen oder der romisch-katholischen Fassung der Heiligenvereh-
rung positiv zuwenden?

4. Neue Offenheit gegentiber Heiligenverehrung

Psychologische Uberlegungen scheinen — sehr zu unrecht — nicht in theologische

14 G. Kretschmar, »Die Heiligen als Zeichen der Erflllung von Gottes VerheiRung fir den Menscheng, in: Bei-
heft zur OR, Nr. 41, 114-136.
15 H.-J. Held, »Im Dialog mit der Russischen Orthodoxen Kirche. Zum VIII. Gesprach zwischen der russischen

Orthodoxie und der Evang. Kirche in Deutschland, Odessa, Oktober 1979«, in: OR 29, 1980, 350-358.
Ritschl - Uberlegungen zur gegenwértigen Diskussion tber Heiligenverehrung
6 09.05.2022



Argumentationen zu passen. Die Angst der Theologen, vor allem protestantischer Theologen,
vor psychologischen Argumenten, hat erklarbare theologiegeschichtliche Griinde, sie wird
sich aber in den kommenden Jahren bitter rachen, sollte nicht eine Anderung eintreten. Wir
leben in einer Zeit, in der viele Menschen, besonders die Jugend, nach Vorbildern suchen und
sie nicht finden. Ich habe dies in der Kirche sowie in meinem anderen Beruf, in psychothera-
peutischer Praxis, in erschreckendem Mal3e erfahren. Kein Wunder, daR viele Jugendliche
nach »Gurus« und anderen Vorbildern suchen, wenn wir Theologen in den Kirchen, wenigs-
tens den protestantischen, ihnen die Vorbilder vorenthalten. Aber sind Heilige — G. Kre-
tschmar nennt in ausfiihrlicher Darlegung als Beispiele Antonius in Agypten, Franz von As-
sisi und Dietrich Bonhoeffer'® — nur »Vorbilder«? Ostliche Orthodoxie mag uns hier unter-
stiitzen, wiewohl ihr Verstandnis von Heiligen nur sekundér sich mit der Vorstellung von
Vorbildern deckt. Kénnte nicht das Gott dargebrachte Gebet der Heiligen in katholischer VVor-
stellung auch eine Lehre und Anregung fur uns sein, sofern wir uns weiterhin an die Kritik re-
formatorischer Tradition halten, keine Konzepte von einem thesaurus ecclesiae, einer quanti-
tativen Vorstellung von Gnade, zu akzeptieren? In diesem Zusammenhang mdchte ich erwah-
nen, dal’ der deutschsprachige Protestantismus besonders sprode gegenuber der Vorstellung
von Heiligen tberhaupt zu sein scheint. In der englischsprachigen Welt, in der ich zwanzig
und mehr Jahre gelebt habe, ist auch dem evangelischen Kirchenmitglied — von den Anglika-
nern nicht zu reden — das Interesse an den Gestalten des Neuen Testamentes viel mehr vertraut
als uns. Das mag mit einer gewissen Naivitat in neutestamentlicher Exegese im Hinblick auf
den historischen Jesus und seine Umwelt zu tun haben. Das Ergebnis ist jedenfalls, daf} unter
den Gemeindegliedern unproblematisch von »St. James«, »St. Paul«, »St. Philip«, »St. John«
gesprochen wird und die Kirchengebdude in England, dem reformierten Schottland und in
Amerika sowie in Australien — und ich schreibe diese Zeilen in Australien — tausendfach nach
diesen »Heiligen« benannt sind, in der anglikanischen Kirche nach »St. Mary«. Das ist keine
unwichtige Beobachtung. Unter diesen Protestanten (mit einigem Risiko beziehe ich hier die
Anglikaner mit ein) ist die Vorstellung, die Mit-Personen von Jesus seien »Heilige«, und es
gébe seither auch »Heilige«, nicht ungewohnlich. Wir taten gut daran, diese Vorstellungen
neu zu bedenken und unsern protestantischen Purismus, alle seien »Heilige« oder niemand,
einer grindlichen Revision zu unterziehen. Allerdings sehe ich keinen Weg, auch keinen noch
so raffinierten sprachphilosophischen, die Rede von den akkumulierten Verdiensten der »Hei-
ligen im Himmel« aus der klassisch-katholischen Dogmatik interpretativ als »modus loqu-
endi« fur dies oder jenes zu rechtfertigen. Ich denke — so lieblos das tont — dies sei im klassi-
schen Katholizismus nichts anderes als ein Uberbleibsel aus den psychologisch erklarbaren
Urgrlnden religionshistorischer Ahnenverehrung. Aber dafir méchte ich offen sein: daR die
Verstorbenen mit Gott in besonderer Beziehung stehen und dal3 ihr Leben, ihr Opfer und ihr
Gebet uns Vorbild und Zeichen der Wirksamkeit des Heiligen Geistes bleiben, wirklich mehr
als moralische Vorbilder. Sie sind Zeichen des Neuen. Kein Grund, daR nicht auch reformato-
rische Christen neu lernen, von Heiligen zu sprechen und sie zu verehren. Freilich, wenn wir
von Verstorbenen als den Heiligen sprechen, so bedienen wir uns nicht deskriptiver sondern
eher doxologischer Sprache, weil wir letztlich nicht Uber diese Verstorbenen, sondern tber die
Herrlichkeit des verklarten und auferweckten Christus sprechen. Dieses Reden ist am Rande
der Sprache, die wir gemeinhin benttzen. Deduktionen von ihr sind hochst riskant und im
Endergebnis meist eine Einladung zum Aberglauben.

Quelle: Dietrich Ritschl, Konzepte. Okumene, Medizin, Ethik. Gesammelte Aufsétze, Miin-
chen: Chr. Kaiser, 1986, S. 60-71.

16 G. Kretschmar, »Die Heiligen . ..«, 122-130.
Ritschl - Uberlegungen zur gegenwértigen Diskussion tber Heiligenverehrung
7 09.05.2022



