Heiliger Geist
Von Dietrich Ritschl

1. Der Ruf nach einer neuen Entfaltung einer eigenstéandigen Lehre vom Heiligen Geist ist bei
uns, besonders aber in den englisch-sprachigen Kirchen und in der Dritten Welt weit verbrei-
tet. Er verbindet sich oft mit der Klage lber das Fehlen einer spezifischen Geistlehre (man be-
nutzt das unschéne Wort »Pneumatologie«) in den meisten der klassischen oder auch neueren
Gesamtdarstellungen der christlichen Theologie. Dabei wirken echte Wiltbegierde nach der
Erklarung der fundamentalen Bedeutung des Heiligen Geistes, neuere charismatische Bewe-
gungen und alte Kritiken aus der 6stlichen Orthodoxie, der Westen habe in Glaube und Lehre
den Heiligen Geist vernachlassigt, nahezu unabhangig voneinander in dieselbe Richtung. Es
trifft auch zu, dal3 unsere westlichen Kirchen in Frémmigkeit und Theologie wenig Eigenstan-
diges, Greifbares und Verstandliches zur Frage des Heiligen Geistes bieten. Es fragt sich aber,
ob das Uberhaupt moglich ist, ob also der Geist Gottes (des Vaters und des Sohnes) wie etwas
Eigensténdiges thematisiert, wie etwas Greifbares definiert und wie etwas Verstandliches ex-
pliziert werden kann. Er steht ja Gott (dem Vater, dem Schopfer) und Jesus (in dem Gott ge-
genwartig war) nicht wie etwas Separates gegenuber, auch nicht den Glaubigen, denn deren
Glaube wird ja gerade ein Werk des Heiligen Geistes genannt! Und greifbar kann er kaum
sein, wenn er Geist ist und weht, wo er will (Joh 3,8); auch verstéandlich expliziert kann er
kaum werden, ist er doch selbst das Verstehen dessen, was es im Glauben zu verstehen gilt.
So scheint der Ruf nach neuer, verstandlicher Pneumatologie ein unerfullbarer Wunsch zu
sein.

Eine resignierte Bescheidung oder gar eine entschuldigende Rechtfertigung der typisch westli-
chen Vernachlissigung der Lehre vom Geist sind aber auch nicht am Platz. Uber den bibli-
schen Befund hinaus und im Licht wichtiger Einsichten aus der Geschichte der Theologie,
konnen durchaus hilfreiche theologische Gedanken zum Verstandnis des Redens vom Heili-
gen Geist gedacht und z.T. sogar neu entdeckt werden.

2. Die alt- und neutestamentlichen Stellen. Der biblische Befund ist tiberreich und zugleich
markant uneinheitlich. Er ist in zahllosen wissenschaftlichen Arbeiten mit philologischen, his-
torischen und religionsgeschichtlichen Mitteln analysiert worden. Dabei sind in den vergange-
nen Jahrzehnten die innerbiblisch auffalligen Uneinheitlichkeiten im Vergleich mit alt-orien-
talischen und griechischen Geistvorstellungen doch wieder zu einer relativen Einheitlichkeit
zusammengeruckt. Mindestens kann man negativ sagen, was die Gberwiegende Mehrzahl der
biblischen Stellen tiber den Geist nicht ausdriicken: etwa eine automatische Ausstattung aller
Menschen (oder besonderer Wirdentrager, z.B. Konige) mit géttlichem Geist, oder die Vor-
stellung einer Steigerung menschlichen Geistes zur Hohe gottlichen Geistes, oder eine perma-
nente Feindschaft zwischen Geist und Leib, oder eine Verleiblichung und Materialisierung
des Heiligen Geistes. So verschieden auch die biblischen Aussagen tber den Heiligen Geist
sind (die entscheidenden Unterschiede liegen nicht etwa zwischen dem Alten und dem Neuen
Testament, eher schon zwischen Paulus/Johannes und dem Lukasevangelium/Apostelge-
schichte), Lehren dieser Art finden sich in der Bibel nicht oder nur am Rande. Positiv gesagt —
aber hier ist eine angemessene Summierung schwieriger — kennen die biblischen Schriften den
Heiligen Geist immer als Geist Gottes; ja, Gott ist selbst Geist und soll im Geist angebetet
werden. Der Geist ist Gottes nahes Wirken, er wirkt Leben, Wahrheit und Gerechtigkeit. Der
Tod ist sein Gegenteil. Der Geist wirkt Neues, er ist Schopfer-Geist. Geistbegabung einzelner
Menschen kennt schon das friihe Israel; die Richter sind vom Geist geleitet, spater die Kénige
(aber keinesfalls automatisch), und freilich die Gegenspieler so vieler Konige, die Propheten.
Auf dem Messias-Konig »wird ruhen der Geist des Herrn, der Geist der Weisheit und der Ein-
sicht, der Geist des Rates und der Stérke, der Geist der Erkenntnis und der Furcht des Herrn«

Ritschl - Heiliger Geist (TRT) 1 09.05.2022



(Jes 11,2). Nicht nur er ist Geistempfanger, sondern der Bund mit den Menschen wird im Her-
zen vom Geist gewirkt, die Endzeit wird ganz vom Geist gezeichnet sein, und er wird tber
»alles Fleisch« ausgegossen werden (Joel 2,28). Diese und ungezéhlte andere alttestamentli-
che Stellen tber den Geist Gottes werden im Neuen Testament immer wieder zitiert und als
erfullt — oder bald erfullt — verstanden. Sie werden in den neutestamentlichen Schriften eigent-
lich nicht Gberboten oder mit neuem Inhalt gefullt, aber konkretisiert und — wenn der Aus-
druck etwas hergibt — »vergeschichtlicht« im direkten Bezug auf Jesus und auf das Pfingster-
eignis in der Gemeinde. In ihr hat der Heiligen Geist Wirkungen, die ganz den Erinnerungen
und Verheiltungen Israels entsprechen. Neu sind hingegen die Andeutungen einer Zuordnung
zum Kommen und zur Sendung Jesu sowie die starke Betonung der Verbindung von Heiligen
Geist und dem Wirken des auferweckten (johanneisch: des verherrlichten) Herrn.

3. Vom Neuen Testament ausgeldste Probleme. Gerade mit der Zuordnung des Heiligen Geis-
tes zum Kommen Jesu und zu seinem Weiterwirken nach Tod und Auferweckung sind
schwerwiegende Probleme aufgekommen. Wahrend Paulus und vor allem Johannes die Sen-
dung des Geistes durch Jesus betonen, sehen die anderen Evangelien in Jesus eher den Geist-
begabten. Und wahrend Lukas im Heiligen Geist eher die Weiterfiihrung des Werkes Jesu
sieht, verstehen Paulus und Johannes die Wirkung des Geistes als ein Hineinziehen der Glau-
bigen in die Gemeinschaft zwischen dem Vater und dem Sohn.

Damit ist das eigentliche Thema der Trinitatslehre gegeben. Aber hatte nicht eine »Binitét,
eine Zweieinigkeit gendigt: Gott, der Vater und Schopfer, erreicht durch seinen Mittler die
Schopfung und besonders die Menschen? Der Mittler wére der geistbegabte Jesus, der Mes-
sias, dessen irdisches Werk nach seinem Tod durch Gottes Geist, der einst in ihm wohnte,
fortgesetzt wird. Ware das nicht eine ideale, einfache Lehre gewesen, auch akzeptabel fr die
judischen Glaubigen und verstandlich flr die interessierten Griechen? Es waren weniger die
andeutungsweise trinitarischen Formeln im Neuen Testament (Segensworte, Missionsbefehl,
Mt 28,19), als vielmehr der Johannes-Prolog, der diese Entwicklung christlicher Lehre ver-
hinderte. Dort ist ja »das« in Gott, was in Jesus inkarniert war, eben nicht der Geist, sondern
der Logos. Aber es gibt auch noch einen tieferen, inneren Grund: Geist und Logos sind — bei
aller innigen Zuordnung von Wort und Geist — nicht ein und dasselbe (oder derselbe). Jesus,
der wahre Sohn, ruft im Leiden und in der Gottverlassenheit »Abba«, Vater, und der so ruft,
ist der Geist. Vor allem Rom 8,1-18 legt dar, daR Menschen nur darum in den »Leiden der jet-
zigen Zeit« »Abba« rufen kdnnen, weil sie im Geist an Sohnesstatt angenommen sind, weil
auch sie Kinder Gottes geworden sind. Der Geist ist der Geist der Adoption, der Menschen in
die Gemeinschaft von Vater und Sohn aufnimmt und sie in echter Menschlichkeit die Span-
nung zwischen Leiden und Hoffnung aushalten 1aRt. Er ist der Geist der Freiheit.

In der Geschichte der Kirche ist das nicht immer so gesehen worden. (Eine neue »Pneumato-
logie« miifdte gerade hier ansetzen.) Vielmehr waren Gott und Christus (Vater und Sohn) Zen-
trum der Aufmerksamkeit, der Heiligen Geist — in bezug auf seine Wirkung in der Kirche frei-
lich nicht unterschatzt — kam wie ein problematisches Drittes in die Trinitatslehre hinein,
letztlich erst im vierten Jahrhundert, »offiziell« erst beim Konzil von Konstantinopel 381.
Meist wurde der Geist als »Briicke« zwischen Gott und Schépfung, zwischen dem Wort und
den Glaubigen, verstanden. Das kann trivialem Verstandnis ausgesetzt sein, denn der Geist ist
nicht ein vermittelndes »Etwas, ein greif- und erklarbares gottliches Phdnomen im Raum
zwischen Gott und Mensch, sondern die Kraft der Sohnschaft in der Spannung des Lebens der
Glaubigen.

4. Trinitatslehre und »Filioque«. Die Trinitatslehre ist als Hilfe fur den Glauben, nicht als
Hindernis gedacht. Sie verklammert Israel (und den Schépfergott) mit dem Kommen Jesu
(dem Logos) und dem Funktionieren der Kirche (im Geist). Diese historische Wurzel ist in

Ritschl - Heiliger Geist (TRT) 2 09.05.2022



der Ostkirche eher in Erinnerung geblieben als im Westen, wo die drei »Personen« in Gott
fast ununterscheidbar waren und darum der Geist meist nur in der »VVermittlung« theologisch
zum Thema wurde (in bezug auf die Schépfung, die Kirche, die verschiedenen Gnadengaben,
die Amter, die Rechtfertigungslehre, usw.). Im Westen hat man auch mit der eigenmachtigen
Zufugung des Wortes »filioque« ins nizénische Glaubensbekenntnis den Geist als vom Vater
»und dem Sohn« ausgehend definiert, so als sei er die Verlangerung oder die Stellvertretung
Christi. Der Osten hat dagegen bis heute stark protestiert, dort halt man an der urspriinglichen,
starkeren Unterscheidung von »Sohn« und »Geist« fest, die beide direkt vom Vater ausgehen.
Das erlaubt den Gedanken, daf3 der Geist auch auRerhalb der Kirche wirkt (vgl. Beispiele aus
russischer Frommigkeit und den groRen Schriftstellern). Ohne Gefahren ist auch die ostkirch-
liche Lehre nicht, sie ermdglicht aber eine freiere und reichere Lehre vom Heiligen Geist. Ei-
nige westliche Kirchen (vor allem die anglikanische) sind heute zur Streichung des »Filioque«
bereit, wollen aber gewahrleistet wissen, dal? der Heiligen Geist immer als »Geist Christi«
und nicht als etwas frei Schwebendes verstanden wird (besonders in Erinnerung an die Bar-
mer Erkl&rung von 1934 in Abwehr gegen ideologische Berufungen auf einen neuen »Geist«).

5. Offene Fragen in der heutigen Okumene. AuRer der Filioque-Problematik, die eine unter-
schiedliche Fassung der Trinitatslehre in Ost und West impliziert, besteht immer noch die
Spannung zwischen der klassisch katholischen Lehre von der »eingegossenen Gnade« (gratia
infusa), die ein direktes Wirken des Geistes durch eine habituelle (gnadige) Fahigkeit zum
Glauben zu ersetzen scheint, und der reformatorischen Betonung der faktischen Wirksamkeit
des Heiligen Geistes in den Glaubigen. Neue anthropologische Konzepte kdnnten diesen Gra-
ben Uberbricken helfen. An diesen Problemen h&ngen Fragen des Sakramentsverstandnisses,
der (auch inner-protestantisch umstrittenen) Frage von »Geist« und — »Institution«, und der
Zuordnung von geistgewirkter Freiheit und politischer Befreiung. Eine simple Reduktion des
Heiligen Geistes auf Kommunikation in zwischenmenschlichen Beziehungen wird aber kaum
ernsthaft vertreten.

Lit.: Brunner, E.: Dogmatik Bd. 3, TVZ 19642, — Tillich, P.: Syst. Theologie, Bd. 3, Ev. Vlgs-
werk 19813, — Berkhof, H.: Theologie d. Heiligen Geistes, 1968. — Wichtig ist das anglikani-
sche Buch von Lampe, G.W.H.: God as Spirit, Oxford 1977, auch das kath. Heitmann, C./
Mihlen, H. (Hg.): Erfahrung und Theologie d. Heiligen Geistes, 1974. — Blaser, K.: Vorstol3
zur Pneumatologie, TVZ 1977 (kurze Problemanzeige mit eigenen VVorschlagen). — Zur 6kum.
Diskussion: (bes. zur Filioque-Problematik) Vischer, L. (Hg.): Geist Gottes — Geist Christi,
Lembeck 1981 (Beih. z. Oek. Rundschau 39) sowie Kremkau, K. (Hg.): Das relig. Bewuft-
sein u.d. Heiligen Geist i.d. Kirche, 1980 (Beih. z. Oek. Rundschau 40), dort bes. R. Williams.

TRT* (1983), Bd. 2, S. 246-250.

Ritschl - Heiliger Geist (TRT) 3 09.05.2022



