Philosophie als Lehre vom glucklichen Leben
VVon Robert Spaemann

Worin das Gliick bestellt, dartiber waren die Meinungen immer geteilt. 288 Ansichten zéhlte
M. Terentius Varro und, ihm folgend, Augustinus. Alle Menschen wollen gliicklich sein, sagt
Aristoteles. Was ist denn das, was da alle wollen? Das deutsche Wort ist zweideutig. Es meint
einmal, dal’ der Zufall dem, was wir wiinschen, entgegenkommt: Fortuna. Aber das Méarchen
von den drei Wiinschen oder vom Fischer und seiner Frau lehrt, was wir alle wissen: oft ge-
schieht, was wir alle wiinschen, und dann stellt sich heraus, dal} es das Falsche war, was wir
gewdlnscht hatten. Das Falsche, gemessen woran? Offenbar doch wieder an unseren W(in-
schen. Ob es ein Gluck war, Glick zu haben, bleibt die Frage. Man kennt ja aus dem Faust die
alte Geschichte, dall jemand mit dem Teufel ein Biindnis abgeschlossen hat, und dann ge-
winnt er immer im Spiel. — Das Wort ,,Gliick® meint aber nicht nur Fortuna, sondern auch eu-
daimonia, felicitas, beatitudo: Gliicklich-sein, gluckliches Leben. Kann der Wunsch, gliicklich
zu sein, sich auch als das Falsche erweisen? Vielleicht. Dann namlich, wenn der Wunsch,
glicklich zu sein, dem Glucklichsein im Wege steht. Manchmal verhindert man ja dadurch
das Glick, dafl man es zu Intensiv will. Aber kann Gliick selbst, kann ,,Glickseligkeit — wie
der Fachterminus heif3t, den die deutschen Philosophen als Ubersetzung des griechischen Eu-
daimonia eingeflhrt haben — sich flr den, der glicklich ist, als das Falsche erweisen? Das
scheint absurd zu sein. Ein judischer Witz erzahlt von dem Sohn, der seinem Vater eréffnet, er
wolle Fréulein Katz heiraten. Der Vater widerspricht. Fraulein Katz bringt nichts mit. Der
Sohn erwidert, er konne nur mit dem Fraulein Katz glicklich sein. Darauf der Vater: ,,Gliick-
lichsein, und was hast Du schon davon? — Der Witz liegt darin, dal3 der Vater die Grammatik
des Wortes Gliick nicht verstanden hat. Man kann in bezug darauf diese Frage namlich ver-
nlnftigerweise nicht stellen. Die Philosophie befal3t sich mit dieser Grammatik.

Aber kénnen wir von ihr eine Belehrung erwarten, die der Meinungsverschiedenheit dartber,
was zum Glick gehort und wie man glicklich wird, ein Ende macht? Kann man von ihr hof-
fen, daR sie von jenen 288 Meinungen mindestens 287 als Irrtum entlarvt? — Ganz im Gegen-
teil. Diese 288 Meinungen waren in Wirklichkeit 288 philosophische Theorien. Ohne philoso-
phische Theorien wirde sich der Pluralismus in bescheideneren Grenzen gehalten haben.
Plato nannte nur drei verschiedene Ansichten uber das Glick. Nach einigen hundert Jahren
philosophischer Theorie waren es dann eben 288. Wer sich von der Philosophie die N6tigung
zu einem Konsens erhofft, der in unserem alltdglichen Leben nicht existiert, mu3 enttduscht
werden. Die Philosophie bemiiht sich allerdings systematisch um die Grundlage eines solchen
Konsens, aber gerade deshalb geht es ihr, wie es allen geht, die das Ziel der Konfliktfreiheit
verfolgen: sie verscharfen die Konflikte. Die Philosophie verscharft den Dissens, genauer ge-
sagt: sie artikuliert noch theoretisch den radikalen Dissens, der andernfalls nur gewaltsam aus-
getragen werden konnte. Aus der Perspektive des staatstragenden Common sense erscheint so
die Philosophie als dessen Zersetzung und als theoretische Vorbereitung der Gewalt, aus der
Perspektive der Gewalttatigen als Versuch der Stabilisierung kooperativen Lebens auch bei
grofitmoglichem Dissens. Den konservativen Demokraten In Athen erschien Sokrates als so-
phistischer Jugendverfihrer, den Sophisten muldte er als Verteidiger einer tberlebten Idee von
Gemeinwohl, Frommigkeit und Patriotismus erscheinen. Er kritisierte die Gesetze der Stadt,
aber er weigerte sich, ihnen ungehorsam zu sein. Spinoza ubrigens greift das auf, sagt das
Gleiche in bezug auf die Meinungsfreiheit, als deren erster Protagonist in Europa er erscheint.
Sie muf total sein, sie muB sich auf alles erstrecken; es gibt nur eine Meinung, die sie nicht
einschlieBen darf, namlich die, man brauche den Gesetzen dann nicht zu gehorchen, wenn
man ihnen seine Zustimmung nicht geben kann. Denn in diesem Falle wiirde Zustimmung die
Bedingung der Loyalitét sein und die Aufkiindigung der Zustimmung die Aufkiindigung der
Loyalitét, und das wiederum wére das Ende der Meinungsfreiheit.

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 1 04.04.2022



Was ist also von der Philosophie zu erhoffen? Was ist Philosophie? Wenn ein Philosoph je-
mandem erklart, was Philosophie ist, kann er nicht hoffen, dal? alle Philosophen ihm zustim-
men. In der Philosophie ist alles kontrovers, sogar was das ist, Philosophie. Entsprechend sind
auch die Standards umstritten, aufgrund deren jemand ein bedeutender Philosoph ist oder
nicht. Verstandlicherweise ist das dem offentlichen Prestige der Philosophie abtraglich. So-
lange diese Leute, so mag man denken, sich nicht erst einmal dariiber einigen, was ihr Fach-
gebiet ist, geschweige denn dartiber, was ihre Methode, und auch nicht tber die Diskursregeln
und Kriterien, mittels deren sie Ihren Streit zu entscheiden gedenken, solange sollte man sie
sich doch selbst tiberlassen. Die Geschichte der Philosophie der Neu zeit ist nun bestimmt von
Versuchen, dieser mil3lichen Situation ein Ende zu bereiten und der Philosophie ein wohldefi-
niertes Gebiet und eine diesem Gebiet adadquate Methode zu sichern. Keiner dieser Versuche
fand jedoch allgemeine Zustimmung. Jede Concordienformel war nur der AnlaR zu neuem
Dissens, und es gibt keinen Grund zu der Annahme, dal3 es neueren Versuchen dieser Art, sa-
gen wir dem Marxismus, der sprachanalytischen Philosophie oder dem kritischen Rationalis-
mus anders ergehen werde. Diese Feststellung ist aber nur solange entmutigend und fir die
Philosophie diskriminierend, als man sich nicht klargemacht hat, worauf denn der Konsens in
den Wissenschaften beruht, der Konsens tiber die Definition des Fachgebietes und Uber die in
diesem Gebiet anzuwendenden Methoden. Die Definition des Fachgebietes beruht im allge-
meinen auf einem vorwissenschaftlichen Verstandnis, auf Common sense, aufgrund dessen
wir Uber relevante Ahnlichkeiten zwischen Phanomenen stets schon entschieden haben. So
sind wir z. B. nicht der Meinung, daR es eine relevante Ahnlichkeit zwischen Dingen ist, daR
sie zwei Meter grol? sind, und darum gibt es auch keine Wissenschaft von zwei Meter groRRen
Dingen. Aber wir ordnen z. B. menschliche Handlungen der VVergangenheit einander zu als
Gegenstand der Geschichtswissenschaft, Zahlen als Gegenstand der Arithmetik und Tiere als
Gegenstand der Zoologie. Die Relevanz solcher Ahnlichkeitsbeziehungen wird in den Wis-
senschaften nicht begriindet, sondern von ihnen vorausgesetzt, und der Konsens beruht darauf,
daR die Fragen nach dem Grund dieser Relevanz nicht aufgeworfen wird. Sobald wir fragen,
was ist das, Leben? was ist das, eine Zahl? bricht der Konsens zusammen. Ahnliches gilt fir
den methodischen Konsens, Er enthélt stets ein dezisionistisch es Element, ein Element der
Entscheidung. Die Art, wie wir an eine Sache herangehen, die Art, wie wir fragen, hangt da-
von ab, was wir wissen wollen, und dies wiederum davon, was wir mit diesem Wissen anfan-
gen wollen. Und dariber kann sich ein gewisser Konsens wenigstens zeitweise durch mehr
wissenssoziologische als wissenschaftliche Griinde stabilisieren. Nun kann die Philosophie an
dieser Weise der Konsenserzeugung keinen Anteil haben wollen. Denn Philosophie themati-
siert ja genau das, was im alltaglichen und im wissenschaftlichen Daflirhaltenwollen den kon-
sensuellen Horizont bildet. Sie redet Giber das stillschweigende Einverstandnis. Aber indem
sie das Stillschweigen bricht, bricht sie das Einverstandnis. Philosophie ist ein Gesprach tber
sogenannte letzte Fragen. Und unter letzten Fragen verstehe ich Fragen, auf deren Nichtauf-
werfen die Stabilitat unserer normalen Lebenspraxis und des sie tragenden Konsenses beruht.
Das Aufwerfen solcher Fragen, deren Nichtaufwerfen doch so nitzlich ist, kdnnte man als
Bosartigkeit verstehen. Und fur bosartig und zersetzend wurde ja auch Sokrates gehalten. Die
Sache ist nur die: Solche letzten Fragen stellen sich von selbst dann und wann, namlich dann,
wenn die normale Lebenspraxis aus irgendwelchen Griinden in eine Krise gerét, eine politi-
sche, eine gesellschaftliche, eine wissenschaftliche, eine religidse oder eine sogenannte Le-
benskrise. Das Eigentumliche der Philosophie ist, dai3 sie die Grundlagenkrise sozusagen in-
stitutionalisiert. Das heif3t nicht, daB sie den aufbrechenden Dissens in einen neuen definitiven
Konsens Uberfiihrt — ein solcher Konsens waére ja gleichbedeutend mit dem Ende der Ge-
schichte. Aber sie uberfiihrt den Dissens in einen kontinuierlichen Diskurs. Wie ein solches
Gesprach moglich ist, wo doch die Gesprachsregeln selbst mit zum kontroversen Gegenstand
gehoren, das zu erértern fihrt von meinem Thema zu weit ab. Ich méchte nur darauf hinwei-
sen, dal3, da es keine definitiven Gespréachsregeln und keine definitiven Methoden gibt, fir die
Philosophie etwas wichtig ist, was Sokrates immer betont: Freundschaft, Wohlwollen. Das

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 2 04.04.2022



braucht man nicht, wenn man feste Regeln hat. Aber wo man keine feste Regeln hat, sondern
sich Uber diese gerade verstandigen will, geht es nicht ohne Wohlwollen. Wo keine eindeutige
Sprachregelung allgemein akzeptiert ist, ist Wohlwollen bereits erforderlich, um zu verstehen,
was ein anderer sagt. Eine philosophische Schule kann leicht eine ,,Orthosprache* verordnen
und dann erklaren, sie verstande nichts, was nicht in dieser Sprache gesagt ist. Solches ,,me-
thodisch gelibte Kannitverstan*“ (Habermas) ist eine nicht wohlwollende Immunisierungsstra-
tegie.

Die Frage, was ist Philosophie, 1aBt sich auf eine nicht kontroverse Art wohl nur mit dem Hin-
weis auf den in Europa seit 2500 Jahren kontinuierlich geflihrten Diskurs beantworten. Auf
dessen Kontinuitét beruht die Identit4t der Philosophie und auf sonst, wie mir scheint, gar
nichts. Dieser Diskurs hat nur eine negative Regel: er ist unbegrenzt. Jede stillschweigend an-
erkannte Legitimatationsinstanz darf wiederum zum Gegenstand der Erorterung gemacht wer-
den, und jeder ist prinzipiell zugelassen, sofern er als einzelner und nicht als Masse oder im
Namen der Masse auftritt. Zwar gibt es Autoritaten, d. h. Personen, denen man zunéchst auf-
merksamer als anderen zuhort. Aber solche Autoritat wird nur im Diskurs selbst durch das
h&ufige Gewicht von Argumenten erworben, und im Gbrigen gehdrt sie prinzipiell auch zu den
jederzeit neu diskutierbaren Legitimationsinstanzen. Ob der Diskurs noch ergiebig ist, wenn
tatséchlich alle Legitimationsinstanzen hinterfragt werden, das ist bis heute eine offene Frage.
Die Griechen haben z. B. klugerweise auf die Problematisierung einer derselben, ndmlich der
Natur, verzichtet.

Ich wollte dies vorauschicken, um klarzumachen, warum die Philosophie sich, wenn sie zu
fragen anfangt, in ein Verhaltnis zur eigenen Geschichte setzen muR, das mit dem anderer
Disziplinen nicht vergleichbar ist, Mangels der Moglichkeit, sich mit einem durch vorwissen-
schaftlichen Konsens abgestiitzten Gegenstandsbereich und einer dezisionistisch eingefihrte
Methode zu definieren, kann sie ihre Identitat nur herstellen durch die Kontinuitat eines ge-
schichtlichen Gespréachszusammenhangs. Innerhalb dieses Gespréchs tiber sogenannte letzte
Fragen haben sich nun von Anfang an zwei Typen von Fragen herausgestellt: die einen, so
konnte man sagen, beziehen sich auf Ahnlichkeiten, die anderen auf Identitit. Die eine Art
von Fragen betrifft die allgemeinsten Ahnlichkeitsbeziehungen von Dingen und Ereignissen.
Was ist allem, was ist, gemeinsam? Was sind die letzten Ahnlichkeiten, die alles, was ist, mit-
einander verbinden? Oder auch so: Was bedeutet das Wort ,,etwas? Oder, was meinen wir,
wenn wir von etwas sagen, ,,dal} es das gibt“? — Die zweite Art von Fragen zielt nicht auf
Anhnlichkeitsbeziehungen zwischen Dingen und Ereignissen untereinander, wobei wir selbst
auch zu den fraglichen Dingen gehdren, die zweite Art von Fragen zielt vielmehr auf die Be-
ziehung von Dingen und Ereignissen zu unseren Absichten und Interessen. Diese Beziehung
kann nur dann eindeutig bestimmt werden, wenn es eine eindeutige Beziehung unserer Ab-
sichten und Interessen untereinander gibt. Was — so lautet die Frage etwa — wollen wir eigent-
lich im Grunde und letzten Endes wirklich? Diese Frage hat im Unterschied zur ersten nicht
reine theoretische Absicht. Darum unterscheiden wir theoretische und praktische Philosophie.
Denn es kann ja sein, daf das, was wir im Grunde und letzten Endes wollen, gar nicht exis-
tiert, solange wir nicht danach fragen. Welchen Sinn hat es zu sagen, wir wollten etwas, von
dem wir niemals wissen, daR wir es wollen? Das ganze Problem der psychoanalytischen Rede
vom Unbewuf3ten liegt hier. Unbewuf3t will der Mensch etwas. Was heil3t denn das, wenn er
gar nicht weil3, was er will? Dahinter steht natiirlich eine praktische Absicht. Diese Rede hat
nur Sinn in einem therapeutischen Zusammenhang, in dem eine Einheit des Wollens herge-
stellt werden soll. Als eine ontologische Aussage Uber ein Wollen, von dem niemals irgendje-
mand wissen wird, dal es ein Wollen ist, hat diese Rede gar keinen Sinn. Der Sinn der Frage
also nach dem, was wir eigentlich letzten Endes wollen, ist offenbar der, in unser Wollen eine
Einheit zu bringen, die vorher nicht darin war. Wir kénnen also auch fragen: Was sollen wir
eigentlich wollen? In dieser Form ist uns diese Frage als moralische geldufig seit Kant. Aber

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 3 04.04.2022



in dieser Form bringt sie nicht zum Ausdruck, daf} Einheit in unser Wollen nur kommen kann,
wenn es zugleich Einheit mit dem ist, was wir schon, ehe wir zu fragen beginnen, sind, das
hei3t Einheit mit unserer Natur. Die Frage, was wir sollen, 1ai3t sich, da sie auf Identitat zielt,
nur so stellen, dal wir zugleich fragen, was wir im Grunde immer schon wollen. Kein Sollen
wirde uns Gberhaupt erreichen, wenn es nicht Ausdruck von etwas ware, was wir schon wol-
len, oder Ausdruck einer Tendenz, die schon in unserer Natur lage.

Die Reflexion auf diesen Umstand ist es nun, die den Beginn von so etwas wie philosophi-
scher Ethik charakterisiert. In einer Krise politisch-moralischer Grundnormen, wie sie im
Athen des 5. Jh. v. Ch. stattfand, wird von Sophisten nach dem Grund der Verbindlichkeit die-
ser Normen gefragt, die doch offenkundig eine Einschrankung unserer Triebwiinsche zum In-
halt haben. Was wollen wir denn eigentlich und im Grunde? so fragen sie. Die erste Antwort
besteht zun&chst in einer Reflexion, die sich aus der Unmittelbarkeit der Geltung eines sittli-
chen Lebenszusammenhanges herausreflektiert. Fir Antigone sind die Normen selbstver-
standlich; man weil} nicht, woher sie kommen, aber sie sind, wie sie sind. Wenn sich das Sub-
jekt aus dieser Ordnung herausreflektiert, stellt sich die Frage nach der Einheit des Wollens.
Und da ist die Antwort zundchst notwendigerweise die hedonistische: Worauf es allein dem
Wollenden ankommen kann, ist Lustgewinn, subjektive Befriedigung.

Man kann, Max Scheler folgend, einen vulgéaren und einen philosophischen Hedonismus un-
terscheiden. Ais vulgéren Hedonismus bezeichnet Scheler die Auffassung, dal? jeder das, was
er tut, um des Lustgewinnes willen tue. Es ist sozusagen eine hamische, eine entlarvende Po-
sition, die Kammerdienerperspektive, die dahinterkommt, daR der scheinbar Edelmdtige alles
eigentlich doch nur zu seinem Vergnigen tut. Der philosophische Hedonismus ist demgegen-
uber jener, der das durchschnittliche Wollen der Menschen deshalb als entfremdet kritisiert,
weil es ihnen um Dinge und Zustéande auBerhalb ihrer selbst, um Besitz, um Ruhm usw. geht,
wéhrend sie doch lernen miif3ten zu sehen, dal? der einzige Wert alles dessen in dem Vergni-
gen liegt, das wir aus diesen Zustanden beziehen. Wenn wir dies gelernt haben, verliert fur
uns die Welt den Schein eines an sich Wertvollen und Schatzenswerten. Diese Form des He-
donismus steht Gbrigens in groBer Néhe zur spateren stoischen Tradition und ihrer Lehre von
den ,,Adiaphora‘“, nach welcher alle Dinge eigentlich gleichgdltig sind, auRer dem Leben nach
der Vernunft: ,,Nichts ist, was dich bewegt. Du selbsten bist das Rad, das auf sich selbsten
lauft und keine Ruhe hat* (Angelus Silesius). Der volkstiimliche Begriff eines Philosophen ist
bis heute durch eine solche Haltung charakterisiert. Die philosophische Leistung des friihen
griechischen Hedonismus ist es, zum erstenmal ein Prinzip der Einheit des Wollens formuliert
zu haben, und zwar meins mit der Einsicht, daB ein richtiges Leben nur ein solches sein kann,
in welchem wir wollen, was wir wollen, d. h. als wir selbst in dem gegenwartig sind, was wir
tun. Nun koénnen wir etwas aus zweierlei Grunden wollen: erstens, weil es uns als solches als
richtig erscheint oder Freude macht, zweitens, weil es uns anderweitige Vorteile bringt. Wir
kénnen wollend Ziele, die uns fir sich selbst einleuchten oder Freude machen, nattrliche nen-
nen, solche aber, deren Verkniipfung mit einem Vorteil fur uns erst durch aulRere, z, B. gesetz-
liche Arrangements zustande kommen, kunstliche. In diesem Sinne unterschieden die Grie-
chen zwischen dem, was physei, was von Natur, und dem, was nomo, was kraft Gesetzes gilt.
Dem, was nomo, was kraft Gesetzes gilt, zu folgen, ist freilich nur sinnvoll, wenn es dem, der
gehorcht, mehr Vor- als Nachteile bringt, denn sonst ist gar nicht einzusehen, wieso der dem
nomos folgen sollte. Hedonismus ist, so sagte ich, die erste Form praktischer Philosophie, in-
sofern er der erste Versuch ist, ein Prinzip der Identitat des Wollens zu formulieren. Aber die-
ser Versuch ist unzuldnglich. Frist ndmlich entweder falsch oder er ist trivial. Er ist falsch,
wenn er sagt, wir taten alles, was wir tun, um eines Lustgewinnes willen, auf den dieses Tun
bezogen ist wie ein Mittel auf einen Zweck. Es gibt ja offenbar Handlungen, bei denen uns
eine Kalkulation solcher Art ganz fern liegt. Wie will denn eine solche Theorie erkléren, dal}
jemand sein Leben fur andere hingibt? Der philosophische Hedonismus hingegen mag ein-

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 4 04.04.2022



wenden: es ist eben toricht, Dinge zu tun, die nicht Lustgewinn bringen. Wir kénnen ndmlich
dann den Grund gar nicht nennen, warum wir solche Dinge tun. Wir kénnen dabei also nicht
mit uns selbst einig sein. — Dies kann man bestreiten mit Hinweis auf Beispiele von selbstlo-
ser Solidaritat, in denen der Handelnde offenbar in hochstem Mafe mit sich einig war, Bei-
spiele fur ein ,,Hier stehe ich, ich kann nicht anders®, die das genaue Gegenteil des ,,Ich-kann-
nicht-anders* des Triebtéters sind. Dieser leidet unter dem Triebdruck, er méchte anders kon-
nen. Jener aber will gar nicht anders konnen. Hier sagt nun der vulgére Hedonismus: wenn je-
mand tut, was er unbedingt tun will, dann tut er es offenbar, weil es ihm Befriedigung bringt.
Auch das gute Gewissen ist fiir den, dessen Uber-ich stark entwickelt ist, eine Bedingung des
Wohlbefindens, und Gewissen ist nur ein spezieller Typus hedonistischer Handlungsnormie-
rung. Diese These ist es, die ich als trivial bezeichne. In gewisser Weise ist sie unwiderleglich,
wenn sie namlich nichts anderes sagt als: Wer tut, was er will, tut was er will. Denn och steckt
in dieser Reflexion ein Fehler, und man kann sagen, daR die Philosophie als Lehre vom gliick-
lichen Leben der Auseinandersetzung mit diesem Fehler, mit dieser Art von Reflexion ent-
springt.

Man kann Philosophie bestimmen als Wiederherstellung dessen, was wir alle wissen und was
durch die sophistische Reflexion erschiittert wird. Die Philosophie stellt diese erste Reflexion
durch eine zweite in Frage. Der philosophische Begriff des Glucks geht hervor aus der Ausei-
nandersetzung mit dem hedonistischen Gedanken subjektiver Lustmaximierung als Prinzip
der Einheit des Wollens. Die Reflexionsbewegung, der dieser Gedanke entspringt, wiederholt
sich in verschiedenen Epochen stets von neuem, insbesondere im 18. Jahrhundert. Und stets
von neuem auch die Antwort der Philosophie von Plato und Aristoteles Uber die Stoa, Au-
gustinus, Descartes, Kant, Hegel, Moore, Scheler und Herbert Marcuse. Die Argumente gegen
den hedonistischen Gedanken lassen sich letzten Endes vielleicht auf folgende drei reduzie-
ren. Das erste Argument ist eine Variante des klassischen Reflexionsarguments gegen den
Skeptizismus. Es besagt eben dies: Das hedonistische Prinzip hebt sich selbst auf. Wer sagt,
Lustmaximierung sei das einzige und hochste Handlungsziel, muf? sich fragen lassen, ob er
damit nur sein eigenes Handlungsziel meine oder so etwas wie ein allgemeines Prinzip formu-
lieren  wolle. Will er nur sein eigenes Handlungsziel nennen, so ist die Gegenfrage, warum
er es denn tberhaupt nennt. Offenbar, weil es ihm Vergniigen bereitet.

Aber woher wissen wir denn, ob er die Wahrheit sagt? Wer das, was er sagt, erklartermalRen
nicht sagt, weil er es fur wahr hélt, sondern weil es ihm Lust bereitet, dies zu sagen, dessen
AuRerungen konnen wir gar nicht unter dem Wahrheitsaspekt beurteilen. Will der Betreffende
aber ein Postulat aufstellen, von dem jedermann sich leiten lassen sollte, so kdnnen wir fra-
gen, warum es ihn denn interessiert, dal jedermann auf Lustmaximierung aus sei. Vielleicht
steht er selbst sich doch viel besser, wenn nur er dieses Ziel verfolgt, die andern aber nicht.
Vielleicht bereitet ihm der Gedanke einer solchen Welt, in der es jedem um Maximierung sei-
ner Lust geht, Vergniigen. Gut. Aber wenn jemand sein Vergnugen darin findet, anderen
Schmerz zuzufligen, oder wenn sein Vergnugen von der Art ist, dal es Leiden anderer im Ge-
folge hat, soll er sich auch vom Ziel der Lustmaximierung leiten lassen? Wenn nun unser He-
donist dies bejaht, so ist Idar, dal3 er fur seinen Satz allgemein eine Zustimmung nicht erwar-
ten kann, ndmlich nicht die Zustimmung der Betroffenen. Gefragt, warum er diesen Satz den-
noch aufrecht erhalte, kann er sich wieder nur auf seine privaten Praferenzen berufen. Sein
Satz wird vom Gesichtspunkt der Gultigkeit aus gleichgultig. Wenn er aber antwortet, jeder-
mann musse sein Luststreben auf Bedingungen der Vereinbarkeit mit dem Luststreben aller
anderen einschrénken bzw. sich so erziehen, daf} eben das allgemeine Wohlbefinden zu einem
integrierenden Bestandteil seines eigenen Wohlbefinden werde, so sagt er zwar etwas Wahres,
er sagt, was die Philosophie sagt, aber er kann, was er sagt, nicht mehr hedonistisch begriin-
den. Und das ist das zweite Argument: Der konsequente Hedonismus ist so wenig haltbar wie
der konsequente Nominalismus. Der Mensch steht als sprechendes Wesen immer schon im

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 5 04.04.2022



Medium eines Allgemeinen. Er hat, indem er spricht, bereits einen Standpunkt aul3erhalb sei-
ner organischen Mitte eingenommen, einen, wie Helmut Plessner sagte, exzentrischen Stand-
punkt. Er ist gerade nicht nur, was er ist. Die Reflexion, durch welche er sich seinen Lustge-
winn zum letzten Motiv macht, bricht ihn sozusagen gewaltsam heraus aus dem Interaktions-
zusammenhang, in dem zu stehen ihm doch wesentlich ist. Er kann gar nicht fiir sich allein
Mensch sein. Deshalb verhindert diese Reflexion gerade das, was sie intendiert: Einheit mit
sich selbst. Wir konnen nicht hoffen, gegen unsere verniinftige und soziale Natur mit uns
selbst einig sein zu kénnen. Wir kénnen dann zwar versuchen, ein Prinzip hedonistischer Re-
flexion in unserem Dasein durchzusetzen, aber dieses Prinzip wird immer auf Kriegsful? ste-
hen mit anderen Motiven sozialer Art, mit einem Bedurfnis nach Kommunikation u.s.f. Dieses
Prinzip, das eigentlich Einheit mit uns selbst stiften soll, stiftet also in uns selbst gerade einen
Zwiespalt. Der Begriff des Gliicks wird so von Plato bis Marcuse gegen den des Lustgewinns
dadurch abgesetzt, dal im Gedanken des Gluicks stets ein Moment von Allgemeinheit mitge-
dacht wird. Was Marcuses Kritik am Hedonismus von der platonischen unterscheidet, ist, dai
in seinem Begriff vom wahren Gluck das Moment der Allgemeinheit das der Wahrheit defi-
niert und nicht umgekehrt. Hier aber setzt nun das dritte Argument ein: Der Lustbegriff ent-
hélt nicht das Moment des Kontaktes mit der Wirklichkeit, Das Leere des Lustbegriffs hat der
platonische Sokrates im Auge, wenn er sagt, wer Lust flr das hochste Gut erklére, der musse
den fur den glucklichsten Menschen halten, der immer die Krétze hat und sich immer kratzen
kann. Der Gespréachspartner Kallikles wirft Sokrates vor, die Position des Hedonismus zu ka-
rikieren. Natdrlich will Kallikles unterscheiden zwischen verschiedenen Qualitaten des Ver-
gniigens. Dann aber wendet Sokrates ein: Wenn es auf die in der Lust erschlossenen Qualita-
ten ankommt, dann ist eben nicht mehr die abstrakte Lust das Um willen unserer Handlungen.

Man konnte eine ganze Geschichte dieses Arguments schreiben. So etwa wird im 18. Jahrhun-
dert die Frage erortert, ob das, wodurch wir glicklich sind, Ursache oder Formalprinzip des
Glucks sei. Der groRe Arnauld insistierte darauf, daB es tiberhaupt keinen univoken Begriff
von Lust gebe, dal die verschiedenen Weisen der Lust sich nicht nur unterscheiden durch ihre
Ursachen, sondern durch ihren Inhalt. Der Gegenstand des Vergnugens ist, so sagt er, nicht
causa efficiens, sondern causa formalis des Vergniuigens. Arnauld hat den intentionalen Cha-
rakter des Glicks gegeniuiber dem zeitgendssischen Hedonismus entdeckt. Die groRe Enzyklo-
padie von Diderot und d’ Alembert représentiert dagegen den herrschenden Hedonismus, wenn
sie ausdriicklich die Inhalte der Lust nur als ,,Ursachen* bezeichnet. In einem Buch Uber ,,Das
Lesen von Bichern® hat vor einigen Jahren der englische Literaturhistoriker C. S. Lewis zu
zeigen gesucht, dal’ die Qualitat von Buchern nicht eine blofie Geschmackssache ist. Die The-
se von der Beliebigkeit literarischer Urteile betrachtet Bucher nur als ,,Ursachen‘ von prinzi-
piell gleichwertigen Vergniigen. In diesem Fall hatte es in der Tat keinen Sinn, zu streiten,
welches nun die richtige Ursache sei. In Wirklichkeit, so sagt Lewis, sind es die Vergnigen,
die sich voneinander unterscheiden. Man kann an einem minderwertigen Buch tUberhaupt
nicht das gleiche Vergniigen haben wie an einem guten. Angenommen, er sahe jemanden in
einem Buch lesen, das er, Lewis, fir minderwertig halte, dieser Jemand aber lese so intensiv
und selbstvergessen darin, wie man nur in guten Biichern lese, dann misse es sich eben doch
um ein gutes Buch handeln, dessen Qualitét er nur noch nicht entdeckt habe.

Wenn es auf die in der Lust erschlossenen Qualitaten ankommt, dann ist eben nicht mehr die
abstrakte Lust das Umwillen unserer Handlungen. Uns so ist es ja in der Tat. Bereits Scheler
hat ja darauf aufmerksam gemacht, dal3 nur kérperliche Lustempfindungen unmittelbar Ge-
genstand intentionalen Handelns sein kénnen. Korperliche Lust kann begleitet sein von Zu-
standen der Freudlosigkeit, Langeweile oder Verzweiflung. Wir kénnen in verschiedenen Tie-
fendimensionen unserer Existenz in verschiedenen Verfassungen sein. Krankheit, augenblick-
licher Arger kann zusammenbestehen mit einer das Dasein tragenden Heiterkeit. Nur sehr
starker physischer Schmerz kann die anderen Schichten in ihrer eigenen Stimmung sozusagen

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 6 04.04.2022



uberschwemmen. Was aber diese gehaltvolleren, den Menschen wirklich erflllenden Stim-
mungen der Freude, des Gliicks, der Seligkeit betrifft, so werden sie durch die Reflexion auf
den eigenen Lustgewinn gerade behindert. Sie sind nicht Resultat von Bemuhungen, die auf
ihre Hervorbringung gerichtet sind, sondern stellen sich, wie wiederum Scheler gesagt hat,
,,auf dem Riicken von Akten* ein, die auf ganz andere Inhalte zielen. Das gehort ja auch zur
Weisheit der Méarchen. Fir Pechmarie, die nur auf Gold aus ist, regnet es eben gerade nicht
Gold, wéhrend Goldmarie darauf aus ist, ihre Arbeit richtig zu machen. Man kann die gleiche
Weisheit auch lernen aus dem letzten Jahrbuch fur Demoskopie. Die Verbreitung des subjekti-
ven Lebensgliicks steht, wie es scheint, in einem umgekehrt proportionalen Verhaltnis zu der
Thematisierung von Gliicksanspriichen in der Gesellschaft. Gliick unterscheidet sich von sub-
jektiver Lustempfindung dadurch, dal? es Wirklichkeit erschlieft. Das hebréische Wort flr
Beischlaf heift jadah, und jadah hei3t Erkennen: ,,Adam erkannte sein Weib.* Jeder Liebende
weil3, wovon die Rede ist. Die Augenblicke intensivsten Glicks sind ganz sicher nicht die, in
denen die Liebenden, ins SpielRertum abgesunken, auf ihre eigene Lustmaximierung zu reflek-
tieren beginnen.

Wie sehr zu einem vollen Begriff des Glucks die Erfahrung von Wirklichkeit gehort, konnen
wir uns an einem extremen Beispiel verdeutlichen. Stellen wir uns einen Menschen vor, der in
einer Intensivstation auf einem Tisch angeschnallt ist. In sein Gehirn sind feine Dréhte einge-
fiihrt, und durch gezielte Stromzufuhr wird in ihm ein Zustand permanenter Euphorie erzeugt,
die sich auf seinem Gesicht abzeichnet. Der Arzt versichert uns, dieser Zustand werde bis zum
Tod des Patienten andauern. Wirden wir mit diesem Menschen tauschen wollen? Der engli-
sche Moralphilosoph Hare hat Gluck als Zustand desjenigen definiert, mit dem wir gern tau-
schen wiirden. Mit diesem Menschen wiirden wir nicht tauschen wollen, und auch nicht mit
dem Mann, der deshalb so vergnugt ist, weil er zu dumm ist zu merken, daf alle andern uber
ihn lachen. Der Mensch steht als sprechendes Wesen nicht im Mittelpunkt seiner Welt. Er ist
nicht beschrankt auf die Perspektive, die sich von seiner Innenwelt aus ergibt. Was er fir sich
ist, bleibt nicht beziehungslos zu dem, was er fur andere ist. Er sieht sich sozusagen zugleich
mit den Augen anderer. Der Anspruch seines Bildes von der Wirklichkeit, etwas mit der von
diesem Bild unabhangigen Wirklichkeit zu tun zu haben, hdngt zusammen damit, daf er die-
ses Bild mit dem Bild anderer vergleichen kann, weil er mit anderen reden kann. Gliick als ein
nicht noch einmal auf sein Warum befragbarer Zustand darf nicht eine dem Glicklichen ver-
borgene, sinnlose AuRenseite haben. Eine nichtintegrierte Aullenseite hat nun aber jeder Zu-
stand, der zeitlich begrenzt ist. Der Hedonismus kann die Einheit, die er pratendiert, nicht stif-
ten, weil er stets punktuelle Lustzustande ins Auge fassen mufB3, die sich zu den diese Zustande
herbeifuhrenden Téatigkeiten verhalten wie der Zweck zu den Mitteln, also duBerlich. Die klas-
sische Lehre vom glicklichen Leben verstand Gliick dagegen als ein Ganzes von Tatigkeiten
und Erleben. Zu einer Bergbesteigung z. B. gehdren Tétigkeiten der VVorbereitung: Planung,
Packen, Aufbruch, die Muhen des Aufstiegs, wahrend dessen man vielleicht das Unternehmen
verwinscht. SchlieBlich die Ankunft, die Rast auf dem Gipfel, und dann der Abstieg, die Er-
schopfung, der Schlaf. Gewil3, das Unternehmen hatte ein Ziel, die Ankunft auf dem Gipfel.
Aber ware das Ziel der ganze Sinn des Unternehmens, und alles im Verhaltnis zu ihm nur
Mittel, dann kdnnte man ja mit der Seilbahn hinauffahren. Offenbar war es das Ganze dieses
Unternehmens, worum es eigentlich ging, das auch, was uns im Nachhinein veranlalit, uns an
einen glucklichen Tag zu erinnern, den wir ein anderes Mal wiederholen wollen.

Freilich hat auch das Gluck dieses Unternehmens noch einen AuBenaspekt, der im Erlebnis

nicht integriert ist, und zwar einfach deshalb, weil auch er nur ein Zeitabschnitt unseres Le-

bens ist. Es mag sein, dal® wir durch dieses Unternehmen eine wichtige Chance unseres Le-

bens versdaumten, so dal3 wir spater bedauern missen, diese Bergtour gemacht zu haben. Es

mag sein, dal} jemand abstirzt. Ich meine nicht zu Tode. Das mag ja ein guter Tod sein. Das
Leben wird durch ihn nicht zu einem unglticklichen Leben. Jeder stirbt schlieRlich einmal.

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 7 04.04.2022



Aber es kann sein, daB er zum Krippel wird. Dann wird er nicht gern auf diesen Tag zurtck-
blicken. Die Kosten waren zu hoch. Der AuRenaspekt, den der Tag fir ihn gewonnen hat, 1ai3t
sich mit dem Innenaspekt des Tages nicht mehr vermitteln. Das Insistieren auf einem nicht
vermittelbaren Innenaspekt, die Weigerung, das ,,respice finem* in den Augenblick aufzuneh-
men, die Weigerung, die Kosten zu bertcksichtigen, die ich selbst oder die andere fir diesen
Augenblick aufzuwenden haben, das ist es, was wir den Fanatismus der Leidenschaft nennen
kénnen und was sich als solches vom glucklichen Leben unterscheidet. Die Flucht in Drogen
ist ein Beispiel fur solchen Fanatismus der Leidenschaft. In Solschenizyns ,,Krebsstation
heil3t es irgendwo: ,,Es gibt nichts in der Welt, flir das ich jeden Preis zu zahlen bereit ware*.
Dies bezeichnet eine Bedingung gegliickten Lebens. Fur etwa jeden Preis zahlen heil3t, die
Endlichkeit des Augenblicks voluntaristisch tberwinden wollen, indem wir das Endliche ein-
fach fir absolut erklaren. Den AuRenaspekt des Lebens ignorieren heif3t, sich fanatisch auf
seine Partikularitét zurtickziehen, die doch dadurch nicht aufhort, Partikularitat zu sein. Der
Aulenaspekt bleibt ja gegenwartig. Wir kdnnen ihn nicht vergessen und zu Tieren werden, die
sich niemals von auRen sehen kdnnen.

Der AuRenaspekt ist ein doppelter. Er ist ein Aspekt, den wir selbst gewinnen, indem wir uns
friherer Augenblicke erinnern bzw. spatere Augenblicke antizipieren. Es ist aber auch der As-
pekt, den andere von uns gewinnen. Dabei hat fur die Beurteilung des Lebens als eines gluck-
lichen der retrospektive Aspekt eindeutig den VVorrang vor dem prospektiven. Bleiben wir
beim Beispiel des Bergsteigens. Dal} jemand beim Aufstieg das Unternehmen verwiinscht,
dal3 er wiinscht, nicht begonnen zu haben, und dal er meint, das Ziel lohne den Aufwand
nicht, ist nicht entscheidend. Entscheidend ist, wie er die Sache nachher sieht. Ob er nachher
an der Meinung festhalt, es sei ein MiRverhéltnis von Aufwand, Mihe oder Angst einerseits,
Erfallung, Freude andererseits gewesen. Ich zitierte bereits Hare: ,,Glucklich ist derjenige, mit
dem ich zu tauschen bereit ware®. Das ist eine sehr tiefsinnige Definition. Man kann ndmlich
auch mit sich selbst tauschen wollen: Glucklich sind die Phasen, mit denen wir zu tauschen
bereit sind. Ob eine Phase des Lebens glicklich war, zeigt sich daran, ob wir selbst mit uns
wurden tauschen wollen, d. h., ob wir, wenn wir noch einmal zu leben hatten, dieselbe Phase
ebenso wiirden durchleben wollen. Nietzsche hat aufgrund seiner Theorie von der ewigen
Wiederkehr dieses Kriterium erstmals formuliert. Dal3 wir Gliick nicht auf den punktuellen
Innenaspekt subjektiver Lusterfahrung reduzieren konnen, diese Einsicht war in der antiken
Diskussion rasch gewonnen. Das Resultat war der aufs Ganze des Lebens bezogene hedonisti-
sche Kalkul. Es kommt darauf an, so war der Gedanke, ob die Lust-Unlustbilanz eines Lebens
positiv ist. Aber woher dafiir den Mal3stab nehmen? Die Innenaspekte der Momente des Le-
bens sind ja nicht objektiv eindeutige Daten, sondern sind Momente eines Lebensstromes, de-
ren Stellenwert sich durch Erwartung und Erinnerung standig wandelt. Wir wissen z. B., dal}
die Erinnerung selektiv ist und die Kindheit vergoldet. Vergangenes Gluck ist fur Epikur eine
Quelle standiger Genugtuung, fur andere Grund der Qual: ,,Ich besal? es doch einmal, was so
glucklich ist, dal? man doch zu seiner Qual, nimmer es vergif3t. Und umgekehrt sagt das
Sprichwort: ,,Gehabte Schmerzen hat man gern.*“ Ebenso aber kann sich das Leben am Ende
so verdustern, daf3 aller Glanz der Vergangenheit versinkt oder nur noch dazu dient, das Be-
wulitsein gegenwartigen Elends zu verstarken. So gibt es gar keinen objektiven Kalkiil, der
die Augenblicke des Lebens neutral gegeneinander zu verrechnen erlaubte, denn dazu mifiten
wir einen Standpunkt auBerhalb unseres Lebens haben. Der hedonistische Kalkul ist die abs-
trakte Antithese zum Fanatismus der Leidenschaft. Isoliert dies er den Innenaspekt des erleb-
ten Augenblicks, so verrechnet jener die Augenblicke als scheinbar objektive Daten gegenei-
nander. In beiden Féllen gelingt es nicht, das Leben als sich stdndig zu einem Ganzen integrie-
renden Vollzug zu begreifen, einen Vollzug, der immerzu seine eigene AuRerlichkeit in Inner-
lichkeit verwandelt. ,,Das Glick*, so schreibt deshalb Pascal, ,.ist weder in uns noch auf3er uns
oder aber, es ist in uns und auller uns*. Aus der asymmetrischen, auf die Zukunft hinlaufenden
Struktur des Lebensvollzugs folgt tibrigens eine allgemeine Einsicht Gber eine Gliicksbedin-

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 8 04.04.2022



gung von Zivilisationen. Jene Zivilisationen sind dem Lebensgluick abtréaglich, die in der all-
gemeinen Schatzung des Menschen, seiner EinfluB- und Wirkungsmaoglichkeiten, eine Pramie
auf Jugend setzen und so erstens das Gefihl erzeugen, die Zeit auf eine hektische Weise nut-
zen zu missen, zweitens aber das Gefiihl, daR es vorwiegend bergab geht. Die Pramie auf Al-
terwerden beglnstigt dagegen jeden, denn jeder wird alter, aber niemand wird jlinger. Die
Philosophie hat sich im Unterschied zum hedonistischen Kalkil stets als Kunstlehre einer Le-
benseinstellung verstanden, die nicht auf so etwas wie eine objektive Lustbilanz abhebt, son-
dern auf eine Haltung, die es ermdglicht, das Ganze des Lebens, und das heif3t: die Wirklich-
keit als ganze, unabhéngig von einer solchen unmadglichen Bilanz in jedem Augenblick, zu ei-
nem Gegenstand der Zustimmung zu machen.

Ich sprach bisher nur von jenem ProzeR des Sich-AuRerlichwerdens, das mit der Zeitlichkeit
des Lebens zusammenhéngt. Die andere Form ist die Gegensténdlichkeit, die wir flir andere
besitzen. Wir wissen von dieser Gegenstandlichkeit. Das unterscheidet uns von den meisten
Tieren, Das Sein flr andere ist deshalb zugleich Sein fir mich. Es ist fur mich, daf ich fir an-
dere bin. Aber es ist nicht identisch mit meinem eigenen Fur-mich-Sein. Ich kann den Ver-
such machen, ein glickliches Leben zu flihren um den Preis des Ungliicks anderer. Ob dieser
Versuch sinnvoll ist, ob ein bdses Leben glicklich sein kann und ob jedes gute Leben gliick-
lich sein muB, darum geht seit Plato das, was man entsprechend der ,,grof3en Schlacht um das
Sein“ die grof3e Schlacht um das Gluck nennen kénnte. — Die Griechen haben das Problem er-
ortert anhand der Frage, ob der persische Grol3kdnig gliicklich sei. Er ist ein Despot, er kann
sich alles leisten, ohne auf andere Rucksicht zu nehmen. Plato versucht zu zeigen, daB er nicht
glticklich ist, weil er nicht mit sich selbst einig leben kann, wenn er nicht gut lebt. Wer, so
sagt er, seinen Begierden ohne Selbstbeherrschung front, kann ohnehin nicht glicklich leben,
weil die Begierden namlich zueinander im Verhaltnis der AuRerlichkeit stehen und damit
ohne inneres Mal} einander im Wege sind. Sogar um konsequent bése zu handeln, mu3 man
zu einem gewissen Grade gut sein. Was aber das Verhéltnis des GroRkonigs zu den anderen,
die Weigerung, seine Gegenstandlichkeit fur andere zu verinnerlichen, die Verweigerung der
Gegenseitigkeit von Rechten und Pflichten angeht, so weist Plato ganz einfach darauf hin, dal
es zum endlichen Wesen des Menschen gehort, in Beziehungen der Gegenseitigkeit zu leben,
das aber heif3t z. B. Freunde zu haben. Da der Grol3kdnig sein Gliick nicht im gemeinsamen
Leben aufgehoben wissen kann, dreht sich sein ganzes Leben um Sicherheit. Er muf3 sogar in
Furcht vor seiner Palastwache leben. Ein solches Leben kann nicht glucklich sein. Das kom-
plementdre Motiv haben wir in dem schwabischen Lied ,,Preisend mit viel schonen Reden®.
Graf Eberhard im Bart wird als glticklichster aller Fursten gepriesen, weil er seinen Kopf in
den Schol3 jedes Untertanen legen kann. Dal} der Bose, d. h. derjenige, der sich weigert, den
Aulenaspekt seines Handelns in seine eigene Motivation aufzunehmen, nicht gliicklich leben
kann, galt nun flr die Philosophie stets als ausgemacht. Erst im 18. Jahrhundert wurde die
Frage durch die materialistische Aufklarung neu aufgeworfen. La Mettrie muR sich verteidi-
gen gegen den VVorwurf, er lehre das Verbrechen. Was er lehrt, so sagt er, ist nicht das Verbre-
chen, aber Ruhe und Zufriedenheit im Verbrechen. Nur weil die wenigsten dazu stark genug
sind, ist den meisten vom Verbrechen als Weg zum Gliick abzuraten, Der individualistische
Hedonismus, die praktische Seite des Nominalismus, kehrt hier in aller Radikalitat wieder.
Der Materialismus war nun eine sophistische Phase des Paradoxes. Die klassische Philoso-
phietradition stellt vor- und nachher nicht einfach fest, dal3 der Verbrecher nicht gliicklich sein
konne, sondern sie fordert einen Begriff von Gliick, der dies ausschlief3t. Denn die Philoso-
phie ist jenes Gesprach gegenseitig sich als Subjekte Anerkennender, das dem Fanatismus der
Leidenschaft entgegengesetzt ist. Es geht in ihm um jene Wahrheit, die nicht nur meine Wahr-
heit ist, und um jenes Gliick, das nicht nur mein Glick ist. Darum appelliert Sokrates am Ende
an seine Gespréchspartner, doch einen Begriff von Gliick zu denken, den sie mit ihrer ver-
nlnftigen Natur vereinigen kdnnen. Musik soll in der Erziehung die Einstimmung der Natur
auf das Gemeinsame bewirken, und schon den Kindern an der Wiege sollen Lieder vorgesun-

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 9 04.04.2022



gen werden, die die Unzertrennlichkeit von Gliick und Gutsein zum Inhalt haben. Die Philo-
sophie stellt diese Einheit nicht wissenschaftlich fest. Es gibt keine objektiven Glicksbedin-
gungen. Sie ist Beschworung dieser Einheit. Denn es gibt ja die entgegengesetzte Erfahrung
des gekreuzigten Gerechten, von dem Platon spricht. Einmal zugestanden, daR der Bose nicht
gliicklich sein kann, kann aber der Gute nicht vielleicht doch ungliicklich sein? Plato bleibt in
diesem Zusammenhang nichts, als auf ein Jenseits dieses Lebens zu verweisen, in welchem
die Einheit von Wohltun und Wohlergehen hergestellt werde, ganz ahnlich wie spater Kant.
Wir kénnen nicht wissen, sagt er, dal3 es so ist, aber wir missen es, wenn wir verninftig sind,
annehmen und unsere Seele, wie er sagt, ,,gleichsam damit besprechen®. Unterdessen bleibt
die Polis, das Bild einer solchen Einheit. In der freien Birgergemeinde gilt wenigstens grund-
séatzlich und im allgemeinen, dal} es dem Guten gut gehen soll. Die Polis ist der Ort, wo die
das Leben erflillenden Tatigkeiten ihre Wirklichkeit haben. Und da die Polis autark ist, tiber-
1413t sie diese Einheit nicht der Tyche, der Fortuna, dem Zufall. Sie kann diese Einheit bis zu
einem gewissen Grade garantieren, solange sie ihre Freiheit und Autarkie behalt. Darum ist
fur Aristoteles die hochste Form der praktischen Philosophie die Politik. Freilich ist auch die
Polis endlich. Sie kann weder nach innen noch nach auRen die Integration von Innen und Au-
Ren definitiv leisten. Nach innen nicht: auch in ihr gibt es den von Natur oder Herkunft Be-
gunstigten und Benachteiligten. Nach auRen nicht: sie kann ihre Freiheit verlieren. Aristoteles,
der Lehrer des burgerlichen Gliicks, weist deshalb auf eine Form des Gliicks, die der Endlich-
keit nicht ausgeliefert ist, sondern, wie er sagt, eigentlich gottlich sei, die Theorie. In ihr als
Anschauung des Ganzen gelingt es dem, der dazu imstande ist, alle AuBerlichkeit abzustreifen
und sich das Ganze dessen, was ist und nicht anders sein kann, in ein Inbild zu verwandeln.
Durch diese Einsicht wird er, wie Aristoteles sagt, dieses Ganze, und sein Interesse féallt mit
dem, was ist, zusammen.

Dieser Gedanke des philosophischen Gliicks hat nach dem Ende der Polis dann Geschichte
gemacht. Nicht die aristotelische Theorie vom burgerlichen Glick, sondern die vom philoso-
phischen Glick wirkt in der Stoa, sie wirkt bei Spinoza, sie wirkt bis hin zu Wittgenstein,
wenn er schreibt: ,,Das Leben der Erkenntnis ist das Leben, welches glucklich ist, der Not der
Welt zum Trotz.* Dieses Glick allein ist es, das den Menschen nach Spinoza, nach Scheler,
nach Wittgenstein motiviert, gut zu sein, d. h. das Gluck anderer zu einem Teil seines eigenen
zu machen. Andererseits ist der Gedanke vom theoretischen Gliick christlich transformiert
worden in der Lehre von der beseligenden Anschauung Gottes im Leben jenseits der Todes-
grenze. Aristoteles' Lehre vom birgerlichen Glick in der Polis war dagegen im Grunde be-
reits eine Eule der Minerva. Sie beschreibt eine untergehende Lebensweise. Im Hellenismus
bilden sich dann die Disjunktionen heraus, die flr das philosophische Denken des folgenden
Jahrtausends bestimmend werden. Dabei treten zwei Momente auseinander, die bei Aristote-
les noch ungeschieden sind: das Moment der Autarkie, der Selbstbehauptung, der Selbstge-
niigsamkeit und das Moment der Erfiillung. Beide Momente werden nun radikalisiert weit
uber Aristoteles hinaus. Die Stoa radikalisiert den Gedanken der Autarkie, der Selbstbehaup-
tung bis hin zur Unwirklichkeit. Der Weise ist der, der deshalb immer gliicklich ist, weil er
frei von Leidenschaften sich selbst genligt und weil alle Giiter, die Fortuna geben und nehmen
kann, ihm gleichgultig sind. Nicht einmal die Gotter, sagt Seneca, konnen dem etwas anha-
ben, der von vornherein dem, was nicht anders sein kann, als es ist, zustimmt. Die Stoiker
wuBten nicht zu sagen, ob es diesen Weisen jemals gegeben hat. Aber das stoische Ideal ist
wohl das machtigste in der europdischen Geschichte gewesen. Das Moment der Erflllung al-
ler menschlichen Aspirationen ist darin nicht enthalten. Es geht nicht um Erflllung, sondern
um Zufriedenheit auch ohne Erfiillung. Das Moment der Erflllung dagegen radikalisiert sich
ebenso Uber alle empirischen Bedingtheiten hinaus in der christlichen Idee der Seligkeit.
,,Kein Auge hat es gesehen, kein Ohr hat es gehdort, in keines Menschen Herz ist es gedrungen,
was Gott denen bereitet hat, die ihn lieben*. Dieses Erfiillungsideal ist mit dem Autarkieideal
unvereinbar und wird auch ausdriicklich dagegen gewendet. Wenn Paulus sagt: ,,Und wenn

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 10 04.04.2022



ich meinen Leib zum Verbrennen hingébe, héatte aber die Liebe nicht, so niitzt es mir nichts*,
so ist das natlrlich gegen die Stoa gesagt. Bedingung der Seligkeit im Sinne der Erfullung ist
nun im Christentum gerade nicht Selbstbehauptung, sondern Selbstvergessenheit, Liebe. In
der neueren Zeit definieren diese beiden Motive die politischen Begriffe ,,rechts* und ,,links*.
Das Moment der Erhaltung definiert die politische Rechte seit 300 Jahren, das Moment der
Selbstverwirklichung ohne Reflexion auf Erhaltung die Linke.

In der friihen Neuzeit wird der erneute Versuch gemacht, Gliick als realisierbares Ziel, nicht
als Uberschwengliches Inbild zu denken. Das stoische Ideal wird seit Descartes zur Lehre von
der Zufriedenheit, und Descartes provisorische Morallehre ist nichts als eine konservative
Kunstlehre der Zufriedenheitserzeugung. Das progressive Moment der Erflllung aber wird in
die Menschheitszukunft projiziert. Der Zustand der Vereinigung aller wiinschbaren Guter, wie
Descartes Boethius folgend sagt, wird als Werk der Wissenschaft gedacht. Alles, was wir zu
seiner Herbeiflihrung tun kdnnen, ist: Wissenschaft treiben, Physik und Psychologie. Erst
Kant und, ihm folgend, Freu d haben dann den Gedanken erschittert, dal Zivilisation am
Ende das Gluck hervorbringe. Die menschliche Zivilisation, so lehren beide, ist ungeeignet,
die Realisierung jenes Bildes vom Gluck, das wir in uns tragen, zu befdrdern. Die Zivilisation
kann die menschlichen Krafte und Fahigkeiten durch ihren Antagonismus zur Entfaltung brin-
gen, sie kann das Recht des Menschen sichern und die materiellen Bedingungen seiner Entfal-
tung fordern. Glucklichsein bleibt etwas, das wir einerseits nur selbst leisten kénnen, und das
doch andererseits immer den Charakter des Geschenks hat. Es gibt gluckliche und ungliickli-
che Naturen. Die ungliicklichen werden es allenfalls zur stoischen Zufriedenheit bringen.
Aber ist denn Zufriedenheit nicht ein Aquivalent fiir Gliick? Die Frage ist paradox. Wie sollte
denn der Zufriedene sagen, er sei mit seiner Zufriedenheit nicht zufrieden und wolle mehr?
Nur von auf3en kann ihm gesagt werden, es entgehe ihm etwas, er solle mehr wollen. Aber be-
ruht nicht die Zivilisation auf einer permanenten Erzeugung von Unzufriedenheit? Was heif3t
denn Weckung von Interessen und Bedurfnissen anders als dies? Die Momente der Autarkie
und der Erfllung scheinen sich zueinander antinomisch zu verhalten.

Ich mdchte deshalb zum SchluR nur andeutungsweise von drei Varianten dieser Antinomie
sprechen und damit zugleich drei Begriffe nennen, die zu ihrer Auflésung und damit zu einer
philosophischen Lehre vom Gliick, wie mir scheint, unerlaBlich sind: die Begriffe der Natur,
des Sinnes und des Guten. Die Antinomie kann man zunachst so formulieren: ,,Sollen wir Be-
durfnisse maRigen, oder Bedirfnisse steigern?* ,,Steigern®, sagten die Sophisten, sagte Kallik-
les, ,,vorausgesetzt, man kann es sich leisten, sie zu befriedigen. Bedlrfnisse zu méaRigen, for-
dern nur die, die sich’s nicht leisten kénnen. ,,Steigern, wurde auch gegen Rousseau gesagt
von seinen Kontrahenten, die den ersten Discours angriffen. ,,Die moderne Zivilisation erlaubt
es uns, die Bedurfnisse zu steigern und ein héheres MaR von Glick zu erreichen.* ,,MaRigen*
—sagen die Kyniker, die Stoiker, sagt auch Epikur, weil er sicher gehen will, immer im Wohl-
befinden zu leben, und das gleiche sagt Rousseau, Indessen mul} jeder zugeben, dal es eine
untere Grenze der MéaRigung und eine obere der Steigerung gibt. Diese Grenze bezeichnen wir
mit dem Wort ,,Natur. Es gibt keine philosophische Lehre vom gliicklichen Leben, die nicht
von so etwas wie einer Natur des Menschen zu reden bereit ist und fordert, mit dieser in Ein-
klang zu leben. Die Tatsache, dal die Philosophie dem Begriff der Natur des Menschen lange
Zeit aus dem Weg zu gehen bemuiht war, hat diese Natur nicht zum Verschwinden gebracht.
Nur werden dafiir heute andere als zustdndig angesehen, z. B. die Mediziner. Aber das tiber-
fordert die Mediziner. Wenn die Weltgesundheitsorganisation vor einigen Jahren Gesundheit
definierte als Zustand vollstandigen physischen, psychischen und sozialen Wohlbefindens bei
gleichzeitiger F&higkeit, ein normales Mal3 von Beanspruchung zu verkraften, so haben wir es
hier offenkundig mit einem Aquivalent der Gliickseligkeit zu tun. DaR diese aber kiinftig in
Kliniken hergestellt und durch Krankenkassen finanziert werden soll, ist doch wohl eine ge-
spenstische Vorstellung. Aber dahin kommt es, wenn die Philosophie ihre Themen verkom-

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 11 04.04.2022



men laBt. Irgend jemand reklamiert dann die Zustéandigkeit. Man kénnte in diesem Zusam-
menhang auch von dem erwachenden 6kologischen BewuRtsein sprechen, einem BewuRtsein
von einer Grenze der Bedurfnissteigerung. Grenze, Ende heif3t auf griechisch telos. Aber telos
hei3t auch: Ziel. Enthélt etwa die Grenze zugleich auch so etwas wie ein Ziel, d. h. 188t sie
sich als sinnvoll begreifen? Dann namlich liel3e sich ein inhaltlicher Begriff von Gliick wie-
dergewinnen.

Die zweite Variante der Anatomie lautet etwa: Schmerzfreiheit oder Euphorie? Schopenhauer
bestritt bekanntlich, dal? im Menschen die Glucksbilanz tiberhaupt positiv sein kénne. Eupho-
rien seien nur teuer zu bezahlende Rauschzusténde. Das hdchste Erreichbare sei Freiheit von
Leid. Plato hatte diese Theorie bereits dargestellt und sie eine traurige genannt, ebenso aber
gesehen, daR die Positivitat des Glicks nicht in der gegen ihre AuRenseite blinden Euphorie
bestehen kann. Wenn Plato von ,,reinen Freuden® spricht, dann meint er jene, die keine Unlust
zur Voraussetzung oder zur Folge haben. Wenn wir die Positivitat solcher Freuden inhaltlich
fassen wollen, dann missen wir von dem sprechen, was wir Sinnerfahrung nennen. Die reine
Positivitat des Erlebnisses von Sinngestalten besteht auch dort, wo solche Gestalten uns kein
Ganzes von Sinn zu sehen ermdglichen. Ein Zeichen wirklicher Freundschaft oder eine Fuge
des Wohltemperierten Klaviers sind solche Gestalten, die keinen Schmerz voraussetzen und
keinen Kater im Gefolge haben, und sie sind auch dann Elemente von Gliick, wenn das, was
vorher war, was nachher kommt und was im tbrigen existiert, unerwiinscht ist. Man muR ein-
mal lesen, was Rosa Luxemburg aus dem Gefangnis tber das Glick des Lebens schreibt oder
uber Zwergmispeln und Liguster! Ulrike Meinhof meinte einmal in den fiinfziger Jahren in
einem personlichen Gespréach, Bela Bartok hatte 1945 auf dem Sterbebett nicht den langsamen
Satz seines dritten Klavierkonzertes schreiben diirfen, eines der verklértesten Stiicke, die es in
der Musik gibt. Er hatte irgend etwas tun missen, was sich um den Zweiten Weltkrieg drehte.
Diese Leugnung der Mdglichkeit eines prasenten Sinnes nimmt auch aller aufs Bessere im
Ganzen gerichteten Aktivitat ihren Sinn.

Das Sinnvolle hat seine Rechtfertigung in sich und rechtfertigt die Welt. Alle soziale Aktivitat
kann nur dazu dienen, andere in die Lage zu versetzen, an einem Sinn zu partizipieren, der
schon da ist. Wo wir aus dem Nichts, wo wir vom Nullpunkt aus agieren, kommen wir (iber
den Nullpunkt nicht hinaus. Wir bringen alles nur wieder auf Null.

Damit bin ich bei der dritten Variante der Gliicksantinomie: ist Gliick Zustimmung zu dem,
was ist, oder Ziel der Veranderung dessen, was ist? Auch diese Alternative ist abstrakt. Ihr
entsprechen Zynismus einerseits und Fanatismus andererseits, die beide kein gluckliches Le-
ben zulassen. Der Zynismus bejaht, was ist, ohne Riicksicht auf Sinn. Der Fanatismus will
Sinn erst herstellen. Mit Freude kann man nur bej ahen, was an sich sinnvoll ist, dies aber
kann man nicht, ohne der prekéren Existenz von Sinn behilflich zu sein, und das schlief3t die
Bereitschaft ein, das, was ist, handelnd zu verandern. Umgekehrt aber vermag nur jener Ver-
anderungswille das Gluck zu beférdern, der schon aus Gliick hervorgeht, der schon Sinn vor-
findet, dem er beistehen mdchte. Der Wille, das Gliick von Menschen zu beférdern, ist ja
selbst schon sinnvoller Teil der bereits existierenden Wirklichkeit. Sinn kann nur sein Ziel
sein, wenn er zugleich das einschrankende Gesetz ist, dem er sich unterstellt. Dieses imma-
nente Sinnmal} des Handelns nennen wir das Gute. Es ist nicht Ziel einer herstellend en Tatig-
keit, sondern Gesetz des Handelns selbst. Gliick kann nur Resultat solchen Handelns sein,
wenn es bereits dessen Ursprung ist. Es ist die These der Philosophen Spinoza, Scheler und
Wittgenstein, daR Gutsein und Glicklichsein identisch sind, daf3 nur der Gliickliche gut sein
kann, weil es ohne Sinnerfahrung kein Gutsein gibt. Sinnerfahrung aber heift Gliick.

Ich mdchte mit zwei kurzen Hinweisen schliel3en.

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 12 04.04.2022



Die Philosophie umkreist das Thema Gliick, ohne eine Wissenschaft von Gliick sein zu wol-
len. Sie ist eine Bemiihung um Gliick. Sie hat nicht seinen Begriff, sondern versucht, einen
bestimmten Begriff von Gliick zu bilden. Philosophie will ja Realdefinitionen und nicht No-
minaldefinitionen geben, weil sie zur Sprache bringen will, was ist. Aber was wére denn eine
Realdefinition von Gluck, da es doch das Glick nur gibt als ein unser Leben begleitendes und
sich mit dem Leben transformierendes Inbild? Philosophie umkreist dieses Inbild, das wir alle
in uns tragen und das niemand in die Wirklichkeit tberfiihren kann analog dem Worte Blochs
von dem, ,,was uns allen in die Kindheit scheint und wo noch keiner war*. Aber war noch kei-
ner dort, oder sind wir alle dort und merken es nur nicht? Gliick ist ein Reflexionsbegriff.
Glucklich wird man nicht, man merkt, dafl man es ist oder da man es war. Und eben dieses
Merken ist dann das Glicklichsein. Gliick ist eine Sache der Aufmerksamkeit. Vieles steht
solcher Aufmerksamkeit im Wege. Koérperlicher Schmerz, Sorgen, sogar Vergniigen kénnen
sie verhindern. Es gibt Augenblicke erhohter Aufmerksamkeit, in denen das Leben sich zu ei-
nem Ganzen sammelt, und fur die dann Wittgensteins Satz gilt: ,,Nur, wer nicht in der Zeit,
sondern in der Gegenwart lebt, ist gliicklich®. Die These des Aristoteles, dal’ nur das Leben
als Ganzes glucklich heiffen kann, und die Erfahrung, daf? es nur selten gliickliche Augenbli-
cke gibt, stimmen so zusammen. Die glucklichen Augenblicke sind die, in denen das Leben
zu einem Ganzen wird. Menschen, die sich an der Todesgrenze befanden, berichten von sol-
chen Augenblicken des Gliicks, wo das Leben sich zu einem sinnvollen Ganzen versammelte.
Glickliche Augenblicke sind die seltenen Augenblicke, wo wir wach werden und bemerken,
dal3 wir immer schon glticklich waren, dal Leben Gliicklichsein heif3t und dal die Rede vom
glicklichen Leben eine Tautologie ist.

Quelle: Gunther Bien (Hrsg.), Die Frage nach dem Gliick, Stuttgart-Bad Cannstatt: from-
mann-holzboog, 1978, S. 1-19.

Spaemann - Philosophie als Lehre vom gliicklichen Leben 13 04.04.2022



