»Was ihr dem geringsten meiner Brider getan habt ...«. Einheit von N&chs-
ten- und Gottesliebe

Von Karl Rahner

Wir begegnen vielen Menschen, die nicht ausdrticklich Christen sind und es nicht einmal sein
wollen. Nehmen wir an, ein solcher Mensch wirde wirklich in einer letzten radikalen Selbst-
losigkeit lieben, den Né&chsten, seinen Bruder, jemanden, den er sieht, lieben, was ist dann ei-
gentlich geschehen? Ist das nur eine sehr gute, anerkennenswerte Sache, woran im Letzten
aber doch noch das meiste fehlt, oder ist da ein letztes Verhaltnis zu Gott schon gefunden, das
sich zwar entfalten, das gewissermafen seinen Namen bekommen sollte, das in seinen letzten
unausdriicklichen, aber gegebenen Dimensionen auf Gott hin erst noch ausgemessen und be-
nannt werden sollte, aber das doch wirklich schon da ist? Und eben dies meine ich, wenn ich
sage, dass bei letzter, echter, radikaler Liebe zum Néchsten, in der der Mensch sich wirklich
mit der letzten Kraft seines Wesens einsetzt und weggibt an ihn, dass da immer und tberall,
wo dies geschieht, Gottesliebe, Caritas gegeben ist. Natirlich nicht deswegen, weil die natr-
liche Struktur eines solchen Aktes das notwendigerweise erzwingen wurde, aber wir leben un-
ter dem allgemeinen Heilswillen Gottes, d. h., wir leben in einer Welt, die immer und tberall
durch die geheime Gnade Gottes ausgerichtet ist auf das ewige Leben Gottes, immer und
uberall, wo sich der Mensch nicht ausdricklich durch wirklich schuldhaften Unglauben gegen
eine solche innerste Gbernatrliche, gnadenhafte Dynamik der Welt versperrt.

Nun ist aber der Akt der Liebe zum Ndchsten nicht nur irgendeiner der sittlichen Akte, son-
dern im Grund genommen der Grundakt des sittlichen Daseins, des Menschen selbst. Erkennt-
nis ist bei sich selber sein, und Freiheit ist im Letzten die aufs Endgultige hin gewollte Selbst-
verfugung der freien Person Uber sich selbst.

Beides kann aber gewissermafen nur geschehen in der liebenden Kommunikation mit dem
fremden Du. Die Welt ist primar fiir den Menschen als geistig personales Subjekt eine Mit-
welt. Wir leben nicht bloR in einer Umwelt, in der es alle mdglichen verschiedenen Dinge
gibt, sondern diese Welt hat vom Subjekt und von der Wirklichkeit, der der Mensch begegnet,
her eine innere Struktur, ist letztlich Kommunikation der Liebe mit dem Du. Die ganze Sach-
welt, mit der wir es zu tun haben, selbst in Wirtschaft, Gesellschaft usw., ist im Grunde ge-
nommen nur das Material, die Voraussetzung, die Auswirkung der liebenden Kommunikation
mit dem anderen Du. Der Mensch verfligt in dem einen totalen Akt seines Lebens in radikaler,
ewigkeitsschaffender Freiheit tber sich, und diese Selbstverfligung ber sich selbst ist einfach
im Letzten entweder das liebende Sich-Offnen gegeniiber dem menschlichen Du oder die
letzte Selbstversperrung in Egoismus, die den Menschen in die verdammende, tédliche Ein-
samkeit des Verlorenen stlrzt. Dieser Grundakt ist natirlich immer nur mdglich, indem der
Mensch vorgreift auf die Absolutheit der Wirklichkeit, indem er also schon unthematisch, un-
reflex zu tun hat mit Gott. Denn wir fangen nicht erst dort an, mit Gott etwas zu tun zu haben,
wo wir ihn ausdricklich rufen, wo wir dieses Geheimnis, auf das wir immer zugehen, das
Uberhaupt erst die Mdglichkeit geistiger Freiheit und Liebe gibt, ausdricklich nennen und be-
kennen. Immer und tberall in der Tat der Erkenntnis und erst recht der Freiheit haben wir es
unausdricklich mit Gott zu tun. Und wenn nun ein Mensch in der Grundtat seines Daseins-
vollzugs sich liebend zu den Mitmenschen verhélt, ist diese Grundtat seines Lebens aus dem
allgemeinen vergottlichenden Heilswillen Gottes, der auch auf3erhalb der Kirche Gberall am
Werk ist, getragen von Gottes Heiligem Geist, von seiner Gnade und ist wenigstens unthema-
tisch und unausdricklich, aber wirklich auch ein Akt der Caritas, der Liebe Gottes.

Man misste natdrlich in einer genaueren Beschreibung dessen, was Nachstenliebe bedeutet,
zeigen, wie sie eigentlich immer, selbst wenn sie das gar nicht ausdrticklich will und beab-

Rahner - Uber die Einheit von Nachsten- und Gottesliebe 1 26.04.2022



sichtigt, an das Geheimnis Gottes grenzt. Wenn wir schweigen, wenn wir vergeben, wenn wir
unbelohnt uns ganz einsetzen und uns gleichsam von uns selber absetzen, dann greifen wir
immer in eine Unendlichkeit hinein, die nicht mehr umfangen werden kann, die namenlos ist,
greifen wir vor auf das heilige Geheimnis, das unser Leben durchwaltet und tragt, haben wir
es mit Gott zu tun. So etwas geschieht nun notwendig und immer in der Tat der liebenden
Freiheit des wirklichen, radikalen Sich-Offnens gegeniiber dem Néachsten, und diese ist des-
wegen in der gegenwartigen Ordnung des Heilswillens Gottes dann immer auch schon getra-
gen von der Gnade Gottes, ist Caritas.

Uberall dort, wo der Mensch in wirklicher personaler Freiheit sich dem Néchsten 6ffnet, hat
er immer schon, weil das alles schon umfangen ist von der Gnade Gottes, mehr getan als blo
gerade diesen Néchsten geliebt. Er hat den Néchsten geliebt, und er hat im Né&chsten schon
Gott geliebt. Weil er dem Nachsten gar nicht liebend begegnen kann auf3er dadurch, dass die
Dynamik seiner geistigen Freiheit, getragen von der Gnade Gottes, schon immer Dynamik auf
das unsagbare heilige Geheimnis ist, das wir Gott nennen ...

Jesus sagt uns: ,,Was ihr dem geringsten meiner Briider getan habt, das habt ihr mir getan.

Wie oft haben wir diesen Satz schon gehort und in unseren frommen, erbaulichen Reden be-
nutzt. Aber fragen wir uns einmal: Kann denn das Jesus wirklich sagen? Ist das nicht nur ein
juristisches ,,Als-ob*: ich rechne es dir so an, als ob du es mir selber getan hattest, was du dem
geringsten dieser anderen Menschen getan hast? Nein, es handelt sich bei diesem Worte Jesu
nicht nur um eine juristische Fiktion, um ein moralisches ,,Als-ob*, um ein gewisses Kompen-
sationsverfahren, es ist wirklich so, dass wir im anderen Menschen dem fleischgewordenen
Worte Gottes begegnen, weil in diesem anderen wirklich Gott selbst ist. Und wenn wir ihn
lieben, und wenn wir gleichsam die Dynamik dieser Liebe nicht schuldhaft abbremsen und im
Grunde genommen zurtickbiegen auf uns, dann geschieht eben nun dieser gottliche Abstieg in
das Fleisch des Menschen, so dass Gott da ist, wo wir sind, und uns anblickt in einem Men-
schen. Dieser gottliche Abstieg geht weiter durch uns hindurch, und es geschieht dann, dass
wir, weil Gott uns liebt, den N&chsten lieben und Gott schon geliebt haben, indem wir den
Néchsten lieben, weil wir ja diese Liebe gar nicht anders tun kénnen als getragen von dieser
gottlichen Liebe zu uns, die eben sich selber zu unserem Bruder gemacht hat. Die christologi-
sche Seite, wenn ich so sagen darf, unserer Nachstenliebe musste wirklich ernst genommen
werden und wirklich gelebt werden: dass dort, wo der andere Mensch mir gegeniibertritt,
wirklich Christus da ist und mich fragt, willst du mich, das fleischgewordene Wort Gottes, lie-
ben, und wenn ich sage ,,ja“ dann sagt er: Da bin ich, im geringsten meiner Brider.

Ein theologischer Aspekt sei zur Verdeutlichung hinzugefiigt. In der Ewigkeit wird es, wenn
wir das Christentum der Inkarnation ernst nehmen, so bleiben, dass das fleischgewordene
Wort Gottes in seiner Menschheit ewig die Vermittlung, das Tor, die Brucke, die Konkretheit
Gottes fiir uns sein wird, insofern wir ihn von Angesicht zu Angesicht schauen werden. Die
Menschheit Jesu ist weder eine Barriere zwischen uns und dem Gott der Unmittelbarkeit der
Gnade, noch ist sie etwas, was nur einmal in der Zeit vermittelte, um dann gleichsam abge-
schafft zu werden. Immer werden wir es mit dem Gott zu tun haben, der selber Mensch ge-
worden ist. Es gibt in Ewigkeit keine Theologie, die nicht Anthropologie wére.

Ist es nicht so, dass wir Christen vielleicht unseren christlichen Glauben doch noch immer
nicht genug verstanden haben, dass die einzelnen dogmatischen Aussagen unseres Glaubens,
sosehr wir sie bekennen und annehmen, doch viel zu weit auseinander liegen, dass wir gleich-
sam den Eindruck haben, in einer unendlich komplizierten Welt von Aussagen, Dogmen und
Vorschriften zu leben? In Wirklichkeit aber ist es so: Gott ist Mensch — und darum ist die
Gottesliebe Menschenliebe und umgekehrt ...

Rahner - Uber die Einheit von Nachsten- und Gottesliebe 2 26.04.2022



Wir wissen im Letzten von Gott nichts, wenn wir nichts vom Menschen wissen, von dem, den
Gott selbst als seine eigene Wirklichkeit angenommen hat und in dem auch das letzte Ge-
heimnis, die letzte Tiefe alles Menschseins beschlossen ist. Wir kdnnen ja letztlich von uns
das Tiefste nur aussagen, wenn wir sagen: Wir sind die Wirklichkeit, die Gott zu seiner ei-
gensten machen konnte und gemacht hat. Nur dann, wenn wir das sagen, wenn wir gleichsam
aus der Anthropologie hinlberspringen in die Theologie, haben wir verstanden, was wir selber
sind. Und darum haben wir uns in der Tat unseres Lebens, in der letztlich allein wir uns ver-
stehen, erst verstanden, wenn wir Liebende sind, Menschen, die den anderen Menschen
selbstlos liebend gefunden haben und nattrlich nicht da und dort nur in einer Feierstunde,
sondern in der brutalen, gewohnlichen, grauen Alltaglichkeit unseres Lebens. Dort finden wir
Gott, und wir dirfen durchaus sagen, alles Gebet, aller Kult, alles Recht der Kirche, alle Insti-
tution der Kirche seien nur dienende Mittel, damit wir das eine tun: Gott und den Ndchsten zu
lieben, und wir kdnnen Gott nicht lieben, als dass wir ihn in unserem Nachsten lieben. Dort,
wo wir das tun, haben wir dann wirklich das Gesetz erfullt, haben wir das Band der VVollkom-
menheit um unser ganzes Leben geschlungen, haben wir den vollkommenen Weg durchmes-
sen, den uns Paulus aufgezeigt hat. Nur wenn wir begreifen, dass es eine wirklich letzte Ein-
heit zwischen Gottes- und Nachstenliebe gibt, verstehen wir eigentlich, was das Christentum
ist, und welch gottlich einfache Sache es doch ist. Das gottliche Einfache muss natiirlich aus-
gelegt werden, und unser ganzer Katechismus mit all dem, was drinsteht, ist die wahre und
echte Auslegung, aber es ist die Auslegung, die Artikulierung, die Wortauspragung dessen,
was wir im Grund schon ergriffen haben, wenn wir den Né&chsten lieben.

Quelle: Karl Rahner, Glaube, der die Erde liebt. Christliche Besinnung im Alltag der Welt,
Freiburg i. Br.: Herder, 1971.

Rahner - Uber die Einheit von Nachsten- und Gottesliebe 3 26.04.2022



