VVom Gebet
Von Karl Barth

Und nun noch die Relation des Gehorsams zum Gebet. Dal} gerade der christliche Gehorsam
das Gebet in sich hat, bedeutet zundchst dies, [300] daR ja eben das Gebet die intimste und
kraftigste Form der christlichen Tat ist. Alle Arbeit kommt erst lange nachher und ist christli-
che Arbeit, aktive christliche Gerechtigkeit, Tun des Willens Gottes, Ausiibung der dem
Christen zugewiesenen Funktion in der Nachfolge Jesu, im Dienst und in der Ausfuhrung der
gottlichen Reichsgedanken nur in dem MaB, als das Alles aus dem Gebet kommt, im Gebet
seine eigentliche, seine Urform hat. Was kann denn der Christ, wenn er im Gehorsam handeln
will, anderes tun, als das, was er tut, wenn er betet: Gott Lob und Dank sagen, sich selbst in
seiner Schwachheit und Sunde vor Gott ausbreiten, sich mit Allem, was ihn bewegt, nach ihm
ausstrecken und ihm anbefehlen, der allein seine Hilfe ist, um ihm dann erst recht wieder Lob
und Dank zu sagen? Das ist der christliche Gehorsam in nuce. Darin geschieht das Eine Not-
wendige, was vom Christen verlangt ist, der einzige Dienst, zu dem er gefordert ist. Denn al-
les Ubrige ist in diesem Einen beschlossen. DaR das Gebet eine Erholung und innere Krifti-
gung des Christen sei, ein «Atemholen der Seele» und dergleichen, ist in bestimmten Grenzen
schon wahr. Es darf aber nicht vergessen werden: eben das Gebet ist auch das eigentliche
Werk des Christen. Und die grofite christliche Geschéaftigkeit ware doch nur MiiRBiggang,
wenn etwa dieses eigentlichste christliche Werk nicht geschehen sollte, wogegen, wenn nicht
Alles tduscht, gerade die tatigsten Arbeiter, Denker und Kampfer im Dienste Gottes in der
Welt zugleich — und offenbar zuerst die tatigsten Beter gewesen sind und dieses Tun offenbar
nicht als Zeitverlust angesehen haben. Dariber hinaus ist dann allerdings weiter zu sagen, daf}
den Christen ja eben das Problem des Gehorsams wie vor die Erlaubnis und die Notwendig-
keit zum Glauben so auch an den Ort versetzt, wo sein Wollen und Tun, wenn es echt ist,
wenn es aus dem Glauben kommt, in dieses besondere Wollen und Tun, ins Gebet ibergehen,
in ihm endigen und neu anfangen muR. Dal er das Licht und die Kraft zu echtem Gehorsam
hat, das kann er doch von sich aus niemals so einfach voraussetzen. Und er hat ja auch den
Glauben, in welchem er allein gehorsam sein kann, auch nicht nur so zur Hand, daR er sich
bloR einen Ruck zu geben brauchte, um nun eben aufs neue zu glauben und dann im Glauben
aufs neue gehorsam zu sein. Er hat es ja gerade im Glauben direkt mit dem freien, majestati-
schen Gott selber zu tun. Nun, im Gebet stellt er sich diesem Gott, dem er in seinem Tun si-
cher immer wieder auszuweichen im Begriff steht, dem er sich wirklich immer wieder stellen
muB, um echt und kréftig zu glauben und dann auch getrost und tapfer gehorchen zu drfen.
Im Gebet macht er Gebrauch von der Freiheit, dem Vater, der zu ihm geredet hat, selber Ant-
wort zu geben — anders ausgedriickt: dem Vater, von dessen Gute er herkommt, seinerseits
entgegenzugehen — noch anders ausgedriickt: dem grof3en Staunen dartiber, daR dieser sein
Vater und er sein Kind ist, unmittelbaren, nattirlichen [301 Ausdruck zu geben. Das Gebet ist
in allen seinen Gestalten dieses Antworten, dieses Entgegengehen, dieser unmittelbare Aus-
druck der Wahrheit der Situation, in der der Christ sich als Christ befinden darf. Indem er be-
tet, stellt er sich an den Ort, wo der Glaube und im Glauben dann auch der Gehorsam immer
wieder mit dem Anfang anfangen darf. Als diese primitive Bewegung ist das Gebet als Grund
alles anderen Tuns im Gehorsam beschlossen, selber der Gehorsamsakt sondergleichen, dem
alle anderen entspringen mdissen.

3. Vom Gebet. — Wir nannten es soeben eine primitive Bewegung. In der Tat: es handelt sich
bei dieser dritten Gestalt des christlichen Verhaltens um die einfache Grundform der beiden
ersten. Das Gebet ist das Erste sowohl im Glauben wie auch im Gehorsam. Glauben heif3t im
Grunde Beten und Gehorchen heifst im Grunde auch Beten. Dennoch geht es hier wirklich um
eine wohl zu unterscheidende dritte Gestalt des christlichen Verhaltens, der wir nun als sol-
cher eine besondere Betrachtung zuwenden mussen. Denn damit, da wir es als im Glauben

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 1 17.04.2022



und im Gehorsam eingeschlossen als deren Grundform verstehen, ist dem Wesen des Gebetes
gerade in unserem besonderen Zusammenhang noch nicht genug getan.

Wir haben es, soweit wir es bis dahin beriihrten, als jene Reihe von Akten beschrieben — Lob
und Dank, Eingestandnis und Bufe, Bitte und Furbitte, wieder Lob und Dank — aus der Ferne
gesehen eines neben oder nach dem Anderen. Diese Sicht war nicht unrichtig. Sie ist aber
nicht gentigend. Was dem Gebet in dieser Sicht fehlt, ist die Mitte, ndmlich das, was es im
Unterschied zum Glauben und zum Gehorsam nun eben zum Gebet macht. Es kdnnte in die-
ser Sicht gewissermalien verschwinden in jenen zwei ersten Gestalten des christlichen Verhal-
tens. Es hat und ist aber eine eigene Gestalt, die dann als solche die beiden anderen nicht we-
niger in sich schlief3t, als sie selber in ihr eingeschlossen ist. Jene Reihe von Akten, als die wir
das Gebet vorlaufig beschrieben haben, hat ndmlich tatsachlich eine Mitte: einen bestimmten
Akt, der das Ganze konstituiert, von dem die Anderen herkommen und dem sie entgegeneilen,
von dem her auch sie erst ihren Sinn und ihre Kraft empfangen.

Man wirde dem, was im christlichen Gebet geschieht, nicht gerecht, wenn man dieses Ge-
schehen etwa ganz auf den Nenner des Lobens und Dankens, oder umfassender gesagt: der
Anbetung bringen wirde. Das kénnte sich von daher allerdings nahelegen, da wir das Gebet
ja von jenem grof3en Staunen hergeleitet haben, das auch dem Glauben und dem Gehorsam
zugrunde liegt: dem Staunen des Christen angesichts der Situation, in die er sich durch das
Wort Gottes versetzt findet, in der er als Christ existieren darf. Aus diesem Staunen ergibt
sich in der Tat sehr schlicht: die Anbetung dessen, der diese Situation geschaffen hat [302]
und der sie als Herr bestimmt und regiert, die demitige Verwunderung vor ihrem Geheimnis,
das Loben, Preisen und Riihmen Gottes angesichts dessen, daf3 er sich und als was er sich in
seinem Wort dem Menschen zuwendet und offenbart, die Beugung vor seiner unermef3lichen
GrolRe, der Dank fiir seine unfalRbare Wohltat, das Lob seiner Herrlichkeit und unverdienten
Gute. Aber eben die durch das Wort Gottes geschaffene Situation des Christen und so auch
sein durch sie hervorgerufenes Staunen und so auch seine daraus folgende Anbetung Gottes
haben eine ganz bestimmte Richtung und Farbe, ein ganz bestimmtes Woher und Wohin, die
es uns nun doch verbieten, hier Halt zu machen, bzw. das Wesen des Gebetes gerade hier zu
suchen. Die christliche Situation ist ja nicht abstrakt die der Begegnung eines Grofen mit ei-
nem Kleinen, eines Hohen mit einem Niedrigen, der Majestat mit der Kreatur, des Heiligen
mit dem Unheiligen. Sie ist das auch; sie ist es aber in einer sehr konkreten Form. In ihr unter-
scheidet sich das christliche Staunen in dieser Situation von irgend einer Verwunderung, in
der es auch ein miRiges Gaffen sein konnte. In ihr unterscheidet sich auch die christliche An-
betung von irgend einem Blick in eine ferne Héhe, von der Verehrung irgend eines Numino-
sen, aber auch — mehr religios als christlich und mehr &sthetisch als religits — die sterile Ver-
ehrung eines blofRRen Entsetzens oder die eines blof3en Entzlickens sein kénnte. Gerade das
Spezifische der christlichen Anbetung kédme nicht zu seinem Recht, wenn wir das Gebet ge-
wissermalen systematisch als Anbetung, als Loben und Danken verstehen wollten. So gewif3
dieses Element nicht fehlen kann! So gewi3 das Gebet sogar praktisch hier beginnen und hier
endigen wird. Die sachliche Ordnung, das sachliche Wesen des Gebetes aber ist nicht von hier
aus zu verstehen.

Man wirde dem christlichen Gebet aber auch dann nicht gerecht, wenn man es ganz auf den
Nenner der Beichte, bzw. der BufRe bringen wollte. Das Staunen des Christen angesichts sei-
ner Situation hat zweifellos auch diese Seite und Komponente. Es ist auch Erkenntnis und An-
erkennung des Gerichts, unter das der Mensch da zu stehen kommt. Und so kann es nicht an-
ders sein, als dal? das christliche Gebet auch das ist: Bekenntnis der eigenen Ohnmacht, Unfé-
higkeit und Unwurdigkeit, der ganzen Verlorenheit, in der der Mensch sich selbst vor dem
Angesichte Gottes entdecken muR, VVorweis seiner ganzlich leeren H&nde als der einzigen
Gabe, als des einzigen Opfers, das er Gott darzubringen, das er vor ihm auszubreiten hat.

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 2 17.04.2022



Christlich beten heif3t: sein ganzes Elend vollstdndig und vorbehaltlos als solches eingestehen
und bei Gott anmelden. Christlich beten heif3t: auf alle Illusionen Gber sich selbst verzichten
und sich zu seiner ganzen Bedurftigkeit offen bekennen. Wer das nicht tate, der wirde gewil}
nicht beten. Der Pharisder im Tempel, dessen Herz scheinbar voll Lob und Dank war, der aber
eben das nicht getan hat, hat nicht gebetet. [303] Der Durchgang durch diese Erniedrigung ist
da unvermeidlich, wo nicht auch die Anbetung Gottes eine Selbsttauschung und Gott gegen-
uber ein Blendwerk sein soll. Aber es wirde wieder nicht angehen, das Gebet nun etwa von
da aus verstehen zu wollen. Die christliche Situation ist ja wieder nicht abstrakt die dieser
Niedrigkeit des Menschen vor Gott, obwohl diese auch zu ihr gehoért. So ist auch das christli-
che Staunen nicht abstrakt dieses Erschrecken des Menschen vor sich selbst, obwohl und in-
dem dieses auch in ihm enthalten ist. Und so kann sich auch das christliche Gebet nicht in die-
ser Selbstdemutigung des Menschen vor Gott erschopfen. Es hat auch in diesem Akt, dessen
Art ihm nicht fehlen darf, einen besonderen Charakter, eine bestimmte Richtung und Absicht,
in der es von irgend einem Jammer, der auch bloR jammerlich sein kdénnte, von irgend einer
Selbsterniedrigung, die auch die der Mudigkeit, der Verzweiflung oder der Skepsis sein
konnte, unterschieden ist. So gewil der Weg des Gebetes auch durch diesen EngpaR fihrt, so
gewil3 es die BuRe in sich schlie3t, so gewil} wére es nicht sinnvoll, sein Wesen von daher
verstehen zu wollen. Das kurze Gebet des ZolIners im Tempel war freilich ein BuRgebet, aber
in seinem entscheidenden Gehalt nun eben doch mehr und etwas Anderes als das.

Bleibt das Gebet als Bitte. Und es fragt sich, ob Anbetung, BuRe und Bitte (ohne daR das
Ganze des Gebetes eben in der Bitte sein Zentrum hatte) gleich wichtig, gleich dringlich,
gleich charakteristisch, in der Gleichordnung, in der wir sie vorlaufig ins Auge gefal3t hatten,
eine Reihe bilden, deren Ende dann wieder auf ihren Anfang zurlckfuhren wirde. Das mag
praktisch in der Tat so sein. Sachlich ist es nicht so. Das Wort «Gebet» selbst dirfte in allen
Sprachen dagegen sprechen: es redet nun einmal gerade vom Bitten als von dem, was dieses
Geschehen konstituiert; es weist nun einmal darauf hin, daf es in diesem Geschehen wohl
auch um Anbetung und Bul3e, aber nicht in erster Linie darum, sondern in erster Linie um ein
an Gott sich wendendes Bitten, Suchen und Anklopfen, um ein Gott unterbreitetes Winschen,
Begehren, Verlangen geht. Aber auch die Wirklichkeit des Gebetes spricht entschieden nicht
nur gegen eine VVorordnung jener anderen Elemente, sondern auch gegen ihre Gleichordnung
mit der Bitte. Wer wirklich betet, der kommt zu Gott, der geht ihn an, der redet zu ihm, weil
er etwas bei ihm sucht, etwas von ihm mdchte und erwartet, etwas von ihm zu erlangen hofft,
was er noétig hat, was er von einem Anderen als von Gott nicht zu erlangen, was er aber eben
von Gott bestimmt zu erlangen hofft. Ohne Gott anzubeten, zu danken und zu loben und ohne
sein eigenes Elend offen vor ihm auszubreiten, kann er mit seiner Bitte nicht zu ihm kommen.
Aber dal3 er damit, mit seiner Bitte, zu Gott kommt, das macht ihn zum Beter. Leiden nicht
alle anderen Theorien vom Gebet, wie schon und tief sie auch gemeint seien und klingen mo-
gen, an der [304] gewissen Kunstlichkeit, in der man an diesem einfachen konkreten Sachver-
halt vorbeigeht und sich in Héhen und Tiefen verliert, wo sich der wirkliche Beter, der eben
schlicht ein Bittender ist, nun einmal nicht befindet? Gegen jene Unterordnung oder auch
Gleichordnung spricht aber schliefflich entscheidend der Text des Herrengebetes, das nun ein-
mal in seiner Substanz schlicht und klar in einer Reihe von Bitten besteht, lauter Bitten, in de-
nen die Elemente der Anbetung und der Bul’e wahrhaftig zu ihrer Ehre kommen, die denn
auch tatséchlich mit der Anbetung beginnen und endigen, die aber an sich und als solche we-
der Adorationen noch Konfessionen, sondern eben schlichte Bitten sind. Es dirfte, wenn man
das Wesen des Gebetes verstehen will, geboten sein, sich an das Unser Vater zu halten. Und
gerade in unserem Zusammenhang, im Blick auf Gottes VVorsehung und Weltherrschaft und
auf das christliche Verhalten ihr gegentiber, ist es darum nétig, im ganz Besonderen vom Ge-
bet zu reden, weil Beten in erster Linie — und alles Andere beherrschend und in sich schlie-
Rend — das heil3t: Bitten.

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 3 17.04.2022



Versuchen wir es, das nun auch sachlich zu verstehen: Was ist das eigentlich und primar Er-
staunliche in der christlichen Situation? Doch nicht dies, daR Gott so groR, heilig und reich —
und doch auch nicht dies, dal der Mensch ihm gegenuber so klein, unwirdig und arm ist! Dal
Beides dem Christen uniibersehbar deutlich und hdchst erstaunlich wird, das ist doch nur das
Komplement des eigentlich und priméar Erstaunlichen: daR eben der grof3e, heilige und reiche
Gott durch sein Wort dem Kkleinen, unwirdigen, armen Menschen so nahe tritt. Ja, gewiR: so
nahe, dal} der Mensch, indem er ihn erkennt, nur anbeten und, indem er sich selbst erkennt,
sich selbst nur preisgeben kann. Aber doch vor allem: so nahe — in die Nahe des Vaters zum
Kinde, so dal’ der Mensch sich ihm gegenuiber nun in der N&he des Kindes zum Vater finden
darf. Diese Né&he ist es doch, was hier im Grunde zu bestaunen ist, und Alles, was hier in der
Hohe und in der Tiefe auch zu bestaunen ist, folgt doch erst daraus. Das und nur das ist doch
auch das spezifisch Christliche in der christlichen Situation. Das ist doch der Inhalt des Wor-
tes Gottes, durch das sich der Christ in seine besondere Situation versetzt findet. Das ist doch
der Inhalt der Offenbarung Gottes in Jesus Christus, deren Bezeugung der Auftrag der christli-
chen Gemeinde ist, in deren Erkenntnis und Bekenntnis der Christ Christ ist: Glied dieser Ge-
meinde, Teilnehmer an ihrem Glauben und mitverantwortlich fur ihren Dienst in der Welt.
Dazu ist doch der Sohn Gottes als Mensch geboren worden, dafiir ist er am Kreuz gestorben,
das ist das Licht seiner Auferstehung: Diese unmittelbare Néhe zwischen Gott und dem Men-
schen als zwischen dem Vater und dem Kinde, dem Kinde und dem Vater. Wenn der Christ
betet, dann tut er das, was als Antwort auf das Werk und Wort des Sohnes Gottes getan wer-
den muf3. Er macht dann [305] den n&chstliegenden Gebrauch von der Freiheit, die ihm durch
dieses erstaunliche in Jesus Christus geschaffene Faktum gegeben ist. Diese nachstliegende
Antwort wird aber gewif3 nicht darin bestehen, daR er sich uber die Herrlichkeit Gottes hohe
und Uber seine eigene Erbarmlichkeit tiefe Gedanken und daB er dann auch die entsprechen-
den Bewegungen macht. Sie wird vielmehr darin bestehen, daf3 er sich an den ihm so nahe ge-
kommenen Gott, indem er ihm selbst so nahegebracht ist, in der Absicht wendet, da er ihm
gebe, dal? er von ihm das empfange, was er in seiner Situation notig hat — das empfange, was
(wie er in dieser seiner Situation wohl sieht) eben nur Gott ihm geben kann, was ihm aber
(wie er in dieser seiner Situation ebenfalls wohl weil3) eben Gott ihm tatséachlich geben will
und wird. Dies ist ja die Freiheit seiner Situation: er sieht die Majestéat Gottes sehr wohl, er
sieht auch sich selbst und was ihm fehlt und was gegen ihn zu sagen ist, er braucht sich aber
uber Beides keine Sorgen zu machen. Er braucht sich nicht zu furchten, Gott damit zu nahe zu
treten, daB er, der Kleine, der Unwirdige, der Arme allen Ernstes etwas, ja Vieles, ja Alles
von ihm haben mdchte. Und er braucht sich nicht zu fiirchten, sich selbst damit zu (iberheben,
dal3 er ihn, den Grolen, den Heiligen, den Reichen eben auf das anredet, was er von ihm ha-
ben mdochte. In Jesus Christus ist ja das geschehen und in Gottes Wort ist das auch ausgespro-
chen, was diese doppelte Furcht uberfliissig macht. Der Christ darf bitten. Das Geheimnis,
daB Gott des Menschen Vater, der Mensch Gottes Kind ist, ist ihm offenbar. Und so bittet er
eben. So sagt er eben das, was diesem Geschehen und dieser Offenbarung von seiner Seite
entspricht. So nimmt er eben Gott so, wie er sich der Welt und nun gerade ihm gegeben und
erwiesen hat: als den Helfer, den Geber, den Erretter, als die Quelle aller Gter, aller Kraft,
aller Erleuchtung, aller Hoffnung, kurz: alles dessen, was ihm selbst abgeht, was aber der ihm
so nahe gekommene, der ihm so verbundene Gott offenbar nicht fur sich behalten, sondern ge-
rade ihm zukommen lassen will. Es ist wahr: Gott &Rt sich an sich nicht nehmen. Aber wie,
wenn er sich selbst gibt? Dann ist es eben doch noch wabhrer, dal er sich auch nehmen laRt.
Und Gott 1&Rt sich nichts nehmen: von allem, was sein ist — und Alles ist sein — gar nichts: das
ist auch wahr. Aber wie, wenn er dem Menschen Alles, was sein ist, eben damit geben will,
dal? er sich selbst ihm gibt? Ist es dann nicht noch wahrer, dal3 er sich von ihm, aus seiner
Hand, Alles nehmen [a3t? Der Christ darf nehmen; denn Gott gibt ihm: sich selber und Alles,
was sein ist. «Der seines eigenen Sohnes nicht verschonte, sondern hat ihn fir uns alle dahin-
gegeben, wie sollte er uns mit ihm nicht alles schenken?» (R6m. 8, 32). Und so besteht das
Intimste des christlichen Gebetes, das dann gewil3 auch das Intimste des ganzen christlichen

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 4 17.04.2022



Verhaltens ist, eben darin, dal? der Christ bitten darf und tatsachlich bittet. Es ist von ferne
keine [306] Frechheit darin, kein Vergessen der Distanzen, kein eigenmachtiges Uberspringen
des Gegensatzes von Hiiben und Driiben, Oben und Unten, es ist auch von ferne keine Selbst-
sucht darin, wenn der Christ betet. Er tut damit vielmehr das, was der Situation, in die er
durch Gottes Wort versetzt ist, entspricht und gerecht wird, was ihm in dieser Situation nicht
nur erlaubt, sondern geboten ist, weil er offenbar gerade dazu in diese Situation versetzt ist,
um eben das zu tun. Man bemerke, wie er ja eben damit auch den wahrhaftigsten Akt des Lo-
bes und Dankes und also der Anbetung und wieder eben damit auch den wahrhaftigsten Akt
der BuRe vollzieht. Eben damit macht er doch Gott grof3 und sich selbst klein, dal3 er als Bit-
tender vor ihn tritt. Das eben will doch Gott von ihm. So eben will er ihn haben. Eben damit
wird er doch Gottes eigenem Verhalten ihm gegenuber gerecht. Eben das ist doch der wahr-
haftige Gottesdienst: dal3 der Mensch nehmen will und nimmt, wo Gott gibt, dal3 er also bittet,
sucht und anklopft, um es wirklich zu empfangen. Dieses Empfangen ist das christliche Gebet
in seinem zentralen Charakter als Bittgebet. Es stammt gerade in dieser Gestalt nicht aus der
Willkir des Christen, wie denn die ganze ihm gegebene Freiheit keine Willkirfreiheit ist. Es
stammt vielmehr aus dem, was der Christ von Gott empféangt: aus dem ihm eben damit gege-
benen Gebot. Es ist als Bittgebet der menschliche Vollzug dieses Empfangens. Es ist wirklich
die Urform des christlichen Gehorsams. Aber dieser Satz ist nun umzukehren: die Urform des
christlichen Gehorsams besteht eben darin, daf der Mensch Gott auf Grund dessen, was er fur
ihn ist und hat, nicht fr zu grof? und sich selbst nicht fur zu klein halte, als da er dieses Bit-
ten wagen durfte, dal3 er Gott vielmehr fiir so gnadig und so méchtig und sich selbst fur so
real von Gott angenommen halt, dal’ er eben dies — nicht irgendwie wagen muB, sondern als
naturlichste, notwendigste Lebens&uRerung tun darf: als Bittender zu ihm zu kommen.

Uber dieses Bitten muR man sich also klar zu werden versuchen, wenn man das Wesen des
Gebetes verstehen will. Aber nun sind wir, gerade um uns dartiber klar zu werden, zu einem
sehr merkwirdigen Weg, einem scheinbaren Umweg, genétigt. Man kann sich ndmlich tber
dieses Bitten nur klar werden, wenn man sich zuerst Gber die ihm entsprechende Erhérung
klar geworden ist. Sie geht ihm ndmlich, so hart das auch klingen mag, sachlich voran. Sie be-
griindet es. Sie macht es zum wirklichen Bitten: zum Bitten des christlichen Gebetes und da-
mit zu dieser dritten und fur das Ganze so entscheidenden Gestalt des christlichen Verhaltens.
So haben wir es ja eben schon ausgesprochen: das Gebet stammt aus dem, was der Christ
empféngt; es ist nichts als der menschliche Vollzug dieses Empfangens, die unmittelbare Le-
bensauBerung dessen, der staunend vor dem steht, was Gott fiir ihn ist und tut — nicht zuerst
staunend vor Gottes Majestat in seinem Gegensatz zu ihm, nicht zuerst staunend vor [307]
seiner eigenen Niedrigkeit im Gegensatz zu Gott, sondern zuerst staunend vor der Tatsache,
dal’ Gott fir ihn ist und handelt. Davon mussen wir ausgehen. VVon da aus und nur von da aus
wird es verstandlich, daR das Gebet dem Menschen gerade als Bitte erlaubt und damit geboten
ist und also mit dem Glauben und dem Gehorsam zusammen und, beide in sich schlief3end,
ein integrierendes Moment des ganzen christlichen Verhaltens bildet.

Es gibt eine groRe Gabe alles dessen, was der Mensch notig, und zwar in der Weise nétig hat,
dal? er es nur von Gott empfangen, dal3 nur Gott es ihm geben kann. Es gibt eine grofl3e Erho-
rung aller wirklichen, der legitimen und notwendig an Gott gerichteten Bitten. Diese eine
groRe gottliche Gabe und Erhorung ist Jesus Christus. Er ist es darum, weil es in ihm gesche-
hen ist, dal3 Gott sich der Welt und des Menschen angenommen und eben damit der Welt und
dem Menschen die Fiille alles Guten zugewendet hat. Im Blick auf ihn, in und mit seiner Er-
wahlung zum Mittler ist ja das All und ist der Mensch schon geschaffen. Indem er als Gottes
Sohn und Wort selbst Fleisch, Mensch, Kreatur wurde, hat Gott sich dem All und in der Mitte
des Alls dem Menschen verbiindet, verpflichtet, sich mit ihm solidarisch gemacht, hat er seine
Errettung schon vollzogen, seine eigene ewige Herrlichkeit ihm schon zugewendet. In ihm hat
Gott sich personlich zum Herrn, Huter und Helfer, zur Hoffnung des Alls und des Menschen

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 5 17.04.2022



gemacht. In ihm, in diesem seinem geliebten Sohn, in diesem seinem Wort, das ein Wort des
Heils und des Friedens ist, beherrscht er alles Geschehen: erhélt er es, begleitet er es, regiert er
es. Indem Jesus Christus da ist, ist der Welt schon geholfen, ist Alles schon da, dessen die
Kreatur und inmitten der ganzen Kreatur der Mensch bedirftig ist. Indem er da ist, ist der
Name dessen, von dem alles herkommt, zu dem alles hingeht, der Alles bewegt, ausgespro-
chen, offenbart, proklamiert als der Name des Gottes, der der Welt Heiland ist, der nicht ohne
und nicht gegen, sondern ganz und gar fur sein Geschopf ist und tétig ist. So ist er die eine
grol’e Gabe und Erhérung, in der Alles, was wir empfangen und erbitten kénnen, nicht nur be-
schlossen, sondern uns schon gegeben, schon fiir uns gegenwartig und vorhanden ist.

Und nun ist Jesus Christus keine einsame Gestalt und Erscheinung. Nun gehdoren, in und mit
ihm erwdhlt, zu ihm auch die Seinigen, die er durch den Geist seines Wortes zum Glauben an
ihn und durch den Glauben zum Gehorsam gegen ihn berufen will. Nun ist er von Ewigkeit
her das Haupt seines Leibes. Nun hat er diesen Leib in seiner geschichtlichen Gestalt hervor-
gerufen durch die Botschaft seiner Propheten und Apostel, nun ist dieser sein Leib die Ge-
meinde, seine, die christliche Gemeinde, sein Volk. Nun hat er sich diesem Volk zum Herrn
geschenkt und als solchen offenbar gemacht. Nun hat er sich ihm als der, der er ist, erwiesen,
damit es inmitten der Schopfung ein Zeugenamt und einen Zeugendienst [308] gebe, damit
auch vor seiner Erscheinung vor Allen und fur Alle und bis zu dieser seiner letzten Erschei-
nung hin sein Licht leuchte in dieser Welt, damit die Erinnerung an Gottes Liebe und die
Hoffnung auf sie eine konkrete Stétte und einen konkreten Gehalt habe. Und nun ist er in die-
ser Absicht diesem seinem Volk gegenwartig. Nun ist in ihm also jene eine grole gottliche
Gabe und Erhorung diesem Volk vor Augen. Nun ist also diesem Volk der Name dessen nicht
unbekannt, der der Anfang und das Ende aller Dinge, der Herr alles Geschehens ist. Nun darf
es also in ihm seinen und der ganzen Welt Schopfer, Erhalter und Regenten als den Heiland
real und persoénlich in seiner Mitte haben, anschauen, in seiner Gesellschaft leben, an ihn sich
halten, seiner sich getrosten. Nun lebt also dieses Volk, durch die Taufe fir ihn geboren und
zu ihm versammelt und im Abendmahl durch ihn und flr ihn genéhrt, durch sein Wort immer
wieder gerufen, erhalten, erleuchtet und gefiihrt, im Angesicht der gottlichen Gabe und Erho-
rung, die in ihm Ereignis ist. Nun fehlt also diesem seinem Volk von seinem Herrn her gar
nichts. Es ist in ihm schon im Besitze der ganzen von Gott seinem Geschopf zugedachten und
zugewendeten Gnade und verborgenen Herrlichkeit. Es hat in ihm seine Heimat, sein Birger-
recht, sein Erbteil schon gefunden: im Himmel, ja (iber allen Himmeln, in der unmittelbaren
Néhe des Thrones Gottes, ja Gottes selber. Es blickt von ihm her schon zuriick und herunter
auf alles jetzt noch nicht Geordnete, noch nicht Geldste, noch nicht Befreite, auf alle jetzt
noch wirksame Stérung, Behinderung, Verwirrung und Verwustung im Weltlauf, auf alle
Dunkelheit, die uns die vaterliche Regierung und Bestimmung, unter der er steht, jetzt noch
verhillen will und tatsachlich verhullt. Es sieht sie in ihm jetzt schon ohne Hiille. Es lebt in
ihm jetzt schon von der ganzen Gute, Weisheit und Vollkommenheit dieser Regierung. Es at-
met in ihm jetzt schon am Herzen Gottes. Das ware ja nicht die christliche Gemeinde, die, in-
dem sie um ihren Herrn Jesus Christus weil3, nicht um dieses «jetzt schon» wiil3te, die in aller
Ohnmacht und Unvollkommenheit ihrer geschépflichen Existenz nicht auch — immer im Blick
auf ihren Herrn, immer im Glauben und durch den Glauben, im Gehorsam gegen ihn — tat-
sdchlich lebte in diesem «jetzt schonx, in der vollen Gegenwart, im vollen Empfang der gottli-
chen Gabe und Erhérung. Wie kdnnte und wirde sie sein Zeuge, das von ihm angeziindete
Licht in der Finsternis sein, wenn sie darum nicht wilte, darin nicht lebte, wenn sie nicht ge-
rade dies zu bezeugen hatte? Es kann immer nur an ihr liegen — und es sollte dann wirklich
nicht mit irgendwelchen Beteuerungen eines demutigen Realismus oder einer realistischen
Demut verdeckt oder gerechtfertigt werden, wenn sie anders dran ist, wenn sie der Welt von
der geschehenen und vorhandenen vollen géttlichen Gabe und Erhdrung nichts oder nur etwas
Schiichternes zu sagen hat, wenn sie dieser Sache wohl auch fir sich selber nicht so recht

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 6 17.04.2022



sicher ist. Die lebendige christliche [309] Gemeinde ist gerade dieser Sache ganz und unbe-
dingt sicher. Sie verkundigt sie mit lauter und nicht mit gebrochener Stimme.

Und nun ist der Christ, an dessen Verhalten wir hier interessiert sind, ein Glied dieser christli-
chen Gemeinde, des Leibes Jesu Christi, seines Volkes. Nun gilt also Alles, was im Blick auf
Jesus Christus und im Zusammenhang mit ihm von der christlichen Gemeinde gesagt ist, ge-
rade fur ihn personlich. Er personlich ist ja auf Jesus Christus getauft und darf im Abendmahl
seinen Leib und sein Blut, ihn selbst empfangen, um von ihm und mit ihm zu leben. Er per-
sonlich darf ja sein Wort héren, um es fir sich personlich wahr sein zu lassen. Er personlich
ist ja auch verantwortlich gemacht fir den Auftrag der Gemeinde in der Welt. Gerade fur ihn
ist also Jesus Christus der, der er ist, ist der Name Gottes, des Schopfers des Himmels und der
Erde, offenbar gemacht, ist dieser Gott als Heiland und also als der gnédige Herr und Hiiter
und Helfer, als ganze Hoffnung gegenwartig auf dem Plane. Gerade er darf also in dieser Welt
leben, an dem Geschehen dieser Welt teilnehmen in voller Kenntnis dessen, dal Gott sich ih-
rer angenommen, endgultig zu ihr Ja gesagt, sich mit ihr verbundet, sich ihr verpflichtet und
solidarisch gemacht, sie in seinen Dienst genommen hat. Gerade fir ihn als Christ, d. h. als
personlichen Kenner des prophetischen, priesterlichen und kéniglichen Amtes Jesu Christi, ja
in seiner Zugehorigkeit zu seiner Gemeinde als Teilnehmer an diesem Amt, ist das Weltge-
schehen offenkundig und greifbar ein nicht sich selbst Uberlassenes, sondern ein von Gott er-
haltenes, begleitetes und regiertes, und zwar zum Guten, zum Heil, ein in Glte und Barmher-
zigkeit erhaltenes, begleitetes und regiertes, ein der ewigen Herrlichkeit entgegenfiihrendes
Geschehen. Gerade er hat es in dem Herrn der Gemeinde, der als solcher auch sein Herr ist,
mit der auch fur ihn jetzt schon auf den Plan gefiihrten, ihm jetzt schon sichtbaren und greif-
baren einen grofRen gottlichen Gabe und Erhérung zu tun. Was hétte er nicht, was kénnte ihm
fehlen, da er ihn haben darf? Was konnte ihn in seinem Leben als Christ und Mensch storen,
behindern, verwirren oder gar zunichte machen, da er mit ihm, in seiner Gesellschaft leben
darf? Welches von seinen Bedrfnissen fande er in ihm nicht schon gestillt, welche seiner
Note in ihm nicht schon behoben, welche Hilfe in ihm nicht schon bereit, welchen Trost, den
er je und je braucht, in ihm nicht schon ausgesprochen, welche Weisung, auf die er wartet, in
ihm nicht schon gegeben? In ihm ist auch er schon droben, schon am Ziel, kann und darf auch
er zuruickblicken und herunterblicken auf allen Jammer als einen schon gestillten Jammer, auf
alle Klagen als auf solche, denen schon Recht widerfahren ist, auf alle Fragen als auf solche,
auf die, wie sie ihn auch interessieren, brennen und aufregen mogen, schon Antwort gegeben
ist. Man sage nicht, das sei zu viel behauptet und zu hoch geredet! Es kann hier jede Formu-
lierung immer nur insofern zu weit gehen und zu hoch greifen, als der [310] Christ noch nicht
oder nicht mehr Christ ist: nur sofern er sich heimlich vom Leibe Christi, von seiner erwahlten
und berufenen Gemeinde, oder eben diese seine Gemeinde und dann nattrlich auch sich selbst
von Jesus Christus trennt, statt sie und sich selbst von ihm her zu sehen und zu verstehen. Er
sollte das, wenn er es denn schon tut, wenigstens nicht als Ehrlichkeit ausgeben, sondern als
seine eigene Schwachheit erkennen. In der Ehrlichkeit, die er sich selbst als Christ schuldig
ist, wird er gerade diese Trennungen nicht vollziehen, wird er sich Gber sich selbst vielmehr
nur in der Hinsicht verwundern und entsetzen, daR er offenbar immer und immer noch nicht
realisiert hat, in welcher Fille ihm die géttliche Gabe und Erhérung gegenwaértig und nahe ist,
in welcher Freudigkeit er von ihr Gebrauch machen durfte, in welcher Dankbarkeit er sich
dazu bekennen mufte.

Und nun ist das christliche Bitten, dessen Sinn wir hier verstehen mdchten, sehr schlicht das-
jenige Nehmen und Empfangen, das da am Platze ist, wo dem Menschen diese eine grof3e
gottliche Gabe und Erhdrung in Jesus Christus gegenwartig und nahe ist. Es geht ja bei dieser
Gabe und Erhdrung um Gottes Willen nicht nur tiber, sondern mit seinem Geschopf, um sei-
nen Bund mit dem Menschen, um seine ihm als einem von ihm verschiedenen, selbstandigen
Wesen zugewendete Gnade, um sein Werk, das im Menschen nicht einen toten, sondern einen

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 7 17.04.2022



lebendigen Gegenstand hat, um sein Wort, das der Mensch horen und auf das er antworten —
alles in allem: um eine Freiheit, in der der Mensch selber leben darf. In dieser Freiheit nimmt
und empféangt der Christ das, was Gott flr ihn ist und tut: das, was er ihm darreicht. In dieser
Freiheit bittet der Christ. Was sollte ihm die ganze groRe géttliche Gabe und Erhdérung, wenn
er nicht néhme und empfinge? Sie ist fiir ihn und also fiir einen Nehmer und Empféanger be-
stimmt. Wie sollte er aber diese, die gottliche Gabe und Erhérung nehmen und empfangen als
indem er darum bittet? Anders denn als Bittender kann er, das Geschopf, der Mensch, dieser
Sache doch nicht gegenlberstehen. Zugreifen, aneignen, in Gebrauch nehmen und in ihrem
Gebrauch frohlich sein, das kann doch im Verhéltnis des Menschen zu dieser Sache nichts
Anderes als eben ein bestandiges und bestandig sich erneuerndes Bitten sein. Wann ware sie
ihm von seiner Seite nicht fremd, neu und unerreichbar? Was konnte er von seiner Seite denn
tun, in welcher Spontaneitat wirde er ihr denn entsprechen kénnen als eben darin, dal er um
sie bittet? Indem er um sie bittet, indem er zu Gott sagt: Ich habe nicht — Du hast — So gib mir,
was du hast und ich nicht habe! — anerkennt und lobt er Gott als den Geber und lobt er die
gottliche Art dessen, was er da nehmen und empfangen darf. Und indem er um sie bittet, er-
kennt und bekennt er sich selbst als einen ohnméchtigen und unwuirdigen Partner Gottes, als
einen hochst ungenligenden Nehmer und Empfanger seiner Gabe. [311] Indem er um sie bit-
tet, furchtet er und liebt er Gott. Und wieder indem er um sie bittet, stellt er sich diesem Gott,
so wie nun eben er sich ihm stellen darf und allein stellen kann. Aber eben indem er das tut,
und also zu der schon gegebenen und vorhandenen Gabe und Erhérung in das ihr angemes-
sene und darum rechte und fruchtbare Verhaltnis tritt, ereignet es sich, dal3 er sie nehmen und
empfangen darf, dafl? also Gott als Heiland mit ihm zu seinem Ziele kommt. Der Christ bittet:
eben damit werden die Tore weit und die Tiren in der Welt hoch gemacht, daR der Konig der
Ehren einziehen kann.

Wir tun, um nun auch dieses christliche Bitten als solches zu verstehen, am besten, in dersel-
ben Ordnung vorzugehen, in der wir zundchst von Gottes Gabe und Erhérung gesprochen ha-
ben. Der zuerst und eigentlich bittende Mensch ist ja auch kein anderer als Jesus Christus sel-
ber. DaR nach dem Evangelium er seine Jiinger beten lehrte, und zwar indem er ihnen vorbe-
tete, das heif3t als Erster mit ihnen betete, das ist von entscheidender sachlicher Bedeutung fiir
den Sinn und Charakter des christlichen Betens. Wie er als Gottessohn selber der gebende, der
erhérende Gott war, so als Menschensohn auch selber der bittende Mensch. Wie Gott in ihm
fiir sein Geschopf eintrat, sich selbst in seinem ganzen Reichtum dem Geschopf verbiindete,
hingab und mitteilte, so trat in ihm auch das Geschopf von seiner Seite in das rechte frucht-
bare Verhéltnis zu Gott, so war er auch der erste und eigentliche Nehmer und Empféanger von
Gottes Gabe. Wie er selber der einziehende Kénig der Ehren war, so wieder er selbst der
Mann, der die Tore weit und die Tiren in der Welt hoch machte. Er ist die Offenbarung des
Namens Gottes, des Heilandsnamens, er auch der Mensch, der diesen Namen heiligt, der die-
ser Offenbarung entsprechend die Ehre Gottes und die Schande des Menschen bekennt und,
indem er beides tut, sich bewahrt und erweist als der von Gott erwahlte, begnadete, gesegnete,
erhohte und verherrlichte Mensch: als der Mensch fur alle Menschen, als der Bringer der Er-
rettung und Trager des Heils des ganzen Menschengeschlechtes. Denn eben das tat doch der
Mensch Jesus Christus, worum er uns in der ersten Bitte des Unservaters bitten heif3t, daB es
geschehen moge: er heiligte den offenbaren Namen Gottes, er verhielt sich Gott gegeniber so,
wie der Mensch sich ihm gegenlber, weil er des Menschen barmherziger Heiland ist, verhal-
ten muR. Er gab Gott recht und lief3 sich selbst eben damit ins Unrecht setzen. Er bekannte
sich zu Gottes Heiligkeit und eben damit zu des Menschen Ubertretung und Elend. Er unter-
warf sich Gott in der VVolligkeit eines freien, liebenden, kindlichen Gehorsams und lieR es sich
gefallen, eben damit die Strafe der menschlichen Sunde zu erleiden und um ihretwillen in den
Tod gegeben zu werden. Jesus Christus bittet, das heil3t er stellt sich Gott als der, der gar
nichts hat und auf gar nichts Anspruch hat, der Alles nur zu [312] empfangen, und zwar von
Gott zu empfangen hat. Er traut es ihm zu, dal3 er es von ihm empfangen werde. Er traut es

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 8 17.04.2022



nur ihm, aber er traut es ihm ganz, er traut ihm Alles zu. So lebt er, so verliert er sein Leben
und eben so errettet und gewinnt er es. Indem er nur Bittender und sonst gar nichts ist, indem
er mit der Heiligkeit Gottes und mit der Ubertretung des Menschen in seiner eigenen Person
ganz ernst macht, ist er schon erhort, ist sein Leben ein von Gottes Gnade beherrschtes und
getragenes, erweist es sich in seiner Auferstehung als ein von Gott gerettetes und verherrlich-
tes Leben, ist Gottes Zuwendung zum Menschen, ist das dem Menschen von Gott zugedachte
Heil, ist die ihm bestimmte und verheil3ene Herrlichkeit in seiner Person Ereignis und Gegen-
wart, ist der Mensch in der ganzen Fille Gottes. Man bemerke: er ist das Alles, indem er bit-
tet, indem er in seinem Tun und Lassen als Mensch ganz und gar nur Bittender ist. Nattrlich:
er ist als Menschensohn ganz und gar nur Bittender, weil und indem er als Gottessohn selber
ganz und gar Gottes Gabe und Erhorung ist. Es ist also Gottes eigene Liebe und Macht, die in
der Existenz dieses Menschen, indem sie zu einer einzigen Bitte wurde, zum Durchbruch und
zum Siege kam. Gott triumphierte in diesem Menschen. Er tat es aber, indem es geschah, da
dieser Mensch bat und eben damit nahm und empfing, suchte und eben damit fand, anklopfte
und eben damit erfuhr, dal3 ihm aufgetan wurde. Es war also schon das Bitten und also das ei-
gene Sein und Tun dieses Menschen, in welchem Gott triumphierte. Und weil das im Sein und
Tun dieses Menschen geschah, darum war es nun doch dieser Mensch, durch den der Name
Gottes geheiligt wurde, in welchem die Entsprechung der géttlichen Gabe und Erhérung auf
der menschlichen Seite — nicht nur objektiv also, sondern nun auch subjektiv Ereignis und
Wirklichkeit wurde. Und darum ist es wirklich dieser Mensch, durch welchen, indem er durch
die enge Pforte des reinen Bittens ging, die Tore weit und die Tlren in der Welt hoch gemacht
wurden. Dieser Mensch hat gebetet. Dieser Mensch hat Gott einfach gebeten um seine unaus-
sprechliche Gabe.

Und nun fahren wir wieder fort: Er ist darin nicht einsam. Er tat das nicht flr seine Person. Er
bedurfte ja flr seine Person weder des Bekenntnisses zu Gottes Ehre noch des Bekenntnisses
zur menschlichen Ubertretung. Er hat das in seiner Person fiir Andere, und zwar zunachst fiir
die Seinigen getan: fiir alle, die an ihn glauben und im Glauben an ihn ihm gehorchen dirfen,
weil er selbst sie dazu berufen und erméchtigt hat, weil er sie in dieser Berufung und Erméch-
tigung in die Welt senden wollte. Gott hat es ja auf die Welt abgesehen, indem sein Sohn
Mensch wurde, wie er es schon in ihrer Erschaffung eben darauf abgesehen hatte, dal3 sein
Sohn zu ihrem Heil selbst Mensch werden sollte. Und so ist es auch in dem Bitten des Men-
schensohnes, in seiner Existenz als der eine grof3e Bittende und in seinem Bitten empfangende
[313] Mensch auf die Welt abgesehen. Aber eben weil auf die Welt, darum zunachst auf sol-
che anderen Menschen, die mit dem Gottessohn und Menschensohn bitten kdnnen, diirfen und
wollen, darum zundchst auf seine Gemeinde als die Versammlung derer die bitten und als sol-
che empfangen durfen. Denn das ist seine Gemeinde: die Versammlung derer, denen die Au-
gen dafir offen sind, daB Gott es in diesem Einen auf die ganze Welt und nun zunachst gerade
auf sie abgesehen hat, und daR in ihm und mit ihm auch sie, die durch sein Wort Versammel-
ten, erwéhlt sind zum Bitten und so dann auch zum Nehmen und Empfangen und so zu seinen
Zeugen der Welt gegeniiber. Die christliche Gemeinde erkennt und weil3: dieser Eine hat nicht
fiir sich, er hat in Wahrheit flr sie, namlich daflr, daB sie seine Zeugen seien und als solche
sich bewahren mdchten, gebetet. Der Gottessohn wurde dazu Menschensohn und ist als Men-
schensohn dazu durch die enge Pforte des reinen Bittens gegangen, um eben damit der grof3e
menschliche Nehmer und Empféanger der gottlichen Gabe und Erhdrung an Stelle aller ande-
ren und zu ihren Gunsten zu werden. Zu diesem Nehmen und Empfangen muB es ja kommen.
Eben dieses Nehmen und Empfangen ubersteigt aber das Kénnen, Dirfen und Wollen aller
Menschen. Eben dieses Nehmen und Empfangen mulite also flr sie getan werden. Nicht nur
Bitte war also die ganze Existenz dieses Menschensohnes, in der dieses Nehmen und Empfan-
gen stattfand, sondern als Bitte Flrbitte: Bitte an der Stelle derer, die selbst nicht bitten kon-
nen, dirfen und wollen und darum auch zum Nehmen und Empfangen von sich aus nicht in
der Lage sind. Aber nun ist diese seine kraftige Firbitte geschehen. Nun erkennt die mit ihm

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 9 17.04.2022



erwdhlte und von ihm berufene und versammelte Gemeinde durch den Heiligen Geist seines
Wortes, daB sie in ihm tatsachlich geschehen ist. Und nun ist ja diese seine Gemeinde zu ihm
hin, in seine Gesellschaft und Gemeinschaft berufen. Nun ist er ja in ihrer Mitte. Nun hat er
sich ja zu ihr, nun ist sie also zu ihm gestellt. Nun ist sie also dadurch konstituiert, daf? sie
seine Firbitte als die des grol3en Hohepriesters erkennt, anerkennt und gelten lai3t, auf ihren
Boden gestellt ist und anderswohin sich nicht mehr stellen kann. Sie nimmt es also an, daf3 die
Tire auch fur sie gedffnet ist, dal? das grolRe menschliche Nicht-Kdnnen, Nicht-Dirfen, Nicht-
Wollen fir sie auBer Kraft gesetzt, die Freiheit zum Kdénnen, Durfen und Wollen, die Freiheit
zum Bitten fur sie geschaffen und vorhanden ist. Nun lehrt der Menschensohn auch sie beten
und also bitten. Nun I&Rt sie sich von ihm belehren. Und wie er mit ihr betet, so betet sie nun
mit ihm. Wie wurde sie seine Furbitte, von der sie lebt, annehmen, wie kénnte sie fiir sie ge-
schehen und offenbar sein, wenn sie seine Lehre, die Lehre des rechten Betens, nicht anneh-
men, beherzigen und ausfiihren, wenn sie nicht ihrerseits mit ihm beten wirde? Sie wird des-
sen freilich gewahr sein und bleiben, dal sie dieser seiner [314] Lehre bedarf — nicht nur ein-
mal, sondern immer wieder -, daB sie ohne ihn nichts tun, ohne daR er mit ihr betet, gerade
nicht beten kann. Sie wird es also nie als ihr eigenes Werk, nie als eine menschliche Leistung
verstehen, wenn sie ihrer Erwahlung in ihm und ihrer Berufung durch ihn darin getreu sein
darf, dal nun auch sie bittet. Sie wird immer nur «in seinem Namen» bitten. Sie wird ihr Bit-
ten immer als die Gabe und das Werk seines Heiligen Geistes verstehen, mit dem sie nur ihn
preisen kann, ohne sich selbst damit Ehre zu machen. Aber eben indem sie sich an ihn halt,
eben weil und indem sie in seinem Namen bittet und also von seiner Furbitte Alles und von
ihrem eigenen Bitten als solchem gar nichts erwartet, eben weil und indem sie bei ihrem eige-
nen Bitten ihr ganzes Vertrauen auf die Gabe und das Werk seines Heiligen Geistes setzen
wird, wird sie selbst — es gibt ja keinen starkeren Antrieb als die wirkliche Erkenntnis der
wirklichen Gnade Gottes — nicht mussig sein. Sie wird also ihren Herrn nicht allein bitten las-
sen, sondern ihm mit ihrem eigenen Bitten, wie unvollkommen, verkehrt und ohnméchtig es
auch neben dem seinigen sein moge, Gesellschaft leisten, zur Seite treten, wird sein Gebet, so
wie er es ihr vorgebetet hat, nachbeten. Es wird in ihrem Herzen und Munde gerade darum
und darin ein echtes, wahrhaftiges, das nun eben ihr, der in ihm miterwéhlten Gemeinde zu-
kommende wirkliche Bitten sein, dal} es ein blofRes Nachbeten ist, bloR angeschlossen an sein
Bitten, bloR ihm zugesellt, bloR von seinem Ernst, blof3 von seiner Kraft lebend, blol} auf die
in ihm gegenwartige gottliche Gabe und Erhdrung bezogen. Eben so wird es aber wirklich
Ernst und Kraft haben, eben so wird es erhdrtes Bitten sein, indem es in aller menschlichen
Unvollkommenheit, Verkehrtheit und Ohnmacht stattfindet: eben so ein wirkliches Nehmen
und Empfangen der in ihm wirklichen und présenten Flle Gottes. Eben so wird ja die Ge-
meinde an ihm, an seinem Leben als der Herr teilnehmen, wirklich seine Gemeinde sein. Eben
dann wird sie ja darum bitten als um das Eine, was ihr nottut: dal? sie seine Gemeinde wirklich
sei, nicht umsonst von ihm begriindet, erhalten und regiert, nicht umsonst von der Welt abge-
sondert und in die Welt gesendet. Um seine Liebe wird sie dann bitten: daf3 sie durch sie ganz
anders unter sich vereinigt werde, um sein Wort: dal} sie es ganz anders hdren und erkennen
mdochte, um sein Zeugnis: dal es auch in ihrem Leben und in ihrem Munde ganz anders kraf-
tig werden mochte. Sie wird dann also um eben das bitten, was sie als seine Gemeinde und
also als das von ihm angeziindete Licht der Welt n6tig hat. Sicher nicht um ihre Existenz als
solche, als ob diese Selbstzweck wére! Aber um ihre Existenz in seinem Dienste, um ihre
Existenz zur Ausfiihrung seines Auftrages, um ihre Existenz mit ihm und fur ihn, nachdem er
sich durch seine Existenz fir sie und mit ihr als so gnédig und méchtig erwiesen hat. Anders
als indem sie mit ihm durch die enge Pforte dieser Bitte um ihre Existenz geht, kann sie ja
nicht existieren. [315] Auch sie lebt ganz und gar nur indem sie bittet, und zwar im Blick da-
rauf, daf er fiir sie gebeten hat, nun auch ihrerseits bittet. Auch sie kann ihr Leben nur behal-
ten, gewinnen, erretten, indem sie es in Erkenntnis der Ehre Gottes und der Siinde des Men-
schen aufs Spiel setzt und verliert. Sie ware nicht die christliche Gemeinde, wenn sie es an-
ders halten konnte. Da ist gar keine Kirche, wo sie nicht bittende, um ihre eigene Existenz als

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 10 17.04.2022



solche immer neu bittende Kirche ist. Aber eben: es geht um ihre Existenz im Dienste ihres
Herrn. Und darum ist auch ihr Bitten im tiefsten Grunde Firbitte. Sie bittet, indem sie um ihre
eigene Existenz bittet, fir die Welt, von der sie abgesondert und in die sie doch gesendet ist.
Sie weil3, dal} der ganzen Welt nur durch die gottliche Gabe und Erhérung, um die sie selbst
bittet, und die sie bittend entgegennimmt und empfangt, geholfen werden kann, daf ihr aber
eben durch sie tatsachlich schon geholfen ist. Sie sieht, daR die Welt das noch nicht weif3, und
sie sieht, wie die Welt unter dieser ihrer Unwissenheit leidet. Sie sieht weiter, dal eben sie
selbst der Welt das, was sie noch nicht weil3, zu sagen hat. Und nun tut sie, indem sie selbst
bittet, eben das, was die Welt noch nicht tut. Sie tut es flr sie und an ihrer Stelle. Wie konnte
sie sich dessen vermessen, wenn sie dabei auf ihr eigenes Kénnen, Dirfen und Wollen ange-
wiesen und nicht ihrerseits getragen ware durch die Firbitte ihres Herrn, die sie ja mit ihrem
eigenen Bitten nur nachspricht? Nun, eben in diesem Nachsprechen tritt sie tatsdchlich an
seine Seite. Vor allem in dem Sinn, daf sie an der ihm zugewendeten gottlichen Gabe und Er-
horung ihrerseits Anteil bekommt: Anteil an der in ihm wohnenden Fille der Gottheit. Denn
der Gott, der die Bitte seines Erwahlten erhorte, indem sie ausgesprochen wurde — der ihn er-
hohte, indem er sich im Gehorsam gegen ihn bis zum Tod am Kreuz erniedrigte — eben der
Gott erhort auch die Bitte seiner Miterwahlten, seiner Briider, seiner Gemeinde, indem sie
ausgesprochen wird, indem sie ndmlich in seinem Namen, im Blick auf ihn und im alleinigen
Vertrauen auf ihn von den Gliedern seines Leibes als den von ihm und mit ihm als ihrem
Haupte Lebenden vor ihn gebracht wird. Indem die Kirche im Namen Jesu bittet — sofern sie
auch nur ein wenig eben das tut! — existiert sie als wirkliche Kirche. Sie empfangt namlich,
indem sie eben das tut, das, was sie zu ihrer Existenz als solcher nétig hat. Ihre Existenz als
wirkliche Kirche besteht aber eben darin, das von ihm angeziindete und auch immer wieder
von ihm her brennende und scheinende Licht im Kosmos zu sein. Sie tritt ihm also, indem sie
in seinem Namen bittet, auch in dem Sinn zur Seite, dal? sie, indem sie an der Fulle der ihm
zugewendeten Gnade Anteil bekommt, aktiven Anteil auch an seinem Dienst bekommt. Um
mehr oder um etwas Anderes als Zeugendienst kann es sich fir sie nicht handeln. Sie kann ih-
ren Herrn nicht ersetzen. Sie kann nicht an seine Stelle treten. Die Existenz der Gemeinde ist
keine Prolongatur der Inkarnation des Wortes. Sie kann aber sein Zeuge sein [316] und sie ist
es; sie ist wirkliche, bekennende, ihn und damit Gott selbst vor der Welt bekennende Ge-
meinde, indem sie in seinem Namen bittet. Sie bezeugt und bekennt ihn dann gerade, indem
sie das tut: nicht nur darum, weil sie eben bittend alles das empfangt, was sie zu ihrem Dienst
fahig macht und faktisch in Bewegung setzt — den Heiligen Geist und durch ihn die Einigkeit
in der Liebe, das Licht der Erkenntnis, die Kraft zum Gehorsam —, sondern auch in dem einfa-
chen Sinne, daR eben das der Welt gegenlber das starkste Zeugnis von Jesus Christus, die
stérkste Erinnerung an ihn und der starkste Hinweis auf sein Kommen ist: eine bittend, und
also nicht reich, sondern arm, nicht selbstbewuft, sondern demdtig, nicht siegreich, sondern in
tiefster Bescheidung, aber in entschlossener und freudiger Erwartung um ihn gescharte, zu
ihm und in ihm zu Gott aufschauende, alles von Gott, aber von Gott Alles erwartende Ge-
meinde. Diese Gemeinde redet durch ihre blof3e Existenz von ihm. Und nur wenn und indem
sie in dieser ihrer Existenz von ihm redet, kann und wird sie das auch sonst tun. Eben als diese
bittende Gemeinde — im Grunde vielleicht wirklich nur als das — ist sie als reales Novum im
Kosmos sichtbar: als etwas, das, wenn tiberhaupt, dann nur von seinem Ursprung in Jesus
Christus und im Zusammenhang mit ihm verstanden werden kann. Und eben indem man die
Sache von hier aus ansieht, kann man noch in einem dritten Sinn sagen, daR sie mit ihrem Bit-
ten an die Seite ihres Herrn tritt. Sie steht ja dann, seine Bitte nachsprechend und also mit ihm
bittend, auch mit ihm zusammen vor Gott. Sie nimmt dann nicht nur an seinem prophetischen,
sondern auch an seinem hohepriesterlichen Amt und Werk Anteil. Wieder nicht so, dal? sie
sein bittendes Eintreten fir die Welt fortsetzen, erganzen oder gar vollenden wirde. Er bedarf
dessen nicht. Sein Tun ist in sich selbst vollkommen und genligend. Aber wieder so, daR sie
sein Bitten auch vor Gott bezeugen, ihm mitten im Kosmos eine Bestatigung dafir sein darf,
dal} sein Name schon geheiligt wird, sein Reich schon gekommen ist, sein Wille schon

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 11 17.04.2022



geschieht auch auf Erden, daR der ganze Kosmos schon in die Bewegung gekommen ist, de-
ren Endziel den Sinn seiner Erschaffung und seines Bestandes, alles in ihm stattfindenden Ge-
schehens bildet. Die bittende Gemeinde steht so mit ihrem Herrn zusammen fur die ganze
Schopfung vor Gott. In ihr ist nicht nur die Fulle aller géttlichen Gabe und Erhérung schon
Gegenwart, sondern in ihr geschieht auch, indem sie bittet, eben das, was in der Gbrigen Welt
noch nicht geschieht, wo eben dieses Bitten ja immer noch vernachléssigt oder verweigert
wird oder doch stumm bleibt. Das Bitten der Gemeinde antizipiert gewissermalien das Bitten
der ganzen Kreatur. Es gibt ihrem blofRen Seufzen Stimme und Ausdruck. Man darf wohl sa-
gen: was immer der ganzen Welt, von ihr selbst unbemerkt, an vorlaufiger gottlicher Gabe
und Erhérung, als vorlaufige Wohltat der gnédigen Geduld Gottes gegenwartig ist, das ist
Antwort auf das die Bitte Jesu [317] Christi nachsprechende Bitten seiner Gemeinde. Indem
sie bittet, ist die Welt in ihrer ganzen Gottlosigkeit doch nicht nur gottlos, sondern findet und
hat Gott in ihr seinen Partner, geht die Geschichte zwischen ihm und dieser Welt weiter — und
nicht nur als Gerichts-, sondern auch als Heils- und Gnadengeschichte weiter — ihrem letzten
Ziel entgegen.

Und nun ist jeder einzelne Christ als solcher ein Glied dieser bittenden Gemeinde. Nun ist im
Rahmen und Zusammenhang ihres Bittens auch er zum Bitten aufgerufen und befahigt. Sein
Bitten gehort also wesentlich und notwendig in diesen Zusammenhang, das heif3t aber in den
Zusammenhang mit dem Bitten Jesu Christi selbst und also mit dem Bitten seiner Gemeinde.
Es ist Jesu Christi Gebet, das Herrengebet, das er so oder so nachbetet, wenn nun auch er bit-
tet. Und es ist gerade als sein personliches, individuelles Bitten nach der unzweideutigen Wei-
sung dieses Herrengebets ein «Wir-Gebet». Die «Wir» sind die Glieder der Gemeinde und
hinter ihnen, nicht mitbetend aber mitseufzend, alle anderen Menschen und Kreaturen. Es
handelt sich freilich in der Gemeinschaft und Nachfolge des bittenden Herrn und in der Ver-
sammlung und Reihe dieser bittenden «Wir» gar sehr um das personliche, individuelle Bitten
jedes einzelnen Christen. Jetzt kommt es an ihn. Jetzt ist gerade er mit seiner besonderen
Siinde und Not, aber auch mit seinem besonderen Anschlu3 an das Bitten Jesu Christi fir die
Gemeinde verantwortlich. Jetzt kommt Alles darauf an, dal3 gerade er als ein in seiner Weise
Armer, Demitiger und zuhdchst Bescheidener zu Gott schreie und damit empfange, was als
gottliche Gabe und Erhdrung gerade fiir ihn und damit fur die ganze Gemeinde schon bereit
ist. Jetzt darf und soll er gerade fir sich erbitten: die Heiligung des Namens Gottes durch ihn
und also durch sein rechtes Beten, das ja selbst immer wieder erbeten sein will — die Aufrich-
tung des Reiches und also der Herrschaft Gottes in seinem Leben — das Geschehen des Wil-
lens Gottes in seinem Leben — das Geschehen des Willens Gottes in seinen freien Gedanken,
Worten und Taten — das tagliche Brot, das er braucht, um als Kreatur und Mensch fort und
fort da zu sein — die Vergebung der besonderen Schuld, die gerade ihn von Gott trennt — die
Bewahrung vor seiner besonderen Versuchung — das Alles, was gerade er nicht hat, was ge-
rade er sich auch nicht nehmen, sondern nur von Gott empfangen kann. Er darf und soll das
Alles fur sich erbitten. Wie wirde er sonst wirklich darum bitten? Er erbittet es aber in jener
Ordnung. Er wiirde wieder nicht wirklich darum bitten, wenn er es so téte, daf? er jene Ord-
nung damit zerbrechen wirde. Er bittet mit der ganzen Gemeinde zusammen im Namen Jesu,
auf Grund seiner Firbitte und indem er sich ihm anschlief3t, an seine Seite tritt. Er kann also,
indem er flr sich betet, das erste und eigentliche Subjekt, das ihm vorbetet, nicht auRBer acht
lassen, verleugnen und verdrangen, er kann, auch indem er fir sich betet, nur ihm nachfolgen
und dienen wollen. [318] Er wird — immer indem er fir sich bittet — diesem ersten und eigent-
lichen Subjekt des wirklichen, des, indem es geschieht, schon erhorten Bittens immer den
Vortritt lassen. Indem der Christ gerade seine eigenen, seine hdchst personlichen, individuel-
len Bitten seinem Herrn nachbetet, werden sie auch in seinem Munde zu heiligen Bitten, wer-
den auch seine eigenen Bitten zu erhorten, zu solchen Bitten, in denen es, indem sie Gott dar-
gebracht werden, zum Ergreifen und Annehmen der goéttlichen Fiille kommt. Und eben indem
der Christ so betet, hdren seine Bitten — je direkter sie sich auf das beziehen, was gerade er fur

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 12 17.04.2022



sich notig hat, umsomehr! — auf, Privatbitten zu sein. Sie werden vielmehr, gerade indem sie
im «Kammerlein» gebetet werden, zu Gemeindebitten. Das heil3t aber: der Christ wird gerade
in der konkreten Gestalt seiner hochst personlichen Anliegen das Anliegen und die Sache der
Gemeinde vor Gott bringen: dal3 er da — ndmlich da in seinem Leben als Glied der Gemeinde
— helfe, zum Rechten sehe, errette, sich selbst als herrlich erweise. Gerade, was der Christ per-
sonlich auf der ganzen Linie, seelisch und leiblich und mit Inbegriff des Seins, Ergehens und
Verhaltens seiner ndheren und ferneren Umgebung und seines Verhaltnisses zu ihr, braucht
und legitim wiinschen darf und soll, ist ja das: daB er an seinem Teil in seiner konkreten Situa-
tion und dal? mit ihm seine Umgebung zu dem Dienst fahig, brauchbar und willig werde und
sei, den Jesus Christus den Seinigen zugewiesen hat und in welchem sie ihr Leben, ihr Heil
und ihre Ehre haben dirfen. Der Christ wird also in irgend einer besonderen Gestalt — sie kann
sehr unscheinbar, sehr &uRerlich, sehr weltlich sein! — darum bitten, an seinem Teil mit denen
zusammen, die um ihn sind, dieses Dienstes immer wieder fiir wert gehalten und fahig zu
sein, in diesem Dienst munter bleiben zu dirfen. Das braucht, das wiinscht er sich in hdchster
Legitimitat, und eben das empfangt er auch, indem er im Namen Jesu darum bittet. Man sieht
von da aus, daf? auch die Bitte des einzelnen Christen die Furbitte nicht nur als einen fakultati-
ven Zusatz bei sich haben kann, sondern wesentlich und notwendig in sich hat, indem sie in
der Ordnung des Herrengebetes und also des Wirgebetes geschieht. Betet er im Namen Jesu,
betet er also ihm nach, dann betet er ja wie Jesus selbst fir die Gemeinde. Er kann, wenn er
im Namen Jesu betet, gar nicht dringlicher eben fiir sich selbst beten, als indem er als Glied
der Gemeinde fur sie, fir ihre Ausrustung und Ordnung zu ihrem Dienst, fur dessen gewissen-
hafte und frohliche Ausrichtung, um den Heiligen Geist als um die Kraft ihres Bestandes und
ihres Werkes bittet. Er kann freilich auch nicht dringlicher fur sie bitten, als indem er ganz
schlicht fur sich selbst bittet. Und weil die Gemeinde in ihren Gliedern lebt, darum ist das Bit-
ten jedes einzelnen dieser Glieder als solches notwendig auch ein Bitten fir die anderen. Im
Bitten der Gemeinde, in dessen Rahmen und Zusammenhang [319] auch das besondere Bitten
jedes einzelnen Christen seinen Ort hat, bitten darum Alle fiir Alle, bittet Jeder fir Jeden.
Denn im Dienst der Gemeinde weil3 ein Jeder, dal’ in demselben Dienst auch jeder Andere ge-
braucht ist, dafB freilich auch kein Anderer ohne Gottes Gabe und Erhérung seines besonderen
Dienstes fahig sein kann. Im Dienste der Gemeinde muf also einem Jeden Alles daran liegen,
dal’ auch jeder Andere an Gottes Gabe und Erhérung durch Gott selbst Anteil bekomme. Und
es besteht ja auch das wahrhaft und einzig Gute, das ein Jeder jedem Anderen persdnlich win-
schen kann, eben darin, daR auch ihm dieser Anteil an Gottes Gabe und Erhérung nicht ver-
sagt sei, sondern von Gott her zukomme, und dal auf Grund davon auch er im Dienst der Ge-
meinde seinen Platz ausfiillen mdge. Weil eben das im Falle jedes Gliedes der Gemeinde eine
Frage ist, die nur Gott beantworten kann, darum kann in ihr keiner fiir sich selbst und also fur
die Gemeinde beten, ohne dal? er im Rahmen seines Gesichtskreises und Verstandnisses auch
fiir Andere und in Wahrheit fur alle Anderen betet. Und wenn er das wirklich tut, wird er ja
faktisch von selbst auch fur die beten, die drauf3en sind, die selber noch nicht oder nicht mehr
beten, sondern nur seufzen kdnnen. Er wird dann faktisch fur alle Menschen, fur die ganze
Kreatur, beten.

Das also ist das christliche Gebet. Es ist das menschliche Bitten in dieser Ordnung: im Namen
und Dienste Jesu Christi, im Anschluf3 an sein Bitten, im Zusammenhang des Bittens seiner
Gemeinde als die Bitte des einzelnen Christen, die als solche begriindet und bezogen ist auf
die in demselben Jesus Christus seiner Gemeinde und jedem einzelnen Christen schon zuge-
wendete gottliche Gabe, die fir ihn schon vorhandene Erhérung. Es ist das Gebet, das als sol-
ches menschliches Bitten das Nehmen und Empfangen der ganzen Fille dieser Gabe und Er-
horung ist. Dal es (1) primar und zentral ein Bitten ist, dal? es (2) in dieser urspriinglichen Be-
ziehung zu Gottes Erhérung steht und dal? es (3) in dieser Ordnung geschieht, das sind die
drei Momente, die fiir das Verstandnis des christlichen Gebetes wesentlich sind. Wir beriihren
nachher das Letzte, was in unserem Zusammenhang gerade dem Gebet seine besondere

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 13 17.04.2022



Wichtigkeit gibt und bedenken zunéchst noch kurz seine Relationen zu den zwei anderen
Grundformen des christlichen Verhaltens.

Es ist zun&chst klar, daB das christliche Gebet nur das Gebet des christlichen Glaubens sein
kann. Es ist ja das menschliche Bitten im Gegenuber zu Gott: das Bitten, in welchem sich der
Mensch an dieses Gegenuber wendet, von diesem Gegeniiber die Erfillung seines Verlangens
erwartet. Ein begehrendes Seufzen und Schreien ins Leere, hinein in die Finsternis einer ver-
meintlichen Transzendenz, in welcher der Mensch schlieRlich doch nur gegen seine eigene
Grenze rennt, ohne dal er sie Uberschreiten dirfte, konnte und wollte, wére das Bitten nicht,
von dem jetzt die Rede war. DalR Gott auch dieses Seufzen hort, und dal’ er mit seiner [320]
Erhdrung und Gabe auch fir die bloR seufzende Kreatur bestimmt auf, dem Plane ist, ist eine
Sache fur sich. Das Bitten des christlichen Gebetes aber ist mehr und etwas Anderes als dieses
Seufzen. Im christlichen Gebet als dem Gebet des christlichen Glaubens tberschreitet der
Mensch seine eigene Grenze insofern, als er sich bittend an den Gott wendet, der sich ihm
selbst zum Gegenuber gesetzt und gegeben hat. Eben darum muf3ten wir es entscheidend als
ein Nehmen und Empfangen aus Gottes Flle beschreiben, muRten wir zuerst von Gottes
Gabe und Erhorung, konnten wir dann erst von seinem Charakter als Bitten reden. Christli-
ches Gebet ist Anteilnahme an Jesus Christus, und zwar grundlegend Anteilnahme an der
Gnade, die in ihm, dem Sohne Gottes, fur uns erschienen und am Werke ist, dann erst und da-
raufhin Anteilnahme an der Bitte des Menschensohnes. Christliches Gebet ist Leben in und
mit der Gemeinde Jesu Christi, und zwar zuerst und grundlegend Leben aus und in der Flle
des Geistes und der Hoffnung, die Jesus Christus ihr in seinem Wort, in Taufe und Abend-
mahl mitgeteilt hat und mitzuteilen nicht aufhort, dann erst und darauf hin Mitwirkung bei
dem ihr aufgetragenen Dienste. Christliches Gebet ist die Bewéhrung der Existenz des Chris-
ten als Glied des Leibes Christi, der seine Gemeinde ist, und zwar zuerst und grundlegend die
ihm frei geschenkte Bewéhrung dieser seiner Existenz, die hochste Freiheit, die ihm als einem
Kinde Gottes durch dessen einzigen Sohn gegeben ist, dann erst und daraufhin die Erfullung
der Pflicht, zu der er gerade in dieser Freiheit verbunden ist. Indem der Christ betet, bekommt
und hat er selber es mit dem barmherzigen Gott zu tun. Um beten zu diirfen, muR er von ihm
zum Beter erweckt und berufen sein, muB er die Freiheit des Kindes als Freiheit zum Glauben
an ihn empfangen und angenommen, das heif3t Gott selbst muR ihn in die Gemeinschaft mit
seinem Sohn versetzt, zu seiner Gemeinde versammelt und zu deren lebendigem Glied ge-
macht haben. In dieser Freiheit betet, bittet er dann, darf und kann er das tun, so wie wir es be-
schrieben haben; in der vollen Gegenwart und darum auch in der festen Gewif3heit, erhort zu
sein, indem er bittet. Es braucht keinen grof3en, es braucht nur wirklichen Glauben dazu. Ohne
Glauben kann allerdings auch der Christ nicht beten, wie er ja ohne Glauben iberhaupt nicht
Christ sein kann.

Die andere Relation des christlichen Gebetes ist ebenso selbstverstandlich die des christlichen
Gehorsams. Wir kommen jetzt nicht darauf zuriick, daR eben das, dal der Christ Gott bittet,
der Grundakt seines im Glauben sich betdtigenden Gehorsams ist, sondern denken einfach an
jene Ordnung, in der sein Bitten seinen Ort hat und stellen fest: Er bittet, indem er sich dieser
Ordnung unterstellt. Sein Bitten ist also nicht ein Willkirakt seines Bedurfens und Begehrens.
Er bezieht sich ja — wie kdnnte sein Bitten sonst frohlich und gewil sein? — [321] auf Gottes
Gabe und Erhérung, die ihm im Glauben gegenwartig ist. Er richtet sich also, indem er bittet,
nach dem Gesetz, in welchem diese Flle auch tiber ihn ausgeschuttet ist. Er bittet also — wie
k&me er auch dazu? — nicht in seinem eigenen Namen, nicht im Vertrauen auf die Kraft und
auf den Sinn seines Bittens, sondern im Namen Jesu und im Anschlul} an sein Bitten. Er betet
also, gerade indem er ganz personlich fir sich betet, keine Privatgebete, sondern an seinem
Ort und in seiner Weise, in seinem Anteil an der Gemeinde, ihr Gebet, das gemeinsame Gebet
aller Christen. Er betet also, indem er flr sich betet, mit allen anderen und fir alle anderen,
Christen, weil er fur den Dienst und das Werk der Gemeinde betet, und betet eben damit dann

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 14 17.04.2022



auch fur alle anderen Menschen. So betet er im Gehorsam. Mit allem anderen Beten wiirde er
ja aus dem Glauben herausfallen, hatte er es nicht wirklich mit Gott zu tun, kénnte er darum
auch nicht in der Gewil3heit der Erhdrung beten, wirde sein Beten doch wieder zu einem blo-
Ren Seufzen bei geschlossenen Tiren und Fenstern werden, wirde er schlielich doch wieder
mit jener blol3 angeblichen Transzendenz allein sein. Dal er, auch indem er betet, gehorsam
bleibt, bedeutet, dal er in jener Ordnung und so bei der Sache bleibt. Und indem er bei der Sa-
che bleibt, wird sein Bitten als solches immer wieder zum Nehmen und Empfangen. DaR ein
ungehorsames Bitten ebenso in sich selbst zusammenbrechen muf3 wie ein unglaubiges und
dal3 ihm wie diesem keine Erhdrung widerfahren kann, das ist nichts als nattrlich. Und es ist
ebenso klar, dal der Gehorsam, in welchem das christliche Gebet wirklich in jener Ordnung
und so bei der Sache bleibt, nur der Gehorsam des Glaubens, der evangelische Gehorsam der
freien Kinder Gottes sein kann. Geschieht es aber in diesem Gehorsam, dann kann es gar nicht
fehlen, dal3 es aus einem toten immer wieder zu einem lebendigen, aus einem unniitzen immer
wieder zu einem fruchtbaren Werk werden wird.

Wir kommen zum Schluf3: Das ware ndmlich vom rechten christlichen Gebet viel zu wenig
gesagt, wenn wir es als ein lebendiges, fruchtbares Werk bezeichnen und dabei nun doch blof3
als an etwas freilich sehr GroRes denken wiirden, was sich in dem im Gehorsam des Glaubens
betenden Christen selbst abspielt. Es gibt Theorien vom Gebet, die schlieBlich doch nur da-
rauf hinauslaufen, dal? wir es als die hdchste Form religidser oder nun eben christlicher
Selbsterbauung, als ein lebendiges fruchtbares Gesprach des Christen mit sich selbst zu ver-
stehen hatten. Indem wir es zentral als Bitte und ganz von der gottlichen Gabe und Erhérung
her und streng in jener Ordnung verstanden haben, in der Jesus Christus selbst der erste und
eigentliche Bittende ist, haben wir uns eben von diesen Theorien scheiden miissen, haben wir
zum vornherein die objektive Tragweite des christlichen [322] Gebetes ans Licht stellen wol-
len. Es ging bei dieser ganzen Betrachtung des Christen unter der Weltherrschaft Gottes des
Vaters freilich zunéchst darum, zur Klarung des Ganzen noch einmal sichtbar zu machen: es
gibt ein geschopfliches Subjekt, ndmlich eben den christlichen Menschen, der dieses Verhalt-
nis, in welchem er sich mit allen anderen Geschopfen faktisch befindet, auch erkennt, der an
dem groRen Geschehen der Weltherrschaft Gottes nicht nur &ulerlich, sondern auch innerlich
teilnimmt, der sich mit ihr im Einverstandnis befindet, der hier sachkundig ist. Wir konnten
aber eben diese christliche Sachkunde unmdglich als ein bloRes Sehen und Wissen beschrei-
ben. Das Erkennen, das hier in Frage kommt, hat sich uns vielmehr als ein bestimmtes Verhal-
ten dargestellt: das Verhalten des christlichen Glaubens, des christlichen Gehorsams und nun
zuletzt und zuhdéchst: des christlichen Gebetes. Und gerade indem wir das christliche Verhal-
ten in der Form des Gebetes zu verstehen suchten, sind wir Gber das Bild eines bloRen subjek-
tiven Erkenntnisgrundes des objektiven Geschehens der gottlichen Weltherrschaft und uber-
haupt Uber das Bild einer bloR subjektiven Wirklichkeit weit hinausgefiihrt worden. Kein
Zweifel, dal® wir uns auch hier — wie bei dieser ganzen Beschreibung des christlichen Verhal-
tens — mitten im Kreaturgeschehen und also in der Tiefe unter der Weltherrschaft Gottes be-
finden. Aber das ist auch nicht zu Gibersehen, dal’ das ganze christliche Verhalten gerade in
dieser Spitze, gerade in der Form des Gebetes, indem es zweifellos da drunten, als eine Krea-
turbewegung inmitten alles Gibrigen Kreaturgeschehens, stattfindet, nach oben weist, hinaus
uber alle Immanenz des kreattrlichen Subjektes, hinaus auch Gber alle vermeintliche Trans-
zendenz innerhalb dieser Immanenz. Es tut das, indem es in dieser Spitze die Gestalt der Bitte
hat, und zwar der Bitte, die nur von jener goéttlichen Gabe und Erhérung her zu verstehen ist,
der Bitte, die in jener Ordnung geschieht. Und das ist noch weniger zu tibersehen, daR eben
das Geschehen da droben, hoch Uber allem Kreaturgeschehen und also auch tber dem christli-
chen Verhalten auch in der Form des Gebetes, sich diesem gewissermalien entgegenneigt, in
dieses eingeht, sich mit diesem vereinigt, so daB das christliche Verhalten, indem es eine krea-
tirliche Bewegung ist und bleibt, an Gottes Weltherrschaft Anteil bekommt, so dal eben Got-
tes Weltherrschaft nicht nur dort droben, sondern nun eben auch da drunten, auch im

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 15 17.04.2022



Verhalten des Christen ihren Ort hat und Ereignis wird. Nicht weil und indem die Kreatur, der
Mensch, der Christ dessen fahig wére und das fertig brachte, Anteil an dieser hohen Sache
sich irgendwie zu verschaffen wiRte: er glaubt ja nur, er gehorcht ja nur, und auch sein Gebet
ist ja nur ein Bitten! Und nicht weil und indem Gottes Weltherrschaft eben aufhérte, ganz und
gar sein Werk zu sein. Wohl aber, weil und indem [323] die Kreatur, der Mensch, der Christ,
indem er glaubt, gehorcht und schlieBlich und zuhdchst betet und also bittet, an dieser Sache
Anteil bekommt, weil ihm an ihr von Gott her Anteil gegeben wird: ein von ihm aus gesehen
ganz unverstandlicher, ein in keiner Weise aus seinem Koénnen, Wollen und Tun ableitbarer,
in keiner Weise durch dieses bewirkter oder bedingter, aber ein faktischer, realer Anteil.

Faktischer, realer Anteil an Gottes Weltherrschaft! Gott will die Welt und ihren Lauf als Welt-
geschehen nicht so erhalten, begleiten und regieren, dal er von der Welt, von der Kreatur her
sich nicht beriihren, nicht bewegen, nicht mit sich reden lieRe, daB er nicht auf sie horte, dafd
er sich, indem er allein Alles bestimmt, nicht auch durch sie bestimmen lieRe. Gott ist nicht in
dem Sinne frei und unveranderlich, daB er der Gefangene seines eigenen Beschlie3ens, Wol-
lens und Tuns waére, dal3 er als der Herr aller Dinge und alles Geschehens ein Einsamer sein
und bleiben mdifte. Er ist das in seinem trinitarischen Wesen nicht und so auch nicht in sei-
nem Verhaltnis zu den Kreaturen. Er ist frei und unveranderlich als der lebendige Gott: als der
Gott, der mit seinem Geschopf verkehren und in diesem Verkehr mit ihm sich auch von ihm
her bestimmen lassen will. Gerade seine Souveranitét ist so grof3, daf3 sie auch diese Mdglich-
keit und in ihrer Austibung auch diese Wirklichkeit umfal3t: dal? das Geschopf aktiv bei sei-
nem Walten dabei sein und mittun darf. Es gibt keine die Alleinherrschaft und Alleinwirksam-
keit Gottes begrenzende und konkurrenzierende Kreaturfreiheit; es gibt aber eine von ihm
selbst nicht nur zugelassene, sondern gewollte, ja geschaffene Freiheit der Freunde Gottes, de-
nen gegenuber Gott sich selbst dazu bestimmt, sich seinerseits, ohne das Heft auch nur einen
Augenblick aus der Hand zu geben, auch von ihnen bestimmen zu lassen. Es gibt keine in ir-
gend einem Sinne eigenmadchtig trotzende geschopfliche Gegenwirkung gegen die ewige Ak-
tivitat seines Willens und Tuns; es gibt aber eine durch seine ewige Aktivitat geplante, ge-
wollte und geforderte, ermdglichte und verwirklichte und in ihr eingeschlossene geschopfliche
Einwirkung auf die Gestalt und Ausfiihrung seines Wollens und Tuns. Es gibt kein géttliches
Nachgeben der Kreatur gegentber, es gibt aber, indem Gott sich selbst als Konig und Herr be-
hauptet und durchsetzt, ein géttliches Erhéren — auf Grund der unbegreiflichen Gnade Gottes,
ein unbegreifliches Erhéren sogar der stindigen Kreatur. Das ist die Gnade Gottes gegentiber
dem suindigen Menschen, dal3 er gerade ihm als erhdrlicher Gott begegnet, da er ihn nicht nur
zur Demut des Knechtes und nicht nur zur Dankbarkeit des Kindes, sondern zur Vertraulich-
keit und Kihnheit seines Freundes beruft, an die Seite seines Thrones, an seine eigene Seite —
daRB er ihm nicht nur erlaubt, sondern gebietet, ihn anzurufen in der bestimmten Erwartung,
dal3 er ihn nicht nur horen, sondern eben erhdren werde, dal3 sein Bitten also nicht nur subjek-
tive, sondern auch objektive [324] Bedeutung, ndmlich Bedeutung fir sein eigenes Wollen
und Tun haben werde. Gottes Wille geschieht so und so, indem er von der Kreatur darauf an-
geredet, darum angegangen und besttirmt wird, daf er so und so geschehe. Er geschieht, in-
dem der Verkehr mit ihm, den er selbst ja eréffnet und begriindet hat, von der Kreatur her in
der Form solches Anredens, Angehens und Bestiirmens aufgenommen wird; er geschieht, in-
dem Gott an der Kreatur Anteil nimmt, ihr eben damit aber auch Anteil an sich selber und also
am Sinn und an der Richtung seines Handelns gibt. Er geschieht unter dieser Bestimmung. Er
triumphiert gerade so als Gottes souveraner, aber eben in seiner gottlichen Souverénitat leben-
diger Wille.

Und eben das ist es, was in dem Ereignis wird, was wir jetzt als das christliche Verhalten und
zuletzt und zuhdéchst als das Bitten des christlichen Gebetes beschrieben haben. Man kann ja
schon den christlichen Glauben und den christlichen Gehorsam nicht richtig beschreiben,
wenn man ihn nicht als ein — gewif da drunten, in der Tiefe unter Gottes Weltherrschaft, aber

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 16 17.04.2022



real — stattfindendes menschliches Mittun beim Geschehen des Willens Gottes versteht. Es ist
aber die Spitze des christlichen Verhaltens im Gebet als Bitte, in welcher das ganz und un-
zweideutig sichtbar wird. Im Gehorsam ist der Christ der Knecht, im Glauben ist er das Kind,
im Gebet aber ist er als Kind und Knecht eben der Freund Gottes, von ihm an seine Seite ge-
rufen und nun wirklich an seiner Seite mit ihm lebend, mit ihm waltend, mit ihm herrschend.
Gewil3, er ist und bewegt sich auch so und gerade so da drunten, tief unter seiner Weltherr-
schaft: Nur als Bittender ist er ja an seine Seite gerufen und nur, indem Gott sich zu ihm her-
niederbeugt, sich selbst an seine Seite stellt, kann ja das geschehen, daB er auch nur als Bitten-
der an seine Seite gerufen ist, dal3 er dort sein und dort mit Gott leben, walten und herrschen
darf. Nur indem Gott mit der Fulle seiner Gabe und Erhérung zu ihm, fur ihn, auf den Plan
getreten ist, kann ja das geschehen, daf? er ihn bitten und dann eben als Bittender sein Freund
sein darf. Hier ist Alles gdttliche Herablassung und Gnade und gar nichts menschliche Mdg-
lichkeit und Leistung, menschlicher Anspruch und Verdienst, menschliche Eigenmachtigkeit
und menschlicher Ubermut. Aber eben Gnade schafft und wirkt da, wo ein Mensch christlich
glauben und gehorchen und schliel3lich beten darf. Und eben Gnade schafft und wirkt da dies,
daR der Christ bei Gottes Weltherrschaft als Gottes Freund aktiv dabei sein darf: nicht nur als
einer ihrer vielen Gegenstande, nicht nur als ihr Zuschauer und wissender Kenner, sondern als
Subjekt, das in dieser Sache an seinem Ort und in seinen Grenzen mitzureden hat und auch
mitverantwortlich ist.

Es ist klar, da man auch das nur in der Ordnung verstehen kann, ohne deren Berlicksichti-
gung vom christlichen Gebet, aber schon vom [325] christlichen Glauben und Gehorsam kein
vernunftiges Wort gesagt werden konnte, weil es auBer ihr das Alles gar nicht geben kann.
Der Christ, der als Gottes Freund an dessen Seite steht und bei seiner Weltherrschaft mitredet
und mitwirkt, ist ursprunglich und eigentlich der eine Menschensohn Jesus Christus. Er sitzt
zur Rechten des allmachtigen Vaters. Er ist mit ihm Herr und Konig Gber alle Dinge. IThm ist
gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden. Sein Bitten ist das erhorte, das die ganze
Fulle der gottlichen Gegenwart und Gabe schon in sich schlieRende und also das géttliche
Wollen und Tun mitbestimmende Werk der Kreatur. Das sei also ferne, dal? wir der christli-
chen Kreatur, etwa ihrer Frommigkeit, etwa der Kraft ihres Glaubens, etwa dem Ernst ihres
Gehorsams oder auch der Tiefe und Inbrunst ihres Gebetes dies zuschreiben wollten, daf sie
als solche die Macht habe, mit Gott zu walten und zu herrschen. Es gibt ja keine Christen und
keine Christlichkeit ohne Christus. Es gibt aber — und davon reden wir — Christen und eine
Christlichkeit durch und mit Christus. Es gibt eine Nachfolge Christi. Es gibt einen Glauben
an ihn und in ihm an Gott selber, einen Gehorsam gegen ihn und so auch ein Gebet, ein Bitten
mit ihm und auf dem Grunde seiner Flrbitte. Und so gibt es eine Teilnahme des Christen
nicht nur an seinem prophetischen und hohepriesterlichen, sondern auch an seinem konigli-
chen Amt. Ist Gott in ihm an unsere Seite getreten, in unsere Niedrigkeit gekommen, so sind
wir in ihm an Gottes Seite versetzt, zu ihm und also dahin emporgehoben, von woher in Sa-
chen der Herrschaft Uber das ganze Kreaturgeschehen die Entscheidungen fallen. Und eben
das ist es, was im christlichen Glauben, Gehorsam und Gebet Ereignis wird: dal3 wir dahin
versetzt, dorthin emporgehoben werden. Das zu leugnen oder auch nur in Frage zu stellen,
waére ebenso fatal, wie wenn man die vollige Menschlichkeit und Kreaturlichkeit dieses christ-
lichen Tuns leugnen oder in Frage stellen wirde. Nicht der Christ fur sich, aber der Christ in
Christus ist an Gottes Seite, redet mit und wirkt mit, wo jene Entscheidungen fallen. Nicht der
Christ an sich, aber der Christ in Christus ist Knecht und Kind, aber auch Freund Gottes und
als solcher mit ihm ein freier Herr aller Dinge.

In Beachtung jener Ordnung ist dazu freilich auch dies zu sagen: er ist es als Glied am Leibe
Christi und also als Glied seiner Gemeinde. Er ist es ganz personlich. Er darf sein eigenes Le-
ben in dieser Freiheit und muf3 sein eigenes Leben in der damit gegebenen Verantwortlichkeit
fuhren. Aber er kann das nicht auf eigene Faust tun. Er ist wohl personlich, aber nicht als

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 17 17.04.2022



Privatperson, sondern gewissermalRen als Amtsperson an Gottes Seite gerufen. Und es ist
wohl ein persdnliches, aber nicht ein privates Bedirfen, Verlangen und Bitten, das dort in al-
ler GewilBheit auf Erhérung hoffen darf, das dort den Willen Gottes bestimmen wird. Gottes
Freunde sind ja die Kreaturen, denen er seine Gnade, aber eben damit auch [326] je ihren be-
stimmten Auftrag in der Welt zugewendet hat. Er beruft sie ja um seiner Sache und also —
weil es in seiner Sache um die ganze Schépfung geht — um der ganzen Schopfung willen zum
Glauben, zum Gehorsam und so auch zum Gebet. In ihrem Amt in dieser Sache also l1ai3t er
die Christen mitreden, mitwirken, bei der Gestaltung und beim Geschehen seines Willens. Es
ist also nicht irgend ein «Ich» in seiner Isolierung, sondern es sind die «Wir» der zu seinem
Volk und zu seinem Dienst Versammelten, die er am koniglichen Amt seines Sohnes und so
an seiner Weltherrschaft teilnehmen I4i3t. Unter dieses «Wir» dann auch das «lch»! So wird
ein Jeder genau in dem MaR der Erh6érung gewil3 sein und Erhérung erfahren durfen, als er als
Glied dieses Volkes, als Berufener zu diesem Dienst glaubt, gehorcht und darum auch betet.
Er darf sich nicht wundern, dal’ er in dem MalR ins Leere greifen miRte, als er das nicht sein
oder sofern er in einem anderen Zusammenhang als diesem meinte glauben, gehorchen und
schlie3lich auch beten zu sollen. Er darf sich aber gewill wundern tber die Fille der Erho-
rung, der er alsbald teilhaftig ist, indem er das Alles wirklich als Christ und also als Glied der
Gemeinde tut.

Setzen wir voraus, daB er das Alles wirklich in jener Ordnung tue, dann kann man von der ob-
jektiven Bedeutung des christlichen Verhaltens, auch wenn man dabei schlicht an den einzel-
nen Christen als solchen denkt, gar nicht hoch genug denken, und jene Theorien, die die Be-
deutung des Gebetes bloR auf das Subjektive beschranken mdchten, gar nicht scharf genug zu-
rickweisen. Wo der Christ glaubt, gehorcht und betet, da findet unter jener VVoraussetzung
nicht nur eine kreatlrliche Bewegung statt, da bewegt sich vielmehr, verborgen in der kreatir-
lichen Bewegung, aber hochst real, der Finger, die Hand, das Szepter des die Welt beherr-
schenden Gottes, mehr noch: da bewegt sich Gottes Herz, da ist er selber als der Lebendige in
seiner ganzen Liebe, Weisheit und Macht auf dem Plan. Da befinden wir uns mitten im Regie-
rungssitz, mitten im Geheimnis und Sinn des ganzen Weltgeschehens. Eben dieses Subjektive,
das hier zuhtchst und zuletzt nur die Gestalt eines reinen, bléden, hilflosen Bittens hat, nur
die Gestalt jener leeren, aber zu Gott hin ausgestreckten Hande — eben dieses Subjektive ver-
hillt, enthalt und aktualisiert dann das Objektivste, die Herrschaft dessen, der als der Kénig
Israels, der Konig des Gnadenreiches alle Dinge in seinen Handen halt, alles Geschehen in der
Welt zum Besten lenkt: per Jesum Christum, Dominum nostrum.

Quelle: Karl Barth, Kirchliche Dogmatik 111/3, Zollikon-Zirich: EVT, 1950, § 49, S. 299-326.

Barth - Vom Gebet (KD I11-3) 18 17.04.2022



