
Barth - Vom Gebet (KD III-3) 1 17.04.2022 

Vom Gebet 

Von Karl Barth 

Und nun noch die Relation des Gehorsams zum Gebet. Daß gerade der christliche Gehorsam 

das Gebet in sich hat, bedeutet zunächst dies, [300] daß ja eben das Gebet die intimste und 

kräftigste Form der christlichen Tat ist. Alle Arbeit kommt erst lange nachher und ist christli-

che Arbeit, aktive christliche Gerechtigkeit, Tun des Willens Gottes, Ausübung der dem 

Christen zugewiesenen Funktion in der Nachfolge Jesu, im Dienst und in der Ausführung der 

göttlichen Reichsgedanken nur in dem Maß, als das Alles aus dem Gebet kommt, im Gebet 

seine eigentliche, seine Urform hat. Was kann denn der Christ, wenn er im Gehorsam handeln 

will, anderes tun, als das, was er tut, wenn er betet: Gott Lob und Dank sagen, sich selbst in 

seiner Schwachheit und Sünde vor Gott ausbreiten, sich mit Allem, was ihn bewegt, nach ihm 

ausstrecken und ihm anbefehlen, der allein seine Hilfe ist, um ihm dann erst recht wieder Lob 

und Dank zu sagen? Das ist der christliche Gehorsam in nuce. Darin geschieht das Eine Not-

wendige, was vom Christen verlangt ist, der einzige Dienst, zu dem er gefordert ist. Denn al-

les Übrige ist in diesem Einen beschlossen. Daß das Gebet eine Erholung und innere Kräfti-

gung des Christen sei, ein «Atemholen der Seele» und dergleichen, ist in bestimmten Grenzen 

schon wahr. Es darf aber nicht vergessen werden: eben das Gebet ist auch das eigentliche 

Werk des Christen. Und die größte christliche Geschäftigkeit wäre doch nur Müßiggang, 

wenn etwa dieses eigentlichste christliche Werk nicht geschehen sollte, wogegen, wenn nicht 

Alles täuscht, gerade die tätigsten Arbeiter, Denker und Kämpfer im Dienste Gottes in der 

Welt zugleich – und offenbar zuerst die tätigsten Beter gewesen sind und dieses Tun offenbar 

nicht als Zeitverlust angesehen haben. Darüber hinaus ist dann allerdings weiter zu sagen, daß 

den Christen ja eben das Problem des Gehorsams wie vor die Erlaubnis und die Notwendig-

keit zum Glauben so auch an den Ort versetzt, wo sein Wollen und Tun, wenn es echt ist, 

wenn es aus dem Glauben kommt, in dieses besondere Wollen und Tun, ins Gebet übergehen, 

in ihm endigen und neu anfangen muß. Daß er das Licht und die Kraft zu echtem Gehorsam 

hat, das kann er doch von sich aus niemals so einfach voraussetzen. Und er hat ja auch den 

Glauben, in welchem er allein gehorsam sein kann, auch nicht nur so zur Hand, daß er sich 

bloß einen Ruck zu geben brauchte, um nun eben aufs neue zu glauben und dann im Glauben 

aufs neue gehorsam zu sein. Er hat es ja gerade im Glauben direkt mit dem freien, majestäti-

schen Gott selber zu tun. Nun, im Gebet stellt er sich diesem Gott, dem er in seinem Tun si-

cher immer wieder auszuweichen im Begriff steht, dem er sich wirklich immer wieder stellen 

muß, um echt und kräftig zu glauben und dann auch getrost und tapfer gehorchen zu dürfen. 

Im Gebet macht er Gebrauch von der Freiheit, dem Vater, der zu ihm geredet hat, selber Ant-

wort zu geben – anders ausgedrückt: dem Vater, von dessen Güte er herkommt, seinerseits 

entgegenzugehen – noch anders ausgedrückt: dem großen Staunen darüber, daß dieser sein 

Vater und er sein Kind ist, unmittelbaren, natürlichen [301 Ausdruck zu geben. Das Gebet ist 

in allen seinen Gestalten dieses Antworten, dieses Entgegengehen, dieser unmittelbare Aus-

druck der Wahrheit der Situation, in der der Christ sich als Christ befinden darf. Indem er be-

tet, stellt er sich an den Ort, wo der Glaube und im Glauben dann auch der Gehorsam immer 

wieder mit dem Anfang anfangen darf. Als diese primitive Bewegung ist das Gebet als Grund 

alles anderen Tuns im Gehorsam beschlossen, selber der Gehorsamsakt sondergleichen, dem 

alle anderen entspringen müssen.  

3. Vom Gebet. — Wir nannten es soeben eine primitive Bewegung. In der Tat: es handelt sich 

bei dieser dritten Gestalt des christlichen Verhaltens um die einfache Grundform der beiden 

ersten. Das Gebet ist das Erste sowohl im Glauben wie auch im Gehorsam. Glauben heißt im 

Grunde Beten und Gehorchen heißt im Grunde auch Beten. Dennoch geht es hier wirklich um 

eine wohl zu unterscheidende dritte Gestalt des christlichen Verhaltens, der wir nun als sol-

cher eine besondere Betrachtung zuwenden müssen. Denn damit, daß wir es als im Glauben 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 2 17.04.2022 

und im Gehorsam eingeschlossen als deren Grundform verstehen, ist dem Wesen des Gebetes 

gerade in unserem besonderen Zusammenhang noch nicht genug getan. 

Wir haben es, soweit wir es bis dahin berührten, als jene Reihe von Akten beschrieben – Lob 

und Dank, Eingeständnis und Buße, Bitte und Fürbitte, wieder Lob und Dank – aus der Ferne 

gesehen eines neben oder nach dem Anderen. Diese Sicht war nicht unrichtig. Sie ist aber 

nicht genügend. Was dem Gebet in dieser Sicht fehlt, ist die Mitte, nämlich das, was es im 

Unterschied zum Glauben und zum Gehorsam nun eben zum Gebet macht. Es könnte in die-

ser Sicht gewissermaßen verschwinden in jenen zwei ersten Gestalten des christlichen Verhal-

tens. Es hat und ist aber eine eigene Gestalt, die dann als solche die beiden anderen nicht we-

niger in sich schließt, als sie selber in ihr eingeschlossen ist. Jene Reihe von Akten, als die wir 

das Gebet vorläufig beschrieben haben, hat nämlich tatsächlich eine Mitte: einen bestimmten 

Akt, der das Ganze konstituiert, von dem die Anderen herkommen und dem sie entgegeneilen, 

von dem her auch sie erst ihren Sinn und ihre Kraft empfangen.  

Man würde dem, was im christlichen Gebet geschieht, nicht gerecht, wenn man dieses Ge-

schehen etwa ganz auf den Nenner des Lobens und Dankens, oder umfassender gesagt: der 

Anbetung bringen würde. Das könnte sich von daher allerdings nahelegen, daß wir das Gebet 

ja von jenem großen Staunen hergeleitet haben, das auch dem Glauben und dem Gehorsam 

zugrunde liegt: dem Staunen des Christen angesichts der Situation, in die er sich durch das 

Wort Gottes versetzt findet, in der er als Christ existieren darf. Aus diesem Staunen ergibt 

sich in der Tat sehr schlicht: die Anbetung dessen, der diese Situation geschaffen hat [302] 

und der sie als Herr bestimmt und regiert, die demütige Verwunderung vor ihrem Geheimnis, 

das Loben, Preisen und Rühmen Gottes angesichts dessen, daß er sich und als was er sich in 

seinem Wort dem Menschen zuwendet und offenbart, die Beugung vor seiner unermeßlichen 

Größe, der Dank für seine unfaßbare Wohltat, das Lob seiner Herrlichkeit und unverdienten 

Güte. Aber eben die durch das Wort Gottes geschaffene Situation des Christen und so auch 

sein durch sie hervorgerufenes Staunen und so auch seine daraus folgende Anbetung Gottes 

haben eine ganz bestimmte Richtung und Farbe, ein ganz bestimmtes Woher und Wohin, die 

es uns nun doch verbieten, hier Halt zu machen, bzw. das Wesen des Gebetes gerade hier zu 

suchen. Die christliche Situation ist ja nicht abstrakt die der Begegnung eines Großen mit ei-

nem Kleinen, eines Hohen mit einem Niedrigen, der Majestät mit der Kreatur, des Heiligen 

mit dem Unheiligen. Sie ist das auch; sie ist es aber in einer sehr konkreten Form. In ihr unter-

scheidet sich das christliche Staunen in dieser Situation von irgend einer Verwunderung, in 

der es auch ein müßiges Gaffen sein könnte. In ihr unterscheidet sich auch die christliche An-

betung von irgend einem Blick in eine ferne Höhe, von der Verehrung irgend eines Numino-

sen, aber auch – mehr religiös als christlich und mehr ästhetisch als religiös – die sterile Ver-

ehrung eines bloßen Entsetzens oder die eines bloßen Entzückens sein könnte. Gerade das 

Spezifische der christlichen Anbetung käme nicht zu seinem Recht, wenn wir das Gebet ge-

wissermaßen systematisch als Anbetung, als Loben und Danken verstehen wollten. So gewiß 

dieses Element nicht fehlen kann! So gewiß das Gebet sogar praktisch hier beginnen und hier 

endigen wird. Die sachliche Ordnung, das sachliche Wesen des Gebetes aber ist nicht von hier 

aus zu verstehen.  

Man würde dem christlichen Gebet aber auch dann nicht gerecht, wenn man es ganz auf den 

Nenner der Beichte, bzw. der Buße bringen wollte. Das Staunen des Christen angesichts sei-

ner Situation hat zweifellos auch diese Seite und Komponente. Es ist auch Erkenntnis und An-

erkennung des Gerichts, unter das der Mensch da zu stehen kommt. Und so kann es nicht an-

ders sein, als daß das christliche Gebet auch das ist: Bekenntnis der eigenen Ohnmacht, Unfä-

higkeit und Unwürdigkeit, der ganzen Verlorenheit, in der der Mensch sich selbst vor dem 

Angesichte Gottes entdecken muß, Vorweis seiner gänzlich leeren Hände als der einzigen 

Gabe, als des einzigen Opfers, das er Gott darzubringen, das er vor ihm auszubreiten hat. 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 3 17.04.2022 

Christlich beten heißt: sein ganzes Elend vollständig und vorbehaltlos als solches eingestehen 

und bei Gott anmelden. Christlich beten heißt: auf alle Illusionen über sich selbst verzichten 

und sich zu seiner ganzen Bedürftigkeit offen bekennen. Wer das nicht täte, der würde gewiß 

nicht beten. Der Pharisäer im Tempel, dessen Herz scheinbar voll Lob und Dank war, der aber 

eben das nicht getan hat, hat nicht gebetet. [303] Der Durchgang durch diese Erniedrigung ist 

da unvermeidlich, wo nicht auch die Anbetung Gottes eine Selbsttäuschung und Gott gegen-

über ein Blendwerk sein soll. Aber es würde wieder nicht angehen, das Gebet nun etwa von 

da aus verstehen zu wollen. Die christliche Situation ist ja wieder nicht abstrakt die dieser 

Niedrigkeit des Menschen vor Gott, obwohl diese auch zu ihr gehört. So ist auch das christli-

che Staunen nicht abstrakt dieses Erschrecken des Menschen vor sich selbst, obwohl und in-

dem dieses auch in ihm enthalten ist. Und so kann sich auch das christliche Gebet nicht in die-

ser Selbstdemütigung des Menschen vor Gott erschöpfen. Es hat auch in diesem Akt, dessen 

Art ihm nicht fehlen darf, einen besonderen Charakter, eine bestimmte Richtung und Absicht, 

in der es von irgend einem Jammer, der auch bloß jämmerlich sein könnte, von irgend einer 

Selbsterniedrigung, die auch die der Müdigkeit, der Verzweiflung oder der Skepsis sein 

könnte, unterschieden ist. So gewiß der Weg des Gebetes auch durch diesen Engpaß führt, so 

gewiß es die Buße in sich schließt, so gewiß wäre es nicht sinnvoll, sein Wesen von daher 

verstehen zu wollen. Das kurze Gebet des Zöllners im Tempel war freilich ein Bußgebet, aber 

in seinem entscheidenden Gehalt nun eben doch mehr und etwas Anderes als das.  

Bleibt das Gebet als Bitte. Und es fragt sich, ob Anbetung, Buße und Bitte (ohne daß das 

Ganze des Gebetes eben in der Bitte sein Zentrum hätte) gleich wichtig, gleich dringlich, 

gleich charakteristisch, in der Gleichordnung, in der wir sie vorläufig ins Auge gefaßt hatten, 

eine Reihe bilden, deren Ende dann wieder auf ihren Anfang zurückführen würde. Das mag 

praktisch in der Tat so sein. Sachlich ist es nicht so. Das Wort «Gebet» selbst dürfte in allen 

Sprachen dagegen sprechen: es redet nun einmal gerade vom Bitten als von dem, was dieses 

Geschehen konstituiert; es weist nun einmal darauf hin, daß es in diesem Geschehen wohl 

auch um Anbetung und Buße, aber nicht in erster Linie darum, sondern in erster Linie um ein 

an Gott sich wendendes Bitten, Suchen und Anklopfen, um ein Gott unterbreitetes Wünschen, 

Begehren, Verlangen geht. Aber auch die Wirklichkeit des Gebetes spricht entschieden nicht 

nur gegen eine Vorordnung jener anderen Elemente, sondern auch gegen ihre Gleichordnung 

mit der Bitte. Wer wirklich betet, der kommt zu Gott, der geht ihn an, der redet zu ihm, weil 

er etwas bei ihm sucht, etwas von ihm möchte und erwartet, etwas von ihm zu erlangen hofft, 

was er nötig hat, was er von einem Anderen als von Gott nicht zu erlangen, was er aber eben 

von Gott bestimmt zu erlangen hofft. Ohne Gott anzubeten, zu danken und zu loben und ohne 

sein eigenes Elend offen vor ihm auszubreiten, kann er mit seiner Bitte nicht zu ihm kommen. 

Aber daß er damit, mit seiner Bitte, zu Gott kommt, das macht ihn zum Beter. Leiden nicht 

alle anderen Theorien vom Gebet, wie schön und tief sie auch gemeint seien und klingen mö-

gen, an der [304] gewissen Künstlichkeit, in der man an diesem einfachen konkreten Sachver-

halt vorbeigeht und sich in Höhen und Tiefen verliert, wo sich der wirkliche Beter, der eben 

schlicht ein Bittender ist, nun einmal nicht befindet? Gegen jene Unterordnung oder auch 

Gleichordnung spricht aber schließlich entscheidend der Text des Herrengebetes, das nun ein-

mal in seiner Substanz schlicht und klar in einer Reihe von Bitten besteht, lauter Bitten, in de-

nen die Elemente der Anbetung und der Buße wahrhaftig zu ihrer Ehre kommen, die denn 

auch tatsächlich mit der Anbetung beginnen und endigen, die aber an sich und als solche we-

der Adorationen noch Konfessionen, sondern eben schlichte Bitten sind. Es dürfte, wenn man 

das Wesen des Gebetes verstehen will, geboten sein, sich an das Unser Vater zu halten. Und 

gerade in unserem Zusammenhang, im Blick auf Gottes Vorsehung und Weltherrschaft und 

auf das christliche Verhalten ihr gegenüber, ist es darum nötig, im ganz Besonderen vom Ge-

bet zu reden, weil Beten in erster Linie – und alles Andere beherrschend und in sich schlie-

ßend – das heißt: Bitten.  



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 4 17.04.2022 

Versuchen wir es, das nun auch sachlich zu verstehen: Was ist das eigentlich und primär Er-

staunliche in der christlichen Situation? Doch nicht dies, daß Gott so groß, heilig und reich – 

und doch auch nicht dies, daß der Mensch ihm gegenüber so klein, unwürdig und arm ist! Daß 

Beides dem Christen unübersehbar deutlich und höchst erstaunlich wird, das ist doch nur das 

Komplement des eigentlich und primär Erstaunlichen: daß eben der große, heilige und reiche 

Gott durch sein Wort dem kleinen, unwürdigen, armen Menschen so nahe tritt. Ja, gewiß: so 

nahe, daß der Mensch, indem er ihn erkennt, nur anbeten und, indem er sich selbst erkennt, 

sich selbst nur preisgeben kann. Aber doch vor allem: so nahe – in die Nähe des Vaters zum 

Kinde, so daß der Mensch sich ihm gegenüber nun in der Nähe des Kindes zum Vater finden 

darf. Diese Nähe ist es doch, was hier im Grunde zu bestaunen ist, und Alles, was hier in der 

Höhe und in der Tiefe auch zu bestaunen ist, folgt doch erst daraus. Das und nur das ist doch 

auch das spezifisch Christliche in der christlichen Situation. Das ist doch der Inhalt des Wor-

tes Gottes, durch das sich der Christ in seine besondere Situation versetzt findet. Das ist doch 

der Inhalt der Offenbarung Gottes in Jesus Christus, deren Bezeugung der Auftrag der christli-

chen Gemeinde ist, in deren Erkenntnis und Bekenntnis der Christ Christ ist: Glied dieser Ge-

meinde, Teilnehmer an ihrem Glauben und mitverantwortlich für ihren Dienst in der Welt. 

Dazu ist doch der Sohn Gottes als Mensch geboren worden, dafür ist er am Kreuz gestorben, 

das ist das Licht seiner Auferstehung: Diese unmittelbare Nähe zwischen Gott und dem Men-

schen als zwischen dem Vater und dem Kinde, dem Kinde und dem Vater. Wenn der Christ 

betet, dann tut er das, was als Antwort auf das Werk und Wort des Sohnes Gottes getan wer-

den muß. Er macht dann [305] den nächstliegenden Gebrauch von der Freiheit, die ihm durch 

dieses erstaunliche in Jesus Christus geschaffene Faktum gegeben ist. Diese nächstliegende 

Antwort wird aber gewiß nicht darin bestehen, daß er sich über die Herrlichkeit Gottes hohe 

und über seine eigene Erbärmlichkeit tiefe Gedanken und daß er dann auch die entsprechen-

den Bewegungen macht. Sie wird vielmehr darin bestehen, daß er sich an den ihm so nahe ge-

kommenen Gott, indem er ihm selbst so nahegebracht ist, in der Absicht wendet, daß er ihm 

gebe, daß er von ihm das empfange, was er in seiner Situation nötig hat – das empfange, was 

(wie er in dieser seiner Situation wohl sieht) eben nur Gott ihm geben kann, was ihm aber 

(wie er in dieser seiner Situation ebenfalls wohl weiß) eben Gott ihm tatsächlich geben will 

und wird. Dies ist ja die Freiheit seiner Situation: er sieht die Majestät Gottes sehr wohl, er 

sieht auch sich selbst und was ihm fehlt und was gegen ihn zu sagen ist, er braucht sich aber 

über Beides keine Sorgen zu machen. Er braucht sich nicht zu fürchten, Gott damit zu nahe zu 

treten, daß er, der Kleine, der Unwürdige, der Arme allen Ernstes etwas, ja Vieles, ja Alles 

von ihm haben möchte. Und er braucht sich nicht zu fürchten, sich selbst damit zu überheben, 

daß er ihn, den Großen, den Heiligen, den Reichen eben auf das anredet, was er von ihm ha-

ben möchte. In Jesus Christus ist ja das geschehen und in Gottes Wort ist das auch ausgespro-

chen, was diese doppelte Furcht überflüssig macht. Der Christ darf bitten. Das Geheimnis, 

daß Gott des Menschen Vater, der Mensch Gottes Kind ist, ist ihm offenbar. Und so bittet er 

eben. So sagt er eben das, was diesem Geschehen und dieser Offenbarung von seiner Seite 

entspricht. So nimmt er eben Gott so, wie er sich der Welt und nun gerade ihm gegeben und 

erwiesen hat: als den Helfer, den Geber, den Erretter, als die Quelle aller Güter, aller Kraft, 

aller Erleuchtung, aller Hoffnung, kurz: alles dessen, was ihm selbst abgeht, was aber der ihm 

so nahe gekommene, der ihm so verbundene Gott offenbar nicht für sich behalten, sondern ge-

rade ihm zukommen lassen will. Es ist wahr: Gott läßt sich an sich nicht nehmen. Aber wie, 

wenn er sich selbst gibt? Dann ist es eben doch noch wahrer, daß er sich auch nehmen läßt. 

Und Gott läßt sich nichts nehmen: von allem, was sein ist – und Alles ist sein – gar nichts: das 

ist auch wahr. Aber wie, wenn er dem Menschen Alles, was sein ist, eben damit geben will, 

daß er sich selbst ihm gibt? Ist es dann nicht noch wahrer, daß er sich von ihm, aus seiner 

Hand, Alles nehmen läßt? Der Christ darf nehmen; denn Gott gibt ihm: sich selber und Alles, 

was sein ist. «Der seines eigenen Sohnes nicht verschonte, sondern hat ihn für uns alle dahin-

gegeben, wie sollte er uns mit ihm nicht alles schenken?» (Röm. 8, 32). Und so besteht das 

Intimste des christlichen Gebetes, das dann gewiß auch das Intimste des ganzen christlichen 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 5 17.04.2022 

Verhaltens ist, eben darin, daß der Christ bitten darf und tatsächlich bittet. Es ist von ferne 

keine [306] Frechheit darin, kein Vergessen der Distanzen, kein eigenmächtiges Überspringen 

des Gegensatzes von Hüben und Drüben, Oben und Unten, es ist auch von ferne keine Selbst-

sucht darin, wenn der Christ betet. Er tut damit vielmehr das, was der Situation, in die er 

durch Gottes Wort versetzt ist, entspricht und gerecht wird, was ihm in dieser Situation nicht 

nur erlaubt, sondern geboten ist, weil er offenbar gerade dazu in diese Situation versetzt ist, 

um eben das zu tun. Man bemerke, wie er ja eben damit auch den wahrhaftigsten Akt des Lo-

bes und Dankes und also der Anbetung und wieder eben damit auch den wahrhaftigsten Akt 

der Buße vollzieht. Eben damit macht er doch Gott groß und sich selbst klein, daß er als Bit-

tender vor ihn tritt. Das eben will doch Gott von ihm. So eben will er ihn haben. Eben damit 

wird er doch Gottes eigenem Verhalten ihm gegenüber gerecht. Eben das ist doch der wahr-

haftige Gottesdienst: daß der Mensch nehmen will und nimmt, wo Gott gibt, daß er also bittet, 

sucht und anklopft, um es wirklich zu empfangen. Dieses Empfangen ist das christliche Gebet 

in seinem zentralen Charakter als Bittgebet. Es stammt gerade in dieser Gestalt nicht aus der 

Willkür des Christen, wie denn die ganze ihm gegebene Freiheit keine Willkürfreiheit ist. Es 

stammt vielmehr aus dem, was der Christ von Gott empfängt: aus dem ihm eben damit gege-

benen Gebot. Es ist als Bittgebet der menschliche Vollzug dieses Empfangens. Es ist wirklich 

die Urform des christlichen Gehorsams. Aber dieser Satz ist nun umzukehren: die Urform des 

christlichen Gehorsams besteht eben darin, daß der Mensch Gott auf Grund dessen, was er für 

ihn ist und hat, nicht für zu groß und sich selbst nicht für zu klein halte, als daß er dieses Bit-

ten wagen dürfte, daß er Gott vielmehr für so gnädig und so mächtig und sich selbst für so 

real von Gott angenommen hält, daß er eben dies – nicht irgendwie wagen muß, sondern als 

natürlichste, notwendigste Lebensäußerung tun darf: als Bittender zu ihm zu kommen.  

Über dieses Bitten muß man sich also klar zu werden versuchen, wenn man das Wesen des 

Gebetes verstehen will. Aber nun sind wir, gerade um uns darüber klar zu werden, zu einem 

sehr merkwürdigen Weg, einem scheinbaren Umweg, genötigt. Man kann sich nämlich über 

dieses Bitten nur klar werden, wenn man sich zuerst über die ihm entsprechende Erhörung 

klar geworden ist. Sie geht ihm nämlich, so hart das auch klingen mag, sachlich voran. Sie be-

gründet es. Sie macht es zum wirklichen Bitten: zum Bitten des christlichen Gebetes und da-

mit zu dieser dritten und für das Ganze so entscheidenden Gestalt des christlichen Verhaltens. 

So haben wir es ja eben schon ausgesprochen: das Gebet stammt aus dem, was der Christ 

empfängt; es ist nichts als der menschliche Vollzug dieses Empfangens, die unmittelbare Le-

bensäußerung dessen, der staunend vor dem steht, was Gott für ihn ist und tut – nicht zuerst 

staunend vor Gottes Majestät in seinem Gegensatz zu ihm, nicht zuerst staunend vor [307] 

seiner eigenen Niedrigkeit im Gegensatz zu Gott, sondern zuerst staunend vor der Tatsache, 

daß Gott für ihn ist und handelt. Davon müssen wir ausgehen. Von da aus und nur von da aus 

wird es verständlich, daß das Gebet dem Menschen gerade als Bitte erlaubt und damit geboten 

ist und also mit dem Glauben und dem Gehorsam zusammen und, beide in sich schließend, 

ein integrierendes Moment des ganzen christlichen Verhaltens bildet.  

Es gibt eine große Gabe alles dessen, was der Mensch nötig, und zwar in der Weise nötig hat, 

daß er es nur von Gott empfangen, daß nur Gott es ihm geben kann. Es gibt eine große Erhö-

rung aller wirklichen, der legitimen und notwendig an Gott gerichteten Bitten. Diese eine 

große göttliche Gabe und Erhörung ist Jesus Christus. Er ist es darum, weil es in ihm gesche-

hen ist, daß Gott sich der Welt und des Menschen angenommen und eben damit der Welt und 

dem Menschen die Fülle alles Guten zugewendet hat. Im Blick auf ihn, in und mit seiner Er-

wählung zum Mittler ist ja das All und ist der Mensch schon geschaffen. Indem er als Gottes 

Sohn und Wort selbst Fleisch, Mensch, Kreatur wurde, hat Gott sich dem All und in der Mitte 

des Alls dem Menschen verbündet, verpflichtet, sich mit ihm solidarisch gemacht, hat er seine 

Errettung schon vollzogen, seine eigene ewige Herrlichkeit ihm schon zugewendet. In ihm hat 

Gott sich persönlich zum Herrn, Hüter und Helfer, zur Hoffnung des Alls und des Menschen 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 6 17.04.2022 

gemacht. In ihm, in diesem seinem geliebten Sohn, in diesem seinem Wort, das ein Wort des 

Heils und des Friedens ist, beherrscht er alles Geschehen: erhält er es, begleitet er es, regiert er 

es. Indem Jesus Christus da ist, ist der Welt schon geholfen, ist Alles schon da, dessen die 

Kreatur und inmitten der ganzen Kreatur der Mensch bedürftig ist. Indem er da ist, ist der 

Name dessen, von dem alles herkommt, zu dem alles hingeht, der Alles bewegt, ausgespro-

chen, offenbart, proklamiert als der Name des Gottes, der der Welt Heiland ist, der nicht ohne 

und nicht gegen, sondern ganz und gar für sein Geschöpf ist und tätig ist. So ist er die eine 

große Gabe und Erhörung, in der Alles, was wir empfangen und erbitten können, nicht nur be-

schlossen, sondern uns schon gegeben, schon für uns gegenwärtig und vorhanden ist.  

Und nun ist Jesus Christus keine einsame Gestalt und Erscheinung. Nun gehören, in und mit 

ihm erwählt, zu ihm auch die Seinigen, die er durch den Geist seines Wortes zum Glauben an 

ihn und durch den Glauben zum Gehorsam gegen ihn berufen will. Nun ist er von Ewigkeit 

her das Haupt seines Leibes. Nun hat er diesen Leib in seiner geschichtlichen Gestalt hervor-

gerufen durch die Botschaft seiner Propheten und Apostel, nun ist dieser sein Leib die Ge-

meinde, seine, die christliche Gemeinde, sein Volk. Nun hat er sich diesem Volk zum Herrn 

geschenkt und als solchen offenbar gemacht. Nun hat er sich ihm als der, der er ist, erwiesen, 

damit es inmitten der Schöpfung ein Zeugenamt und einen Zeugendienst [308] gebe, damit 

auch vor seiner Erscheinung vor Allen und für Alle und bis zu dieser seiner letzten Erschei-

nung hin sein Licht leuchte in dieser Welt, damit die Erinnerung an Gottes Liebe und die 

Hoffnung auf sie eine konkrete Stätte und einen konkreten Gehalt habe. Und nun ist er in die-

ser Absicht diesem seinem Volk gegenwärtig. Nun ist in ihm also jene eine große göttliche 

Gabe und Erhörung diesem Volk vor Augen. Nun ist also diesem Volk der Name dessen nicht 

unbekannt, der der Anfang und das Ende aller Dinge, der Herr alles Geschehens ist. Nun darf 

es also in ihm seinen und der ganzen Welt Schöpfer, Erhalter und Regenten als den Heiland 

real und persönlich in seiner Mitte haben, anschauen, in seiner Gesellschaft leben, an ihn sich 

halten, seiner sich getrösten. Nun lebt also dieses Volk, durch die Taufe für ihn geboren und 

zu ihm versammelt und im Abendmahl durch ihn und für ihn genährt, durch sein Wort immer 

wieder gerufen, erhalten, erleuchtet und geführt, im Angesicht der göttlichen Gabe und Erhö-

rung, die in ihm Ereignis ist. Nun fehlt also diesem seinem Volk von seinem Herrn her gar 

nichts. Es ist in ihm schon im Besitze der ganzen von Gott seinem Geschöpf zugedachten und 

zugewendeten Gnade und verborgenen Herrlichkeit. Es hat in ihm seine Heimat, sein Bürger-

recht, sein Erbteil schon gefunden: im Himmel, ja über allen Himmeln, in der unmittelbaren 

Nähe des Thrones Gottes, ja Gottes selber. Es blickt von ihm her schon zurück und herunter 

auf alles jetzt noch nicht Geordnete, noch nicht Gelöste, noch nicht Befreite, auf alle jetzt 

noch wirksame Störung, Behinderung, Verwirrung und Verwüstung im Weltlauf, auf alle 

Dunkelheit, die uns die väterliche Regierung und Bestimmung, unter der er steht, jetzt noch 

verhüllen will und tatsächlich verhüllt. Es sieht sie in ihm jetzt schon ohne Hülle. Es lebt in 

ihm jetzt schon von der ganzen Güte, Weisheit und Vollkommenheit dieser Regierung. Es at-

met in ihm jetzt schon am Herzen Gottes. Das wäre ja nicht die christliche Gemeinde, die, in-

dem sie um ihren Herrn Jesus Christus weiß, nicht um dieses «jetzt schon» wüßte, die in aller 

Ohnmacht und Unvollkommenheit ihrer geschöpflichen Existenz nicht auch – immer im Blick 

auf ihren Herrn, immer im Glauben und durch den Glauben, im Gehorsam gegen ihn – tat-

sächlich lebte in diesem «jetzt schon», in der vollen Gegenwart, im vollen Empfang der göttli-

chen Gabe und Erhörung. Wie könnte und würde sie sein Zeuge, das von ihm angezündete 

Licht in der Finsternis sein, wenn sie darum nicht wüßte, darin nicht lebte, wenn sie nicht ge-

rade dies zu bezeugen hätte? Es kann immer nur an ihr liegen – und es sollte dann wirklich 

nicht mit irgendwelchen Beteuerungen eines demütigen Realismus oder einer realistischen 

Demut verdeckt oder gerechtfertigt werden, wenn sie anders dran ist, wenn sie der Welt von 

der geschehenen und vorhandenen vollen göttlichen Gabe und Erhörung nichts oder nur etwas 

Schüchternes zu sagen hat, wenn sie dieser Sache wohl auch für sich selber nicht so recht 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 7 17.04.2022 

sicher ist. Die lebendige christliche [309] Gemeinde ist gerade dieser Sache ganz und unbe-

dingt sicher. Sie verkündigt sie mit lauter und nicht mit gebrochener Stimme.  

Und nun ist der Christ, an dessen Verhalten wir hier interessiert sind, ein Glied dieser christli-

chen Gemeinde, des Leibes Jesu Christi, seines Volkes. Nun gilt also Alles, was im Blick auf 

Jesus Christus und im Zusammenhang mit ihm von der christlichen Gemeinde gesagt ist, ge-

rade für ihn persönlich. Er persönlich ist ja auf Jesus Christus getauft und darf im Abendmahl 

seinen Leib und sein Blut, ihn selbst empfangen, um von ihm und mit ihm zu leben. Er per-

sönlich darf ja sein Wort hören, um es für sich persönlich wahr sein zu lassen. Er persönlich 

ist ja auch verantwortlich gemacht für den Auftrag der Gemeinde in der Welt. Gerade für ihn 

ist also Jesus Christus der, der er ist, ist der Name Gottes, des Schöpfers des Himmels und der 

Erde, offenbar gemacht, ist dieser Gott als Heiland und also als der gnädige Herr und Hüter 

und Helfer, als ganze Hoffnung gegenwärtig auf dem Plane. Gerade er darf also in dieser Welt 

leben, an dem Geschehen dieser Welt teilnehmen in voller Kenntnis dessen, daß Gott sich ih-

rer angenommen, endgültig zu ihr Ja gesagt, sich mit ihr verbündet, sich ihr verpflichtet und 

solidarisch gemacht, sie in seinen Dienst genommen hat. Gerade für ihn als Christ, d. h. als 

persönlichen Kenner des prophetischen, priesterlichen und königlichen Amtes Jesu Christi, ja 

in seiner Zugehörigkeit zu seiner Gemeinde als Teilnehmer an diesem Amt, ist das Weltge-

schehen offenkundig und greifbar ein nicht sich selbst überlassenes, sondern ein von Gott er-

haltenes, begleitetes und regiertes, und zwar zum Guten, zum Heil, ein in Güte und Barmher-

zigkeit erhaltenes, begleitetes und regiertes, ein der ewigen Herrlichkeit entgegenführendes 

Geschehen. Gerade er hat es in dem Herrn der Gemeinde, der als solcher auch sein Herr ist, 

mit der auch für ihn jetzt schon auf den Plan geführten, ihm jetzt schon sichtbaren und greif-

baren einen großen göttlichen Gabe und Erhörung zu tun. Was hätte er nicht, was könnte ihm 

fehlen, da er ihn haben darf? Was könnte ihn in seinem Leben als Christ und Mensch stören, 

behindern, verwirren oder gar zunichte machen, da er mit ihm, in seiner Gesellschaft leben 

darf? Welches von seinen Bedürfnissen fände er in ihm nicht schon gestillt, welche seiner 

Nöte in ihm nicht schon behoben, welche Hilfe in ihm nicht schon bereit, welchen Trost, den 

er je und je braucht, in ihm nicht schon ausgesprochen, welche Weisung, auf die er wartet, in 

ihm nicht schon gegeben? In ihm ist auch er schon droben, schon am Ziel, kann und darf auch 

er zurückblicken und herunterblicken auf allen Jammer als einen schon gestillten Jammer, auf 

alle Klagen als auf solche, denen schon Recht widerfahren ist, auf alle Fragen als auf solche, 

auf die, wie sie ihn auch interessieren, brennen und aufregen mögen, schon Antwort gegeben 

ist. Man sage nicht, das sei zu viel behauptet und zu hoch geredet! Es kann hier jede Formu-

lierung immer nur insofern zu weit gehen und zu hoch greifen, als der [310] Christ noch nicht 

oder nicht mehr Christ ist: nur sofern er sich heimlich vom Leibe Christi, von seiner erwählten 

und berufenen Gemeinde, oder eben diese seine Gemeinde und dann natürlich auch sich selbst 

von Jesus Christus trennt, statt sie und sich selbst von ihm her zu sehen und zu verstehen. Er 

sollte das, wenn er es denn schon tut, wenigstens nicht als Ehrlichkeit ausgeben, sondern als 

seine eigene Schwachheit erkennen. In der Ehrlichkeit, die er sich selbst als Christ schuldig 

ist, wird er gerade diese Trennungen nicht vollziehen, wird er sich über sich selbst vielmehr 

nur in der Hinsicht verwundern und entsetzen, daß er offenbar immer und immer noch nicht 

realisiert hat, in welcher Fülle ihm die göttliche Gabe und Erhörung gegenwärtig und nahe ist, 

in welcher Freudigkeit er von ihr Gebrauch machen dürfte, in welcher Dankbarkeit er sich 

dazu bekennen müßte.  

Und nun ist das christliche Bitten, dessen Sinn wir hier verstehen möchten, sehr schlicht das-

jenige Nehmen und Empfangen, das da am Platze ist, wo dem Menschen diese eine große 

göttliche Gabe und Erhörung in Jesus Christus gegenwärtig und nahe ist. Es geht ja bei dieser 

Gabe und Erhörung um Gottes Willen nicht nur über, sondern mit seinem Geschöpf, um sei-

nen Bund mit dem Menschen, um seine ihm als einem von ihm verschiedenen, selbständigen 

Wesen zugewendete Gnade, um sein Werk, das im Menschen nicht einen toten, sondern einen 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 8 17.04.2022 

lebendigen Gegenstand hat, um sein Wort, das der Mensch hören und auf das er antworten – 

alles in allem: um eine Freiheit, in der der Mensch selber leben darf. In dieser Freiheit nimmt 

und empfängt der Christ das, was Gott für ihn ist und tut: das, was er ihm darreicht. In dieser 

Freiheit bittet der Christ. Was sollte ihm die ganze große göttliche Gabe und Erhörung, wenn 

er nicht nähme und empfinge? Sie ist für ihn und also für einen Nehmer und Empfänger be-

stimmt. Wie sollte er aber diese, die göttliche Gabe und Erhörung nehmen und empfangen als 

indem er darum bittet? Anders denn als Bittender kann er, das Geschöpf, der Mensch, dieser 

Sache doch nicht gegenüberstehen. Zugreifen, aneignen, in Gebrauch nehmen und in ihrem 

Gebrauch fröhlich sein, das kann doch im Verhältnis des Menschen zu dieser Sache nichts 

Anderes als eben ein beständiges und beständig sich erneuerndes Bitten sein. Wann wäre sie 

ihm von seiner Seite nicht fremd, neu und unerreichbar? Was könnte er von seiner Seite denn 

tun, in welcher Spontaneität würde er ihr denn entsprechen können als eben darin, daß er um 

sie bittet? Indem er um sie bittet, indem er zu Gott sagt: Ich habe nicht – Du hast – So gib mir, 

was du hast und ich nicht habe! – anerkennt und lobt er Gott als den Geber und lobt er die 

göttliche Art dessen, was er da nehmen und empfangen darf. Und indem er um sie bittet, er-

kennt und bekennt er sich selbst als einen ohnmächtigen und unwürdigen Partner Gottes, als 

einen höchst ungenügenden Nehmer und Empfänger seiner Gabe. [311] Indem er um sie bit-

tet, fürchtet er und liebt er Gott. Und wieder indem er um sie bittet, stellt er sich diesem Gott, 

so wie nun eben er sich ihm stellen darf und allein stellen kann. Aber eben indem er das tut, 

und also zu der schon gegebenen und vorhandenen Gabe und Erhörung in das ihr angemes-

sene und darum rechte und fruchtbare Verhältnis tritt, ereignet es sich, daß er sie nehmen und 

empfangen darf, daß also Gott als Heiland mit ihm zu seinem Ziele kommt. Der Christ bittet: 

eben damit werden die Tore weit und die Türen in der Welt hoch gemacht, daß der König der 

Ehren einziehen kann.  

Wir tun, um nun auch dieses christliche Bitten als solches zu verstehen, am besten, in dersel-

ben Ordnung vorzugehen, in der wir zunächst von Gottes Gabe und Erhörung gesprochen ha-

ben. Der zuerst und eigentlich bittende Mensch ist ja auch kein anderer als Jesus Christus sel-

ber. Daß nach dem Evangelium er seine Jünger beten lehrte, und zwar indem er ihnen vorbe-

tete, das heißt als Erster mit ihnen betete, das ist von entscheidender sachlicher Bedeutung für 

den Sinn und Charakter des christlichen Betens. Wie er als Gottessohn selber der gebende, der 

erhörende Gott war, so als Menschensohn auch selber der bittende Mensch. Wie Gott in ihm 

für sein Geschöpf eintrat, sich selbst in seinem ganzen Reichtum dem Geschöpf verbündete, 

hingab und mitteilte, so trat in ihm auch das Geschöpf von seiner Seite in das rechte frucht-

bare Verhältnis zu Gott, so war er auch der erste und eigentliche Nehmer und Empfänger von 

Gottes Gabe. Wie er selber der einziehende König der Ehren war, so wieder er selbst der 

Mann, der die Tore weit und die Türen in der Welt hoch machte. Er ist die Offenbarung des 

Namens Gottes, des Heilandsnamens, er auch der Mensch, der diesen Namen heiligt, der die-

ser Offenbarung entsprechend die Ehre Gottes und die Schande des Menschen bekennt und, 

indem er beides tut, sich bewährt und erweist als der von Gott erwählte, begnadete, gesegnete, 

erhöhte und verherrlichte Mensch: als der Mensch für alle Menschen, als der Bringer der Er-

rettung und Träger des Heils des ganzen Menschengeschlechtes. Denn eben das tat doch der 

Mensch Jesus Christus, worum er uns in der ersten Bitte des Unservaters bitten heißt, daß es 

geschehen möge: er heiligte den offenbaren Namen Gottes, er verhielt sich Gott gegenüber so, 

wie der Mensch sich ihm gegenüber, weil er des Menschen barmherziger Heiland ist, verhal-

ten muß. Er gab Gott recht und ließ sich selbst eben damit ins Unrecht setzen. Er bekannte 

sich zu Gottes Heiligkeit und eben damit zu des Menschen Übertretung und Elend. Er unter-

warf sich Gott in der Völligkeit eines freien, liebenden, kindlichen Gehorsams und ließ es sich 

gefallen, eben damit die Strafe der menschlichen Sünde zu erleiden und um ihretwillen in den 

Tod gegeben zu werden. Jesus Christus bittet, das heißt er stellt sich Gott als der, der gar 

nichts hat und auf gar nichts Anspruch hat, der Alles nur zu [312] empfangen, und zwar von 

Gott zu empfangen hat. Er traut es ihm zu, daß er es von ihm empfangen werde. Er traut es 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 9 17.04.2022 

nur ihm, aber er traut es ihm ganz, er traut ihm Alles zu. So lebt er, so verliert er sein Leben 

und eben so errettet und gewinnt er es. Indem er nur Bittender und sonst gar nichts ist, indem 

er mit der Heiligkeit Gottes und mit der Übertretung des Menschen in seiner eigenen Person 

ganz ernst macht, ist er schon erhört, ist sein Leben ein von Gottes Gnade beherrschtes und 

getragenes, erweist es sich in seiner Auferstehung als ein von Gott gerettetes und verherrlich-

tes Leben, ist Gottes Zuwendung zum Menschen, ist das dem Menschen von Gott zugedachte 

Heil, ist die ihm bestimmte und verheißene Herrlichkeit in seiner Person Ereignis und Gegen-

wart, ist der Mensch in der ganzen Fülle Gottes. Man bemerke: er ist das Alles, indem er bit-

tet, indem er in seinem Tun und Lassen als Mensch ganz und gar nur Bittender ist. Natürlich: 

er ist als Menschensohn ganz und gar nur Bittender, weil und indem er als Gottessohn selber 

ganz und gar Gottes Gabe und Erhörung ist. Es ist also Gottes eigene Liebe und Macht, die in 

der Existenz dieses Menschen, indem sie zu einer einzigen Bitte wurde, zum Durchbruch und 

zum Siege kam. Gott triumphierte in diesem Menschen. Er tat es aber, indem es geschah, daß 

dieser Mensch bat und eben damit nahm und empfing, suchte und eben damit fand, anklopfte 

und eben damit erfuhr, daß ihm aufgetan wurde. Es war also schon das Bitten und also das ei-

gene Sein und Tun dieses Menschen, in welchem Gott triumphierte. Und weil das im Sein und 

Tun dieses Menschen geschah, darum war es nun doch dieser Mensch, durch den der Name 

Gottes geheiligt wurde, in welchem die Entsprechung der göttlichen Gabe und Erhörung auf 

der menschlichen Seite – nicht nur objektiv also, sondern nun auch subjektiv Ereignis und 

Wirklichkeit wurde. Und darum ist es wirklich dieser Mensch, durch welchen, indem er durch 

die enge Pforte des reinen Bittens ging, die Tore weit und die Türen in der Welt hoch gemacht 

wurden. Dieser Mensch hat gebetet. Dieser Mensch hat Gott einfach gebeten um seine unaus-

sprechliche Gabe.  

Und nun fahren wir wieder fort: Er ist darin nicht einsam. Er tat das nicht für seine Person. Er 

bedurfte ja für seine Person weder des Bekenntnisses zu Gottes Ehre noch des Bekenntnisses 

zur menschlichen Übertretung. Er hat das in seiner Person für Andere, und zwar zunächst für 

die Seinigen getan: für alle, die an ihn glauben und im Glauben an ihn ihm gehorchen dürfen, 

weil er selbst sie dazu berufen und ermächtigt hat, weil er sie in dieser Berufung und Ermäch-

tigung in die Welt senden wollte. Gott hat es ja auf die Welt abgesehen, indem sein Sohn 

Mensch wurde, wie er es schon in ihrer Erschaffung eben darauf abgesehen hatte, daß sein 

Sohn zu ihrem Heil selbst Mensch werden sollte. Und so ist es auch in dem Bitten des Men-

schensohnes, in seiner Existenz als der eine große Bittende und in seinem Bitten empfangende 

[313] Mensch auf die Welt abgesehen. Aber eben weil auf die Welt, darum zunächst auf sol-

che anderen Menschen, die mit dem Gottessohn und Menschensohn bitten können, dürfen und 

wollen, darum zunächst auf seine Gemeinde als die Versammlung derer die bitten und als sol-

che empfangen dürfen. Denn das ist seine Gemeinde: die Versammlung derer, denen die Au-

gen dafür offen sind, daß Gott es in diesem Einen auf die ganze Welt und nun zunächst gerade 

auf sie abgesehen hat, und daß in ihm und mit ihm auch sie, die durch sein Wort Versammel-

ten, erwählt sind zum Bitten und so dann auch zum Nehmen und Empfangen und so zu seinen 

Zeugen der Welt gegenüber. Die christliche Gemeinde erkennt und weiß: dieser Eine hat nicht 

für sich, er hat in Wahrheit für sie, nämlich dafür, daß sie seine Zeugen seien und als solche 

sich bewähren möchten, gebetet. Der Gottessohn wurde dazu Menschensohn und ist als Men-

schensohn dazu durch die enge Pforte des reinen Bittens gegangen, um eben damit der große 

menschliche Nehmer und Empfänger der göttlichen Gabe und Erhörung an Stelle aller ande-

ren und zu ihren Gunsten zu werden. Zu diesem Nehmen und Empfangen muß es ja kommen. 

Eben dieses Nehmen und Empfangen übersteigt aber das Können, Dürfen und Wollen aller 

Menschen. Eben dieses Nehmen und Empfangen mußte also für sie getan werden. Nicht nur 

Bitte war also die ganze Existenz dieses Menschensohnes, in der dieses Nehmen und Empfan-

gen stattfand, sondern als Bitte Fürbitte: Bitte an der Stelle derer, die selbst nicht bitten kön-

nen, dürfen und wollen und darum auch zum Nehmen und Empfangen von sich aus nicht in 

der Lage sind. Aber nun ist diese seine kräftige Fürbitte geschehen. Nun erkennt die mit ihm 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 10 17.04.2022 

erwählte und von ihm berufene und versammelte Gemeinde durch den Heiligen Geist seines 

Wortes, daß sie in ihm tatsächlich geschehen ist. Und nun ist ja diese seine Gemeinde zu ihm 

hin, in seine Gesellschaft und Gemeinschaft berufen. Nun ist er ja in ihrer Mitte. Nun hat er 

sich ja zu ihr, nun ist sie also zu ihm gestellt. Nun ist sie also dadurch konstituiert, daß sie 

seine Fürbitte als die des großen Hohepriesters erkennt, anerkennt und gelten läßt, auf ihren 

Boden gestellt ist und anderswohin sich nicht mehr stellen kann. Sie nimmt es also an, daß die 

Türe auch für sie geöffnet ist, daß das große menschliche Nicht-Können, Nicht-Dürfen, Nicht-

Wollen für sie außer Kraft gesetzt, die Freiheit zum Können, Dürfen und Wollen, die Freiheit 

zum Bitten für sie geschaffen und vorhanden ist. Nun lehrt der Menschensohn auch sie beten 

und also bitten. Nun läßt sie sich von ihm belehren. Und wie er mit ihr betet, so betet sie nun 

mit ihm. Wie würde sie seine Fürbitte, von der sie lebt, annehmen, wie könnte sie für sie ge-

schehen und offenbar sein, wenn sie seine Lehre, die Lehre des rechten Betens, nicht anneh-

men, beherzigen und ausführen, wenn sie nicht ihrerseits mit ihm beten würde? Sie wird des-

sen freilich gewahr sein und bleiben, daß sie dieser seiner [314] Lehre bedarf – nicht nur ein-

mal, sondern immer wieder -, daß sie ohne ihn nichts tun, ohne daß er mit ihr betet, gerade 

nicht beten kann. Sie wird es also nie als ihr eigenes Werk, nie als eine menschliche Leistung 

verstehen, wenn sie ihrer Erwählung in ihm und ihrer Berufung durch ihn darin getreu sein 

darf, daß nun auch sie bittet. Sie wird immer nur «in seinem Namen» bitten. Sie wird ihr Bit-

ten immer als die Gabe und das Werk seines Heiligen Geistes verstehen, mit dem sie nur ihn 

preisen kann, ohne sich selbst damit Ehre zu machen. Aber eben indem sie sich an ihn hält, 

eben weil und indem sie in seinem Namen bittet und also von seiner Fürbitte Alles und von 

ihrem eigenen Bitten als solchem gar nichts erwartet, eben weil und indem sie bei ihrem eige-

nen Bitten ihr ganzes Vertrauen auf die Gabe und das Werk seines Heiligen Geistes setzen 

wird, wird sie selbst – es gibt ja keinen stärkeren Antrieb als die wirkliche Erkenntnis der 

wirklichen Gnade Gottes – nicht müssig sein. Sie wird also ihren Herrn nicht allein bitten las-

sen, sondern ihm mit ihrem eigenen Bitten, wie unvollkommen, verkehrt und ohnmächtig es 

auch neben dem seinigen sein möge, Gesellschaft leisten, zur Seite treten, wird sein Gebet, so 

wie er es ihr vorgebetet hat, nachbeten. Es wird in ihrem Herzen und Munde gerade darum 

und darin ein echtes, wahrhaftiges, das nun eben ihr, der in ihm miterwählten Gemeinde zu-

kommende wirkliche Bitten sein, daß es ein bloßes Nachbeten ist, bloß angeschlossen an sein 

Bitten, bloß ihm zugesellt, bloß von seinem Ernst, bloß von seiner Kraft lebend, bloß auf die 

in ihm gegenwärtige göttliche Gabe und Erhörung bezogen. Eben so wird es aber wirklich 

Ernst und Kraft haben, eben so wird es erhörtes Bitten sein, indem es in aller menschlichen 

Unvollkommenheit, Verkehrtheit und Ohnmacht stattfindet: eben so ein wirkliches Nehmen 

und Empfangen der in ihm wirklichen und präsenten Fülle Gottes. Eben so wird ja die Ge-

meinde an ihm, an seinem Leben als der Herr teilnehmen, wirklich seine Gemeinde sein. Eben 

dann wird sie ja darum bitten als um das Eine, was ihr nottut: daß sie seine Gemeinde wirklich 

sei, nicht umsonst von ihm begründet, erhalten und regiert, nicht umsonst von der Welt abge-

sondert und in die Welt gesendet. Um seine Liebe wird sie dann bitten: daß sie durch sie ganz 

anders unter sich vereinigt werde, um sein Wort: daß sie es ganz anders hören und erkennen 

möchte, um sein Zeugnis: daß es auch in ihrem Leben und in ihrem Munde ganz anders kräf-

tig werden möchte. Sie wird dann also um eben das bitten, was sie als seine Gemeinde und 

also als das von ihm angezündete Licht der Welt nötig hat. Sicher nicht um ihre Existenz als 

solche, als ob diese Selbstzweck wäre! Aber um ihre Existenz in seinem Dienste, um ihre 

Existenz zur Ausführung seines Auftrages, um ihre Existenz mit ihm und für ihn, nachdem er 

sich durch seine Existenz für sie und mit ihr als so gnädig und mächtig erwiesen hat. Anders 

als indem sie mit ihm durch die enge Pforte dieser Bitte um ihre Existenz geht, kann sie ja 

nicht existieren. [315] Auch sie lebt ganz und gar nur indem sie bittet, und zwar im Blick da-

rauf, daß er für sie gebeten hat, nun auch ihrerseits bittet. Auch sie kann ihr Leben nur behal-

ten, gewinnen, erretten, indem sie es in Erkenntnis der Ehre Gottes und der Sünde des Men-

schen aufs Spiel setzt und verliert. Sie wäre nicht die christliche Gemeinde, wenn sie es an-

ders halten könnte. Da ist gar keine Kirche, wo sie nicht bittende, um ihre eigene Existenz als 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 11 17.04.2022 

solche immer neu bittende Kirche ist. Aber eben: es geht um ihre Existenz im Dienste ihres 

Herrn. Und darum ist auch ihr Bitten im tiefsten Grunde Fürbitte. Sie bittet, indem sie um ihre 

eigene Existenz bittet, für die Welt, von der sie abgesondert und in die sie doch gesendet ist. 

Sie weiß, daß der ganzen Welt nur durch die göttliche Gabe und Erhörung, um die sie selbst 

bittet, und die sie bittend entgegennimmt und empfängt, geholfen werden kann, daß ihr aber 

eben durch sie tatsächlich schon geholfen ist. Sie sieht, daß die Welt das noch nicht weiß, und 

sie sieht, wie die Welt unter dieser ihrer Unwissenheit leidet. Sie sieht weiter, daß eben sie 

selbst der Welt das, was sie noch nicht weiß, zu sagen hat. Und nun tut sie, indem sie selbst 

bittet, eben das, was die Welt noch nicht tut. Sie tut es für sie und an ihrer Stelle. Wie könnte 

sie sich dessen vermessen, wenn sie dabei auf ihr eigenes Können, Dürfen und Wollen ange-

wiesen und nicht ihrerseits getragen wäre durch die Fürbitte ihres Herrn, die sie ja mit ihrem 

eigenen Bitten nur nachspricht? Nun, eben in diesem Nachsprechen tritt sie tatsächlich an 

seine Seite. Vor allem in dem Sinn, daß sie an der ihm zugewendeten göttlichen Gabe und Er-

hörung ihrerseits Anteil bekommt: Anteil an der in ihm wohnenden Fülle der Gottheit. Denn 

der Gott, der die Bitte seines Erwählten erhörte, indem sie ausgesprochen wurde – der ihn er-

höhte, indem er sich im Gehorsam gegen ihn bis zum Tod am Kreuz erniedrigte – eben der 

Gott erhört auch die Bitte seiner Miterwählten, seiner Brüder, seiner Gemeinde, indem sie 

ausgesprochen wird, indem sie nämlich in seinem Namen, im Blick auf ihn und im alleinigen 

Vertrauen auf ihn von den Gliedern seines Leibes als den von ihm und mit ihm als ihrem 

Haupte Lebenden vor ihn gebracht wird. Indem die Kirche im Namen Jesu bittet – sofern sie 

auch nur ein wenig eben das tut! – existiert sie als wirkliche Kirche. Sie empfängt nämlich, 

indem sie eben das tut, das, was sie zu ihrer Existenz als solcher nötig hat. Ihre Existenz als 

wirkliche Kirche besteht aber eben darin, das von ihm angezündete und auch immer wieder 

von ihm her brennende und scheinende Licht im Kosmos zu sein. Sie tritt ihm also, indem sie 

in seinem Namen bittet, auch in dem Sinn zur Seite, daß sie, indem sie an der Fülle der ihm 

zugewendeten Gnade Anteil bekommt, aktiven Anteil auch an seinem Dienst bekommt. Um 

mehr oder um etwas Anderes als Zeugendienst kann es sich für sie nicht handeln. Sie kann ih-

ren Herrn nicht ersetzen. Sie kann nicht an seine Stelle treten. Die Existenz der Gemeinde ist 

keine Prolongatur der Inkarnation des Wortes. Sie kann aber sein Zeuge sein [316] und sie ist 

es; sie ist wirkliche, bekennende, ihn und damit Gott selbst vor der Welt bekennende Ge-

meinde, indem sie in seinem Namen bittet. Sie bezeugt und bekennt ihn dann gerade, indem 

sie das tut: nicht nur darum, weil sie eben bittend alles das empfängt, was sie zu ihrem Dienst 

fähig macht und faktisch in Bewegung setzt – den Heiligen Geist und durch ihn die Einigkeit 

in der Liebe, das Licht der Erkenntnis, die Kraft zum Gehorsam –, sondern auch in dem einfa-

chen Sinne, daß eben das der Welt gegenüber das stärkste Zeugnis von Jesus Christus, die 

stärkste Erinnerung an ihn und der stärkste Hinweis auf sein Kommen ist: eine bittend, und 

also nicht reich, sondern arm, nicht selbstbewußt, sondern demütig, nicht siegreich, sondern in 

tiefster Bescheidung, aber in entschlossener und freudiger Erwartung um ihn gescharte, zu 

ihm und in ihm zu Gott aufschauende, alles von Gott, aber von Gott Alles erwartende Ge-

meinde. Diese Gemeinde redet durch ihre bloße Existenz von ihm. Und nur wenn und indem 

sie in dieser ihrer Existenz von ihm redet, kann und wird sie das auch sonst tun. Eben als diese 

bittende Gemeinde – im Grunde vielleicht wirklich nur als das – ist sie als reales Novum im 

Kosmos sichtbar: als etwas, das, wenn überhaupt, dann nur von seinem Ursprung in Jesus 

Christus und im Zusammenhang mit ihm verstanden werden kann. Und eben indem man die 

Sache von hier aus ansieht, kann man noch in einem dritten Sinn sagen, daß sie mit ihrem Bit-

ten an die Seite ihres Herrn tritt. Sie steht ja dann, seine Bitte nachsprechend und also mit ihm 

bittend, auch mit ihm zusammen vor Gott. Sie nimmt dann nicht nur an seinem prophetischen, 

sondern auch an seinem hohepriesterlichen Amt und Werk Anteil. Wieder nicht so, daß sie 

sein bittendes Eintreten für die Welt fortsetzen, ergänzen oder gar vollenden würde. Er bedarf 

dessen nicht. Sein Tun ist in sich selbst vollkommen und genügend. Aber wieder so, daß sie 

sein Bitten auch vor Gott bezeugen, ihm mitten im Kosmos eine Bestätigung dafür sein darf, 

daß sein Name schon geheiligt wird, sein Reich schon gekommen ist, sein Wille schon 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 12 17.04.2022 

geschieht auch auf Erden, daß der ganze Kosmos schon in die Bewegung gekommen ist, de-

ren Endziel den Sinn seiner Erschaffung und seines Bestandes, alles in ihm stattfindenden Ge-

schehens bildet. Die bittende Gemeinde steht so mit ihrem Herrn zusammen für die ganze 

Schöpfung vor Gott. In ihr ist nicht nur die Fülle aller göttlichen Gabe und Erhörung schon 

Gegenwart, sondern in ihr geschieht auch, indem sie bittet, eben das, was in der übrigen Welt 

noch nicht geschieht, wo eben dieses Bitten ja immer noch vernachlässigt oder verweigert 

wird oder doch stumm bleibt. Das Bitten der Gemeinde antizipiert gewissermaßen das Bitten 

der ganzen Kreatur. Es gibt ihrem bloßen Seufzen Stimme und Ausdruck. Man darf wohl sa-

gen: was immer der ganzen Welt, von ihr selbst unbemerkt, an vorläufiger göttlicher Gabe 

und Erhörung, als vorläufige Wohltat der gnädigen Geduld Gottes gegenwärtig ist, das ist 

Antwort auf das die Bitte Jesu [317] Christi nachsprechende Bitten seiner Gemeinde. Indem 

sie bittet, ist die Welt in ihrer ganzen Gottlosigkeit doch nicht nur gottlos, sondern findet und 

hat Gott in ihr seinen Partner, geht die Geschichte zwischen ihm und dieser Welt weiter – und 

nicht nur als Gerichts-, sondern auch als Heils- und Gnadengeschichte weiter – ihrem letzten 

Ziel entgegen.  

Und nun ist jeder einzelne Christ als solcher ein Glied dieser bittenden Gemeinde. Nun ist im 

Rahmen und Zusammenhang ihres Bittens auch er zum Bitten aufgerufen und befähigt. Sein 

Bitten gehört also wesentlich und notwendig in diesen Zusammenhang, das heißt aber in den 

Zusammenhang mit dem Bitten Jesu Christi selbst und also mit dem Bitten seiner Gemeinde. 

Es ist Jesu Christi Gebet, das Herrengebet, das er so oder so nachbetet, wenn nun auch er bit-

tet. Und es ist gerade als sein persönliches, individuelles Bitten nach der unzweideutigen Wei-

sung dieses Herrengebets ein «Wir-Gebet». Die «Wir» sind die Glieder der Gemeinde und 

hinter ihnen, nicht mitbetend aber mitseufzend, alle anderen Menschen und Kreaturen. Es 

handelt sich freilich in der Gemeinschaft und Nachfolge des bittenden Herrn und in der Ver-

sammlung und Reihe dieser bittenden «Wir» gar sehr um das persönliche, individuelle Bitten 

jedes einzelnen Christen. Jetzt kommt es an ihn. Jetzt ist gerade er mit seiner besonderen 

Sünde und Not, aber auch mit seinem besonderen Anschluß an das Bitten Jesu Christi für die 

Gemeinde verantwortlich. Jetzt kommt Alles darauf an, daß gerade er als ein in seiner Weise 

Armer, Demütiger und zuhöchst Bescheidener zu Gott schreie und damit empfange, was als 

göttliche Gabe und Erhörung gerade für ihn und damit für die ganze Gemeinde schon bereit 

ist. Jetzt darf und soll er gerade für sich erbitten: die Heiligung des Namens Gottes durch ihn 

und also durch sein rechtes Beten, das ja selbst immer wieder erbeten sein will – die Aufrich-

tung des Reiches und also der Herrschaft Gottes in seinem Leben – das Geschehen des Wil-

lens Gottes in seinem Leben – das Geschehen des Willens Gottes in seinen freien Gedanken, 

Worten und Taten – das tägliche Brot, das er braucht, um als Kreatur und Mensch fort und 

fort da zu sein – die Vergebung der besonderen Schuld, die gerade ihn von Gott trennt – die 

Bewahrung vor seiner besonderen Versuchung – das Alles, was gerade er nicht hat, was ge-

rade er sich auch nicht nehmen, sondern nur von Gott empfangen kann. Er darf und soll das 

Alles für sich erbitten. Wie würde er sonst wirklich darum bitten? Er erbittet es aber in jener 

Ordnung. Er würde wieder nicht wirklich darum bitten, wenn er es so täte, daß er jene Ord-

nung damit zerbrechen würde. Er bittet mit der ganzen Gemeinde zusammen im Namen Jesu, 

auf Grund seiner Fürbitte und indem er sich ihm anschließt, an seine Seite tritt. Er kann also, 

indem er für sich betet, das erste und eigentliche Subjekt, das ihm vorbetet, nicht außer acht 

lassen, verleugnen und verdrängen, er kann, auch indem er für sich betet, nur ihm nachfolgen 

und dienen wollen. [318] Er wird – immer indem er für sich bittet – diesem ersten und eigent-

lichen Subjekt des wirklichen, des, indem es geschieht, schon erhörten Bittens immer den 

Vortritt lassen. Indem der Christ gerade seine eigenen, seine höchst persönlichen, individuel-

len Bitten seinem Herrn nachbetet, werden sie auch in seinem Munde zu heiligen Bitten, wer-

den auch seine eigenen Bitten zu erhörten, zu solchen Bitten, in denen es, indem sie Gott dar-

gebracht werden, zum Ergreifen und Annehmen der göttlichen Fülle kommt. Und eben indem 

der Christ so betet, hören seine Bitten – je direkter sie sich auf das beziehen, was gerade er für 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 13 17.04.2022 

sich nötig hat, umsomehr! – auf, Privatbitten zu sein. Sie werden vielmehr, gerade indem sie 

im «Kämmerlein» gebetet werden, zu Gemeindebitten. Das heißt aber: der Christ wird gerade 

in der konkreten Gestalt seiner höchst persönlichen Anliegen das Anliegen und die Sache der 

Gemeinde vor Gott bringen: daß er da – nämlich da in seinem Leben als Glied der Gemeinde 

– helfe, zum Rechten sehe, errette, sich selbst als herrlich erweise. Gerade, was der Christ per-

sönlich auf der ganzen Linie, seelisch und leiblich und mit Inbegriff des Seins, Ergehens und 

Verhaltens seiner näheren und ferneren Umgebung und seines Verhältnisses zu ihr, braucht 

und legitim wünschen darf und soll, ist ja das: daß er an seinem Teil in seiner konkreten Situa-

tion und daß mit ihm seine Umgebung zu dem Dienst fähig, brauchbar und willig werde und 

sei, den Jesus Christus den Seinigen zugewiesen hat und in welchem sie ihr Leben, ihr Heil 

und ihre Ehre haben dürfen. Der Christ wird also in irgend einer besonderen Gestalt – sie kann 

sehr unscheinbar, sehr äußerlich, sehr weltlich sein! – darum bitten, an seinem Teil mit denen 

zusammen, die um ihn sind, dieses Dienstes immer wieder für wert gehalten und fähig zu 

sein, in diesem Dienst munter bleiben zu dürfen. Das braucht, das wünscht er sich in höchster 

Legitimität, und eben das empfängt er auch, indem er im Namen Jesu darum bittet. Man sieht 

von da aus, daß auch die Bitte des einzelnen Christen die Fürbitte nicht nur als einen fakultati-

ven Zusatz bei sich haben kann, sondern wesentlich und notwendig in sich hat, indem sie in 

der Ordnung des Herrengebetes und also des Wirgebetes geschieht. Betet er im Namen Jesu, 

betet er also ihm nach, dann betet er ja wie Jesus selbst für die Gemeinde. Er kann, wenn er 

im Namen Jesu betet, gar nicht dringlicher eben für sich selbst beten, als indem er als Glied 

der Gemeinde für sie, für ihre Ausrüstung und Ordnung zu ihrem Dienst, für dessen gewissen-

hafte und fröhliche Ausrichtung, um den Heiligen Geist als um die Kraft ihres Bestandes und 

ihres Werkes bittet. Er kann freilich auch nicht dringlicher für sie bitten, als indem er ganz 

schlicht für sich selbst bittet. Und weil die Gemeinde in ihren Gliedern lebt, darum ist das Bit-

ten jedes einzelnen dieser Glieder als solches notwendig auch ein Bitten für die anderen. Im 

Bitten der Gemeinde, in dessen Rahmen und Zusammenhang [319] auch das besondere Bitten 

jedes einzelnen Christen seinen Ort hat, bitten darum Alle für Alle, bittet Jeder für Jeden. 

Denn im Dienst der Gemeinde weiß ein Jeder, daß in demselben Dienst auch jeder Andere ge-

braucht ist, daß freilich auch kein Anderer ohne Gottes Gabe und Erhörung seines besonderen 

Dienstes fähig sein kann. Im Dienste der Gemeinde muß also einem Jeden Alles daran liegen, 

daß auch jeder Andere an Gottes Gabe und Erhörung durch Gott selbst Anteil bekomme. Und 

es besteht ja auch das wahrhaft und einzig Gute, das ein Jeder jedem Anderen persönlich wün-

schen kann, eben darin, daß auch ihm dieser Anteil an Gottes Gabe und Erhörung nicht ver-

sagt sei, sondern von Gott her zukomme, und daß auf Grund davon auch er im Dienst der Ge-

meinde seinen Platz ausfüllen möge. Weil eben das im Falle jedes Gliedes der Gemeinde eine 

Frage ist, die nur Gott beantworten kann, darum kann in ihr keiner für sich selbst und also für 

die Gemeinde beten, ohne daß er im Rahmen seines Gesichtskreises und Verständnisses auch 

für Andere und in Wahrheit für alle Anderen betet. Und wenn er das wirklich tut, wird er ja 

faktisch von selbst auch für die beten, die draußen sind, die selber noch nicht oder nicht mehr 

beten, sondern nur seufzen können. Er wird dann faktisch für alle Menschen, für die ganze 

Kreatur, beten.  

Das also ist das christliche Gebet. Es ist das menschliche Bitten in dieser Ordnung: im Namen 

und Dienste Jesu Christi, im Anschluß an sein Bitten, im Zusammenhang des Bittens seiner 

Gemeinde als die Bitte des einzelnen Christen, die als solche begründet und bezogen ist auf 

die in demselben Jesus Christus seiner Gemeinde und jedem einzelnen Christen schon zuge-

wendete göttliche Gabe, die für ihn schon vorhandene Erhörung. Es ist das Gebet, das als sol-

ches menschliches Bitten das Nehmen und Empfangen der ganzen Fülle dieser Gabe und Er-

hörung ist. Daß es (1) primär und zentral ein Bitten ist, daß es (2) in dieser ursprünglichen Be-

ziehung zu Gottes Erhörung steht und daß es (3) in dieser Ordnung geschieht, das sind die 

drei Momente, die für das Verständnis des christlichen Gebetes wesentlich sind. Wir berühren 

nachher das Letzte, was in unserem Zusammenhang gerade dem Gebet seine besondere 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 14 17.04.2022 

Wichtigkeit gibt und bedenken zunächst noch kurz seine Relationen zu den zwei anderen 

Grundformen des christlichen Verhaltens.  

Es ist zunächst klar, daß das christliche Gebet nur das Gebet des christlichen Glaubens sein 

kann. Es ist ja das menschliche Bitten im Gegenüber zu Gott: das Bitten, in welchem sich der 

Mensch an dieses Gegenüber wendet, von diesem Gegenüber die Erfüllung seines Verlangens 

erwartet. Ein begehrendes Seufzen und Schreien ins Leere, hinein in die Finsternis einer ver-

meintlichen Transzendenz, in welcher der Mensch schließlich doch nur gegen seine eigene 

Grenze rennt, ohne daß er sie überschreiten dürfte, könnte und wollte, wäre das Bitten nicht, 

von dem jetzt die Rede war. Daß Gott auch dieses Seufzen hört, und daß er mit seiner [320] 

Erhörung und Gabe auch für die bloß seufzende Kreatur bestimmt auf, dem Plane ist, ist eine 

Sache für sich. Das Bitten des christlichen Gebetes aber ist mehr und etwas Anderes als dieses 

Seufzen. Im christlichen Gebet als dem Gebet des christlichen Glaubens überschreitet der 

Mensch seine eigene Grenze insofern, als er sich bittend an den Gott wendet, der sich ihm 

selbst zum Gegenüber gesetzt und gegeben hat. Eben darum mußten wir es entscheidend als 

ein Nehmen und Empfangen aus Gottes Fülle beschreiben, mußten wir zuerst von Gottes 

Gabe und Erhörung, konnten wir dann erst von seinem Charakter als Bitten reden. Christli-

ches Gebet ist Anteilnahme an Jesus Christus, und zwar grundlegend Anteilnahme an der 

Gnade, die in ihm, dem Sohne Gottes, für uns erschienen und am Werke ist, dann erst und da-

raufhin Anteilnahme an der Bitte des Menschensohnes. Christliches Gebet ist Leben in und 

mit der Gemeinde Jesu Christi, und zwar zuerst und grundlegend Leben aus und in der Fülle 

des Geistes und der Hoffnung, die Jesus Christus ihr in seinem Wort, in Taufe und Abend-

mahl mitgeteilt hat und mitzuteilen nicht aufhört, dann erst und darauf hin Mitwirkung bei 

dem ihr aufgetragenen Dienste. Christliches Gebet ist die Bewährung der Existenz des Chris-

ten als Glied des Leibes Christi, der seine Gemeinde ist, und zwar zuerst und grundlegend die 

ihm frei geschenkte Bewährung dieser seiner Existenz, die höchste Freiheit, die ihm als einem 

Kinde Gottes durch dessen einzigen Sohn gegeben ist, dann erst und daraufhin die Erfüllung 

der Pflicht, zu der er gerade in dieser Freiheit verbunden ist. Indem der Christ betet, bekommt 

und hat er selber es mit dem barmherzigen Gott zu tun. Um beten zu dürfen, muß er von ihm 

zum Beter erweckt und berufen sein, muß er die Freiheit des Kindes als Freiheit zum Glauben 

an ihn empfangen und angenommen, das heißt Gott selbst muß ihn in die Gemeinschaft mit 

seinem Sohn versetzt, zu seiner Gemeinde versammelt und zu deren lebendigem Glied ge-

macht haben. In dieser Freiheit betet, bittet er dann, darf und kann er das tun, so wie wir es be-

schrieben haben; in der vollen Gegenwart und darum auch in der festen Gewißheit, erhört zu 

sein, indem er bittet. Es braucht keinen großen, es braucht nur wirklichen Glauben dazu. Ohne 

Glauben kann allerdings auch der Christ nicht beten, wie er ja ohne Glauben überhaupt nicht 

Christ sein kann.  

Die andere Relation des christlichen Gebetes ist ebenso selbstverständlich die des christlichen 

Gehorsams. Wir kommen jetzt nicht darauf zurück, daß eben das, daß der Christ Gott bittet, 

der Grundakt seines im Glauben sich betätigenden Gehorsams ist, sondern denken einfach an 

jene Ordnung, in der sein Bitten seinen Ort hat und stellen fest: Er bittet, indem er sich dieser 

Ordnung unterstellt. Sein Bitten ist also nicht ein Willkürakt seines Bedürfens und Begehrens. 

Er bezieht sich ja – wie könnte sein Bitten sonst fröhlich und gewiß sein? – [321] auf Gottes 

Gabe und Erhörung, die ihm im Glauben gegenwärtig ist. Er richtet sich also, indem er bittet, 

nach dem Gesetz, in welchem diese Fülle auch über ihn ausgeschüttet ist. Er bittet also – wie 

käme er auch dazu? – nicht in seinem eigenen Namen, nicht im Vertrauen auf die Kraft und 

auf den Sinn seines Bittens, sondern im Namen Jesu und im Anschluß an sein Bitten. Er betet 

also, gerade indem er ganz persönlich für sich betet, keine Privatgebete, sondern an seinem 

Ort und in seiner Weise, in seinem Anteil an der Gemeinde, ihr Gebet, das gemeinsame Gebet 

aller Christen. Er betet also, indem er für sich betet, mit allen anderen und für alle anderen, 

Christen, weil er für den Dienst und das Werk der Gemeinde betet, und betet eben damit dann 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 15 17.04.2022 

auch für alle anderen Menschen. So betet er im Gehorsam. Mit allem anderen Beten würde er 

ja aus dem Glauben herausfallen, hätte er es nicht wirklich mit Gott zu tun, könnte er darum 

auch nicht in der Gewißheit der Erhörung beten, würde sein Beten doch wieder zu einem blo-

ßen Seufzen bei geschlossenen Türen und Fenstern werden, würde er schließlich doch wieder 

mit jener bloß angeblichen Transzendenz allein sein. Daß er, auch indem er betet, gehorsam 

bleibt, bedeutet, daß er in jener Ordnung und so bei der Sache bleibt. Und indem er bei der Sa-

che bleibt, wird sein Bitten als solches immer wieder zum Nehmen und Empfangen. Daß ein 

ungehorsames Bitten ebenso in sich selbst zusammenbrechen muß wie ein ungläubiges und 

daß ihm wie diesem keine Erhörung widerfahren kann, das ist nichts als natürlich. Und es ist 

ebenso klar, daß der Gehorsam, in welchem das christliche Gebet wirklich in jener Ordnung 

und so bei der Sache bleibt, nur der Gehorsam des Glaubens, der evangelische Gehorsam der 

freien Kinder Gottes sein kann. Geschieht es aber in diesem Gehorsam, dann kann es gar nicht 

fehlen, daß es aus einem toten immer wieder zu einem lebendigen, aus einem unnützen immer 

wieder zu einem fruchtbaren Werk werden wird.  

Wir kommen zum Schluß: Das wäre nämlich vom rechten christlichen Gebet viel zu wenig 

gesagt, wenn wir es als ein lebendiges, fruchtbares Werk bezeichnen und dabei nun doch bloß 

als an etwas freilich sehr Großes denken würden, was sich in dem im Gehorsam des Glaubens 

betenden Christen selbst abspielt. Es gibt Theorien vom Gebet, die schließlich doch nur da-

rauf hinauslaufen, daß wir es als die höchste Form religiöser oder nun eben christlicher 

Selbsterbauung, als ein lebendiges fruchtbares Gespräch des Christen mit sich selbst zu ver-

stehen hätten. Indem wir es zentral als Bitte und ganz von der göttlichen Gabe und Erhörung 

her und streng in jener Ordnung verstanden haben, in der Jesus Christus selbst der erste und 

eigentliche Bittende ist, haben wir uns eben von diesen Theorien scheiden müssen, haben wir 

zum vornherein die objektive Tragweite des christlichen [322] Gebetes ans Licht stellen wol-

len. Es ging bei dieser ganzen Betrachtung des Christen unter der Weltherrschaft Gottes des 

Vaters freilich zunächst darum, zur Klärung des Ganzen noch einmal sichtbar zu machen: es 

gibt ein geschöpfliches Subjekt, nämlich eben den christlichen Menschen, der dieses Verhält-

nis, in welchem er sich mit allen anderen Geschöpfen faktisch befindet, auch erkennt, der an 

dem großen Geschehen der Weltherrschaft Gottes nicht nur äußerlich, sondern auch innerlich 

teilnimmt, der sich mit ihr im Einverständnis befindet, der hier sachkundig ist. Wir konnten 

aber eben diese christliche Sachkunde unmöglich als ein bloßes Sehen und Wissen beschrei-

ben. Das Erkennen, das hier in Frage kommt, hat sich uns vielmehr als ein bestimmtes Verhal-

ten dargestellt: das Verhalten des christlichen Glaubens, des christlichen Gehorsams und nun 

zuletzt und zuhöchst: des christlichen Gebetes. Und gerade indem wir das christliche Verhal-

ten in der Form des Gebetes zu verstehen suchten, sind wir über das Bild eines bloßen subjek-

tiven Erkenntnisgrundes des objektiven Geschehens der göttlichen Weltherrschaft und über-

haupt über das Bild einer bloß subjektiven Wirklichkeit weit hinausgeführt worden. Kein 

Zweifel, daß wir uns auch hier – wie bei dieser ganzen Beschreibung des christlichen Verhal-

tens – mitten im Kreaturgeschehen und also in der Tiefe unter der Weltherrschaft Gottes be-

finden. Aber das ist auch nicht zu übersehen, daß das ganze christliche Verhalten gerade in 

dieser Spitze, gerade in der Form des Gebetes, indem es zweifellos da drunten, als eine Krea-

turbewegung inmitten alles übrigen Kreaturgeschehens, stattfindet, nach oben weist, hinaus 

über alle Immanenz des kreatürlichen Subjektes, hinaus auch über alle vermeintliche Trans-

zendenz innerhalb dieser Immanenz. Es tut das, indem es in dieser Spitze die Gestalt der Bitte 

hat, und zwar der Bitte, die nur von jener göttlichen Gabe und Erhörung her zu verstehen ist, 

der Bitte, die in jener Ordnung geschieht. Und das ist noch weniger zu übersehen, daß eben 

das Geschehen da droben, hoch über allem Kreaturgeschehen und also auch über dem christli-

chen Verhalten auch in der Form des Gebetes, sich diesem gewissermaßen entgegenneigt, in 

dieses eingeht, sich mit diesem vereinigt, so daß das christliche Verhalten, indem es eine krea-

türliche Bewegung ist und bleibt, an Gottes Weltherrschaft Anteil bekommt, so daß eben Got-

tes Weltherrschaft nicht nur dort droben, sondern nun eben auch da drunten, auch im 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 16 17.04.2022 

Verhalten des Christen ihren Ort hat und Ereignis wird. Nicht weil und indem die Kreatur, der 

Mensch, der Christ dessen fähig wäre und das fertig brächte, Anteil an dieser hohen Sache 

sich irgendwie zu verschaffen wüßte: er glaubt ja nur, er gehorcht ja nur, und auch sein Gebet 

ist ja nur ein Bitten! Und nicht weil und indem Gottes Weltherrschaft eben aufhörte, ganz und 

gar sein Werk zu sein. Wohl aber, weil und indem [323] die Kreatur, der Mensch, der Christ, 

indem er glaubt, gehorcht und schließlich und zuhöchst betet und also bittet, an dieser Sache 

Anteil bekommt, weil ihm an ihr von Gott her Anteil gegeben wird: ein von ihm aus gesehen 

ganz unverständlicher, ein in keiner Weise aus seinem Können, Wollen und Tun ableitbarer, 

in keiner Weise durch dieses bewirkter oder bedingter, aber ein faktischer, realer Anteil.  

Faktischer, realer Anteil an Gottes Weltherrschaft! Gott will die Welt und ihren Lauf als Welt-

geschehen nicht so erhalten, begleiten und regieren, daß er von der Welt, von der Kreatur her 

sich nicht berühren, nicht bewegen, nicht mit sich reden ließe, daß er nicht auf sie hörte, daß 

er sich, indem er allein Alles bestimmt, nicht auch durch sie bestimmen ließe. Gott ist nicht in 

dem Sinne frei und unveränderlich, daß er der Gefangene seines eigenen Beschließens, Wol-

lens und Tuns wäre, daß er als der Herr aller Dinge und alles Geschehens ein Einsamer sein 

und bleiben müßte. Er ist das in seinem trinitarischen Wesen nicht und so auch nicht in sei-

nem Verhältnis zu den Kreaturen. Er ist frei und unveränderlich als der lebendige Gott: als der 

Gott, der mit seinem Geschöpf verkehren und in diesem Verkehr mit ihm sich auch von ihm 

her bestimmen lassen will. Gerade seine Souveränität ist so groß, daß sie auch diese Möglich-

keit und in ihrer Ausübung auch diese Wirklichkeit umfaßt: daß das Geschöpf aktiv bei sei-

nem Walten dabei sein und mittun darf. Es gibt keine die Alleinherrschaft und Alleinwirksam-

keit Gottes begrenzende und konkurrenzierende Kreaturfreiheit; es gibt aber eine von ihm 

selbst nicht nur zugelassene, sondern gewollte, ja geschaffene Freiheit der Freunde Gottes, de-

nen gegenüber Gott sich selbst dazu bestimmt, sich seinerseits, ohne das Heft auch nur einen 

Augenblick aus der Hand zu geben, auch von ihnen bestimmen zu lassen. Es gibt keine in ir-

gend einem Sinne eigenmächtig trotzende geschöpfliche Gegenwirkung gegen die ewige Ak-

tivität seines Willens und Tuns; es gibt aber eine durch seine ewige Aktivität geplante, ge-

wollte und geforderte, ermöglichte und verwirklichte und in ihr eingeschlossene geschöpfliche 

Einwirkung auf die Gestalt und Ausführung seines Wollens und Tuns. Es gibt kein göttliches 

Nachgeben der Kreatur gegenüber, es gibt aber, indem Gott sich selbst als König und Herr be-

hauptet und durchsetzt, ein göttliches Erhören – auf Grund der unbegreiflichen Gnade Gottes, 

ein unbegreifliches Erhören sogar der sündigen Kreatur. Das ist die Gnade Gottes gegenüber 

dem sündigen Menschen, daß er gerade ihm als erhörlicher Gott begegnet, daß er ihn nicht nur 

zur Demut des Knechtes und nicht nur zur Dankbarkeit des Kindes, sondern zur Vertraulich-

keit und Kühnheit seines Freundes beruft, an die Seite seines Thrones, an seine eigene Seite – 

daß er ihm nicht nur erlaubt, sondern gebietet, ihn anzurufen in der bestimmten Erwartung, 

daß er ihn nicht nur hören, sondern eben erhören werde, daß sein Bitten also nicht nur subjek-

tive, sondern auch objektive [324] Bedeutung, nämlich Bedeutung für sein eigenes Wollen 

und Tun haben werde. Gottes Wille geschieht so und so, indem er von der Kreatur darauf an-

geredet, darum angegangen und bestürmt wird, daß er so und so geschehe. Er geschieht, in-

dem der Verkehr mit ihm, den er selbst ja eröffnet und begründet hat, von der Kreatur her in 

der Form solches Anredens, Angehens und Bestürmens aufgenommen wird; er geschieht, in-

dem Gott an der Kreatur Anteil nimmt, ihr eben damit aber auch Anteil an sich selber und also 

am Sinn und an der Richtung seines Handelns gibt. Er geschieht unter dieser Bestimmung. Er 

triumphiert gerade so als Gottes souveräner, aber eben in seiner göttlichen Souveränität leben-

diger Wille.  

Und eben das ist es, was in dem Ereignis wird, was wir jetzt als das christliche Verhalten und 

zuletzt und zuhöchst als das Bitten des christlichen Gebetes beschrieben haben. Man kann ja 

schon den christlichen Glauben und den christlichen Gehorsam nicht richtig beschreiben, 

wenn man ihn nicht als ein – gewiß da drunten, in der Tiefe unter Gottes Weltherrschaft, aber 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 17 17.04.2022 

real – stattfindendes menschliches Mittun beim Geschehen des Willens Gottes versteht. Es ist 

aber die Spitze des christlichen Verhaltens im Gebet als Bitte, in welcher das ganz und un-

zweideutig sichtbar wird. Im Gehorsam ist der Christ der Knecht, im Glauben ist er das Kind, 

im Gebet aber ist er als Kind und Knecht eben der Freund Gottes, von ihm an seine Seite ge-

rufen und nun wirklich an seiner Seite mit ihm lebend, mit ihm waltend, mit ihm herrschend. 

Gewiß, er ist und bewegt sich auch so und gerade so da drunten, tief unter seiner Weltherr-

schaft: Nur als Bittender ist er ja an seine Seite gerufen und nur, indem Gott sich zu ihm her-

niederbeugt, sich selbst an seine Seite stellt, kann ja das geschehen, daß er auch nur als Bitten-

der an seine Seite gerufen ist, daß er dort sein und dort mit Gott leben, walten und herrschen 

darf. Nur indem Gott mit der Fülle seiner Gabe und Erhörung zu ihm, für ihn, auf den Plan 

getreten ist, kann ja das geschehen, daß er ihn bitten und dann eben als Bittender sein Freund 

sein darf. Hier ist Alles göttliche Herablassung und Gnade und gar nichts menschliche Mög-

lichkeit und Leistung, menschlicher Anspruch und Verdienst, menschliche Eigenmächtigkeit 

und menschlicher Übermut. Aber eben Gnade schafft und wirkt da, wo ein Mensch christlich 

glauben und gehorchen und schließlich beten darf. Und eben Gnade schafft und wirkt da dies, 

daß der Christ bei Gottes Weltherrschaft als Gottes Freund aktiv dabei sein darf: nicht nur als 

einer ihrer vielen Gegenstände, nicht nur als ihr Zuschauer und wissender Kenner, sondern als 

Subjekt, das in dieser Sache an seinem Ort und in seinen Grenzen mitzureden hat und auch 

mitverantwortlich ist.  

Es ist klar, daß man auch das nur in der Ordnung verstehen kann, ohne deren Berücksichti-

gung vom christlichen Gebet, aber schon vom [325] christlichen Glauben und Gehorsam kein 

vernünftiges Wort gesagt werden könnte, weil es außer ihr das Alles gar nicht geben kann. 

Der Christ, der als Gottes Freund an dessen Seite steht und bei seiner Weltherrschaft mitredet 

und mitwirkt, ist ursprünglich und eigentlich der eine Menschensohn Jesus Christus. Er sitzt 

zur Rechten des allmächtigen Vaters. Er ist mit ihm Herr und König über alle Dinge. Ihm ist 

gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden. Sein Bitten ist das erhörte, das die ganze 

Fülle der göttlichen Gegenwart und Gabe schon in sich schließende und also das göttliche 

Wollen und Tun mitbestimmende Werk der Kreatur. Das sei also ferne, daß wir der christli-

chen Kreatur, etwa ihrer Frömmigkeit, etwa der Kraft ihres Glaubens, etwa dem Ernst ihres 

Gehorsams oder auch der Tiefe und Inbrunst ihres Gebetes dies zuschreiben wollten, daß sie 

als solche die Macht habe, mit Gott zu walten und zu herrschen. Es gibt ja keine Christen und 

keine Christlichkeit ohne Christus. Es gibt aber – und davon reden wir – Christen und eine 

Christlichkeit durch und mit Christus. Es gibt eine Nachfolge Christi. Es gibt einen Glauben 

an ihn und in ihm an Gott selber, einen Gehorsam gegen ihn und so auch ein Gebet, ein Bitten 

mit ihm und auf dem Grunde seiner Fürbitte. Und so gibt es eine Teilnahme des Christen 

nicht nur an seinem prophetischen und hohepriesterlichen, sondern auch an seinem königli-

chen Amt. Ist Gott in ihm an unsere Seite getreten, in unsere Niedrigkeit gekommen, so sind 

wir in ihm an Gottes Seite versetzt, zu ihm und also dahin emporgehoben, von woher in Sa-

chen der Herrschaft über das ganze Kreaturgeschehen die Entscheidungen fallen. Und eben 

das ist es, was im christlichen Glauben, Gehorsam und Gebet Ereignis wird: daß wir dahin 

versetzt, dorthin emporgehoben werden. Das zu leugnen oder auch nur in Frage zu stellen, 

wäre ebenso fatal, wie wenn man die völlige Menschlichkeit und Kreatürlichkeit dieses christ-

lichen Tuns leugnen oder in Frage stellen würde. Nicht der Christ für sich, aber der Christ in 

Christus ist an Gottes Seite, redet mit und wirkt mit, wo jene Entscheidungen fallen. Nicht der 

Christ an sich, aber der Christ in Christus ist Knecht und Kind, aber auch Freund Gottes und 

als solcher mit ihm ein freier Herr aller Dinge.  

In Beachtung jener Ordnung ist dazu freilich auch dies zu sagen: er ist es als Glied am Leibe 

Christi und also als Glied seiner Gemeinde. Er ist es ganz persönlich. Er darf sein eigenes Le-

ben in dieser Freiheit und muß sein eigenes Leben in der damit gegebenen Verantwortlichkeit 

führen. Aber er kann das nicht auf eigene Faust tun. Er ist wohl persönlich, aber nicht als 



Barth - Vom Gebet (KD III-3) 18 17.04.2022 

Privatperson, sondern gewissermaßen als Amtsperson an Gottes Seite gerufen. Und es ist 

wohl ein persönliches, aber nicht ein privates Bedürfen, Verlangen und Bitten, das dort in al-

ler Gewißheit auf Erhörung hoffen darf, das dort den Willen Gottes bestimmen wird. Gottes 

Freunde sind ja die Kreaturen, denen er seine Gnade, aber eben damit auch [326] je ihren be-

stimmten Auftrag in der Welt zugewendet hat. Er beruft sie ja um seiner Sache und also – 

weil es in seiner Sache um die ganze Schöpfung geht – um der ganzen Schöpfung willen zum 

Glauben, zum Gehorsam und so auch zum Gebet. In ihrem Amt in dieser Sache also läßt er 

die Christen mitreden, mitwirken, bei der Gestaltung und beim Geschehen seines Willens. Es 

ist also nicht irgend ein «Ich» in seiner Isolierung, sondern es sind die «Wir» der zu seinem 

Volk und zu seinem Dienst Versammelten, die er am königlichen Amt seines Sohnes und so 

an seiner Weltherrschaft teilnehmen läßt. Unter dieses «Wir» dann auch das «Ich»! So wird 

ein Jeder genau in dem Maß der Erhörung gewiß sein und Erhörung erfahren dürfen, als er als 

Glied dieses Volkes, als Berufener zu diesem Dienst glaubt, gehorcht und darum auch betet. 

Er darf sich nicht wundern, daß er in dem Maß ins Leere greifen müßte, als er das nicht sein 

oder sofern er in einem anderen Zusammenhang als diesem meinte glauben, gehorchen und 

schließlich auch beten zu sollen. Er darf sich aber gewiß wundern über die Fülle der Erhö-

rung, der er alsbald teilhaftig ist, indem er das Alles wirklich als Christ und also als Glied der 

Gemeinde tut.  

Setzen wir voraus, daß er das Alles wirklich in jener Ordnung tue, dann kann man von der ob-

jektiven Bedeutung des christlichen Verhaltens, auch wenn man dabei schlicht an den einzel-

nen Christen als solchen denkt, gar nicht hoch genug denken, und jene Theorien, die die Be-

deutung des Gebetes bloß auf das Subjektive beschränken möchten, gar nicht scharf genug zu-

rückweisen. Wo der Christ glaubt, gehorcht und betet, da findet unter jener Voraussetzung 

nicht nur eine kreatürliche Bewegung statt, da bewegt sich vielmehr, verborgen in der kreatür-

lichen Bewegung, aber höchst real, der Finger, die Hand, das Szepter des die Welt beherr-

schenden Gottes, mehr noch: da bewegt sich Gottes Herz, da ist er selber als der Lebendige in 

seiner ganzen Liebe, Weisheit und Macht auf dem Plan. Da befinden wir uns mitten im Regie-

rungssitz, mitten im Geheimnis und Sinn des ganzen Weltgeschehens. Eben dieses Subjektive, 

das hier zuhöchst und zuletzt nur die Gestalt eines reinen, blöden, hilflosen Bittens hat, nur 

die Gestalt jener leeren, aber zu Gott hin ausgestreckten Hände – eben dieses Subjektive ver-

hüllt, enthält und aktualisiert dann das Objektivste, die Herrschaft dessen, der als der König 

Israels, der König des Gnadenreiches alle Dinge in seinen Händen hält, alles Geschehen in der 

Welt zum Besten lenkt: per Jesum Christum, Dominum nostrum.  

Quelle: Karl Barth, Kirchliche Dogmatik III/3, Zollikon-Zürich: EVT, 1950, § 49, S. 299-326. 


