Das Gebet
Von Karl Barth

Die andere besondere Gestalt menschlichen Tuns im Verhaltnis zu Gott ist neben dem Be-
kenntnis das Gebet. Es beschaftigt uns hier unter dem Gesichtspunkt, daf3 auch es ein gebote-
nes Tun ist: daB die Frage nach dem Gehorsam des Menschen im Verhaltnis zu Gott als sei-
nem Schopfer auch diese Komponente hat.

Man kann sagen, dal3 das, um was es uns hier allgemein geht, im Gebet noch deutlicher wird
als im Bekenntnis: dal3 der Mensch neben und in all seinem sonstigen Tun auch das nicht un-
terlassen darf, sich Gott zuzuwenden, stracks auf ihn zuzugehen. Im weitesten Umrif3 gesehen,
ist doch wohl gerade das die besondere Bewegung des Gebets. Wir konnten aber doch auch
schon das Bekenntnis nicht gut anders verstehen als dahin, dal? der Mensch dabei Gott gewis-
sermalien entgegenlaufen, sich als Bekenner auf seine Seite schlagen darf. Und nun kénnte
man andererseits sagen, dal? das, was das Besondere im Bekenntnis ist, namlich dies, dal? der
Mensch da Gott die Ehre geben darf, im Gebet weniger deutlich wird, weil das Gebet in sei-
nem entscheidenden Sinn offenbar weniger darin besteht, dal3 der Mensch Gott etwas dar-
bringt, etwas fir ihn tut, als vielmehr darin, daf§ er sich ihm zuwendet, um etwas, was er fur
sich braucht, bei ihm zu suchen, abzuholen, in Empfang zu nehmen. Aber wie kdnnte man ge-
rade das recht verstehen, ohne sich sofort dartber klar zu werden, daB eben das die nun viel-
leicht doch hochste Ehre ist, die Gott vom Menschen fordert und die der Mensch ihm erwei-
sen kann: daf er nicht nur etwas, sondern Alles, was er fir sich braucht, bei ihm suche, bei
ihm abhole, von ihm in Empfang nehmen wolle?

Wir sagten, dafl} der Mensch, wenn er bekennt, sich selbst Gott gegenuiber gewissermalien als
Empfangsanzeige versteht und betétigt. Wenn er betet, dann ist und wirkt er gewissermalien in
der Gestalt eines Gesuches. Ist er ein vor Gott freier Mensch, dann ist er frei, auch das zu wol-
len und so zu wirken: dal? er sich Gott ganz und gar als ein an ihn gerichtetes Gesuch dar-
stelle. Im Grund und in der Spitze trifft beides zusammen: Man kann Gott nicht so entgegen-
gehen, wie man es im Gebet tun darf und soll, ohne sich eben damit, wie es im Bekenntnis ge-
schieht, auf seine Seite zu schlagen. Man kann ihm aber auch nicht so die Ehre geben, wie es
im Bekenntnis geschehen darf und soll, ohne so nach ihm und dem, was er allein geben kann,
begehrt zu haben und wieder zu begehren, wie es im Gebet geschieht. Und wenn der Mensch
im Bekenntnis [96] sichtbar machen will, dal er im Verhaltnis zu Gott nur eine Empfangsan-
zeige sein kann, so wird er sich ihm gegentber, gerade um das wirklich zu sein, erst recht nur
als ein einziges Gesuch und also im Gebet darstellen kdnnen. Wie er denn umgekehrt Gott als
Beter nicht wirklich suchen kann, ohne ihn zu finden und eben damit zum Bekennen aufgeru-
fen zu sein.

Auf die Erkenntnis Gottes als den Grundakt der menschlichen Vernunft geht beides zurick:
das Bekenntnis und das Gebet. Auch indem Gott den Menschen aufruft, zu ihm zu beten, re-
kurriert er darauf, daf3 er ihn zu sich hin geschaffen hat, appelliert er an diese Bestimmung sei-
ner Vernunft. Erkenntnis Gottes kann nicht, wie es im Bekenntnis geschehen darf und soll,
bestéatigt werden, ohne zugleich, wie es im Gebet geschieht, neu begriindet und gewonnen zu
werden. Gottes Zeuge kann man nur sein, indem man es aufs neue wird. Eben darum geht es
im Gebet. Es verhalten sich das Gebet und das Bekenntnis gerade im Blick auf ihren gemein-
samen Grund in der Erkenntnis Gottes wie Einatmen und Ausatmen, wie Systole und Dias-
tole.

Und daR Gott den Menschen liebt, ist der Sinn seines Gebots auch nach dieser Seite: weil er
ihm gnédig ist, weil er ihn zu sich rechnet, eben darum will er, daf3 er ihn, indem er ihn schon

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 1 16.04.2022



gefunden hat, wieder suche, um ihn wieder zu finden. Es ist Gottes Gebot auch nach dieser
Seite der Erweis dessen, da3 er mit dem Menschen gemeinsame Sache gemacht hat und wie-
der machen will.

Insofern gehort auch das Gebet in den grélReren Zusammenhang dessen, was in der Bibel das
«Lob Gottes» genannt wird. Aber allerdings: um eine der grol3en Offenbarung Gottes entspre-
chende kleine Offenbarung, deren Subjekt der Mensch ware, kann es sich im Gebet — im
scharfen Unterschied zum Bekenntnis — nun gerade nicht handeln. Gebet ist nicht Bekenntnis,
nicht Bezeugung der Erkenntnis Gottes nach auen, im Verhaltnis zur Mitwelt. Was Matth. 6,
5 f. Uber das Gebet der «Heuchler» in den Synagogen und an den Strallenecken gesagt ist, ist
hier eine nicht zu Gberhérende Warnung. Es gibt freilich kein Gebet, das nicht zur Verkindi-
gung flhrte, wie es umgekehrt keine Verkiindigung gibt, die nicht aus dem Gebet kdme und
ins Gebet zuruckflhrte. Aber Gebet ist grundsatzlich nicht Verkindigung. Gebet geschieht
grundsatzlich im «Kammerleinx», bei verschlossener Tire, im Verborgenen. Gebet ist die nur
Gott zugewendete und insofern strikt die innere Seite des Lobes Gottes. Das gilt vom person-
lichen wie vom gemeinsamen Gebet. Gebet als Glaubensdemonstration, Gebet als verkleidete
Predigt, Gebet als Instrument der Erbauung ist ein heller Unfug, ist kein Gebet. Gebet ist kein
Gebet, wenn man dabei einem Anderen als Gott etwas sagen will. Der Zusammenhang zwi-
schen Gebet und Bekenntnis besteht darin, dal? ja auch das nach auRen gewendete Bekenntnis
entscheidend gerade in jener Absichtslosigkeit — zwar vor den Menschen, aber ganz allein zur
Ehre Gottes — geschehen muR. Es ist also schon so, dal? das Bekenntnis nichts ist, wenn es
nicht gerade insofern vom Gebet getragen ist und selbst die Art des Gebetes hat. Das Beson-
dere des Gebetes besteht aber darin, daB es sich Gberhaupt nicht — wohlverstanden: auch nicht
als gemeinsames Gebet — vor den Menschen, in keiner menschlichen Front, angesichts keines
menschlichen Gegenlibers, sondern allein in der Richtung auf Gott hin abspielen, allein als
Wort an ihn, allein als an ihn gerichtete Bitte Ereignis werden kann. Das Bekenntnis ist das
freie Lob Gottes vor den Ohren der Welt. Das Gebet aber ist dasselbe freie Lob Gottes allein
vor [97] seinen Ohren. Auch wer in der Versammlung der Gemeinde vorbetet, kann damit nur
aufrufen wollen zu dem Lob Gottes, das allein fur seine Ohren bestimmt ist. Man wird schon
unter diesem Gesichtspunkt sagen mussen, dal} es im Gebet wahrlich nicht weniger als im Be-
kenntnis um die Ehre Gottes geht. Man bemerke aber auch, dal} das Gebet gerade von hier aus
zum vornherein entlastet ist: etwa von der Anforderung, dal es schon oder eben: erbaulich,
dal3 es logisch koharent, dal? es theologisch korrekt sein, daR es formell oder sachlich oder
methodisch irgend eine Kunst an den Tag legen misse. Es kann seine Formgebung allein
durch sein eigenes, inneres Gesetz bestimmt sein. Wo es dem Menschen allein um Gott geht,
da weild er, daB er keiner fremden Kunst bedarf, da wird er mit aller seiner sonstigen Kunst
geradezu kapitulieren missen. Da z&hlt nur Eines: daR es ihm wirklich um Gott, um ein an ihn
adressiertes Bitten gehe. Da darf also auch einfach geseufzt, gestammelt und gebrummt wer-
den: wenn es nur ein Bitten ist, das vor Gott gebracht wird, so wird er es wohl héren und ver-
stehen, so wird es als Rechtes, als das von ihm geforderte Gebet, als Tat des Gehorsams wohl
angenommen sein und vor der erhabensten Liturgie, die diese Bedingung nicht erftllte,
schlechterdings im Vorsprung sein. Es wird gut sein, sich gerade hier noch einmal jenen pri-
maren Sinn des Feiertagsgebotes in Erinnerung zu rufen. Beten heil3t im hochsten Sinn eben
dies: Sabbat feiern von allen, auch den besten eigenen Bemiihungen.

Wir gehen wohl auch hier am besten aus von der Einscharfung, dal das Allgemeine ja nicht
zum Feind und Unterdriicker des Besonderen werden darf. Das Gebet ist wie das Bekenntnis
eine besondere und konkrete Aktion. Es ist wohl wahr, dal3 es auch der alles sonstige Tun des
Menschen begleitende und tragende, perennierende Unterton, Grund und Halt sein darf und
muB. Es ist wohl wahr, dafl? es im Grunde nie abreiRen kann, dal3 der Mensch aus der Gnade
fallt, wenn er wirklich aufhort zu beten, daB, was immer nicht im Gebet getan ist, vor Gott be-
stimmt nicht wohlgetan sein kann. Es ist aber noch wahrer — und gerade unter dem ethischen

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 2 16.04.2022



Gesichtspunkt muf uns das noch dringlicher sein: dal? dieses Besténdige je und je auch ein
Einzelnes sein, die Gestalt eines besonderen, konkreten Tuns haben darf und mul3. Wie das
Lob Gottes Uberhaupt, wie das Bekenntnis, so wird auch das Gebet in der Bibel immer wieder
als Inhalt bestimmter Momente in der Geschichte der biblischen Menschen beschrieben. In
solchen Momenten will es in der Geschichte jedes Menschen Ereignis werden: in Momenten,
in denen ihnen das allgemein Geforderte speziell wahr und wirklich wird, in denen es aus der
scheinbaren und in der Regel wohl nur zu wirklichen Vergessenheit ins BewuRtsein tritt, zur
aktuellen Erlaubnis und Notwendigkeit, zum direkten, jetzt und hier zu beachtenden Gebot
wird.

Die Worte 1. Thess. 5, 17: ddwdeintwg tpocevyecbe und Rom. 12, 12: 1] mpocevyf mpoc-
kaptepodvieg (vgl. auch Luk. 18, 1: mavtote mpocedyechat kol pun €ykoakeiv und Act. 1, 14:
TpookapTEPOVVTEC Opobupadov T tpocevyi) dirfen hier nicht mildverstanden, nicht zur Ver-
suchung werden, sich unter Berufung auf die Notwendigkeit «ewiger Anbetung» des Gebets
uberhaupt zu enthalten. Das wirde aber da unweigerlich geschehen, wo das Gebet nicht auch
zur aktuellen Erlaubnis und Notwendigkeit, zum direkten Gebot und wo es nicht als solches
beachtet wirde. Die Parallele zum Feiertagsgebot dréngt sich auf: Gerade damit das Gebet der
tragende Ton und Grund alles menschlichen Tuns werde und sei, will es je und je auch beson-
ders getibt sein. Das Gebet als besonderer Akt wiederholt und repréasentiert gewissermaliien
den Feiertag mitten in der Woche. Paulus hat denn [98] auch in jenen Worten bestimmt nicht
nur auf eine perennierende Gebetshaltung, sondern auch darauf hingewiesen, daR das kon-
krete, feiertagliche Tun der Gemeinde und jedes einzelnen Christen auch am Werktag seine
Fortsetzung finden, seine ebenfalls konkrete Entsprechung haben darf und muB.

Das besondere, das bewuRte und ausdriickliche Gebet, das Gottes Gebot fordert, hat darin
seine Besonderheit, dal es wie das Bekenntnis ein Reden ist. Dal3 es Mund, Zunge und Lip-
pen in Anspruch nimmt, daf es ein formliches Sprechen ist, ist hier, weil es ein Reden mit
Gott (und nicht ein Reden von Gott her) ist, nicht unbedingt gefordert. Es kann nicht nur, son-
dern es muR und wird sogar — auch im Fall des gemeinsamen Gebets — entscheidend ein inne-
res Reden sein, das dann gewil’ — in seiner Unangemessenheit als menschliches Reden zu die-
sem Gegeniiber und im BewuRtsein dieser Unangemessenheit — in seinem Anfang wie in sei-
nem Ende auch ein bloRes Seufzen und Stammeln sein wird. Man wolle aber auch in dieser
Hinsicht nicht zu geistvoll, nicht zu &therisch denken! Es geht schon um ein Reden, und wenn
es das eines bloRen Seufzens und Stammelns ware. Es geht also nicht um ein blo3es Dransein,
um eine Stimmung, nicht um die Hingabe an ein Gefihl. Es geht ja auf alle Falle auch im Ge-
bet um des Menschen Verantwortung vor Gott: vollzogen in der besonderen Form, dal3 der
Mensch ihn als Bittender aufsucht, ihm als solcher gegenubertritt, weil Gott ihn als diesen Bit-
tenden und so als freien Menschen vor sich sehen und haben will. Wer aber Gott wirklich bit-
tet, der hat ihm etwas zu sagen, der wagt es auch, das zu tun: nicht daraufhin, daf} er das kann,
aber daraufhin, daB er dazu eingeladen und aufgefordert ist — daraufhin, dal3 Gott, der zu ihm
geredet hat, erwartet, daB er wiederum auch mit ihm rede. Ob er das besser oder schlechter
mache, spielt keine Rolle: er darf und soll aber mit Gott reden. Und noch weniger darf des
Menschen Reflexion tber die Vollkommenheit oder Unvollkommenheit seines Redens, die
gute oder schlechte Note, die er sich hier geben kdnnte, in dieser Sache eine Rolle spielen.
Mehr als das ist nicht von ihm verlangt, das aber ist von ihm verlangt: dal er so rede, wie er
kann, in diesen Grenzen aber nicht nur aufrichtig, sondern dem entsprechend, auf das antwor-
tend, was Gott mit ihm geredet hat — auf alle Félle aber: dal} er auch in dieser und gerade in
dieser Hinsicht, gerade in der Zuwendung zu Gott, wo Gott allein ihn hort, rede und nicht
schweige. Es wird Gottes Sache sein, und er darf es ruhig Gott Giberlassen, ihn zu héren, ihn
auch in seinen schlechten oder von ihm selbst fiir schlecht gehaltenen Worten zu verstehen. Es
wird Gottes Sache sein, indem er den Menschen gnéadig anhort, gutzuheiflen und gut sein zu
lassen, was an sich und in sich gewif3 nicht gut, was an sich und in sich sogar sicher noch viel

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 3 16.04.2022



verfehlter ist als der Mensch in aller seiner — vielleicht doch auch etwas zimperlichen! —
Selbstkritik vermuten mochte. Es kann aber auf keinen Fall die Sache des Menschen sein, sich
im Blick auf sein Unvermdogen dessen zu enthalten, was Gott von ihm [99] will: dal3 er mit
ihm rede. Es kann und wird darum nicht anders sein als daf3, wo wirklich gebetet wird, in ir-
gend einem Grad von Bewuf3theit und Deutlichkeit, innerlich — und warum dann nicht, beson-
ders in der Versammlung der Gemeinde, auch duRerlich? — geredet wird.

Wieder durfte man sich zur Begriindung des Verzichts darauf nicht etwa auf Paulus berufen,
der Rom. 8, 26 f. in der Tat geschrieben hat: «Was wir beten sollen, wie sichs gebihrt, wissen
wir nicht; aber der Geist selbst tritt fiir uns ein mit unaussprechlichen Seufzern.» Man be-
merke, wie genau das dem entspricht, was Matth. 10, 20 uber das Bekennen in der Kraft der
Fursprache des Geistes gesagt ist. Es gibt auch kein Gebet ohne diese Firsprache: «Der Geist
kommt unserer Schwachheit zuvor und zu Hilfe» (cuvavtihapuBaverar) heidt es ja vor jenem
Wort, und nachher: «Der aber die Herzen erforscht, weif3, was der Sinn (die Meinung, die Ab-
sicht, 10 ppovnua) des Geistes ist; denn dieser tritt fir die Heiligen so ein, wie es Gott gefallig
ist.» Also: wie im Bekenntnis, so spricht auch im Gebet Gott selbst durch seinen Geist das
entscheidende, das rechte, das erhorliche und schon erhorte, das dem Menschen als solchem
gewil3 unerreichbare, von ihm nicht auszusprechende Wort. Die Doxologie Eph. 3, 20 darf
hier zur Erklarung herangezogen werden: Gott «hat die Macht zu einem Tun (ber alles hinaus,
uberschwénglich im Verhéltnis zu dem, was wir bitten und verstehen». Aber das hiel3 fir Pau-
lus nicht und das kann fur niemand heiRen, daB ihm freigestellt wére, die Worte, in denen er
beten kann, darum, weil sie an sich und ohne jene Fiirsprache und Ubersetzung des Geistes
ungeniigend sind und Gott nicht gefallen kénnen, nicht auszusprechen und also praktisch
nicht zu beten. Das Gleichnis von den anvertrauten Talenten Matth. 25, 14 f. miR3te hier sinn-
gemal eingreifen: Ob Einer viel oder wenig empfangen hat und also leisten kann, bedeutet fir
Keinen die Entschuldigung, das nicht zu leisten, was er entsprechend dem von ihm Empfan-
genen leisten kann. Mehr als dieses Entsprechende kommt nicht in Frage. Dieses Entspre-
chende aber ist unerbittlich gefordert. Es bestellt hier in dem, was der Mensch (auf das hin,
was Gott zu ihm gesagt hat) in seiner ganzen Ohnmacht seinerseits betend zu Gott sagen
kann. Eben flr solche an sich und in sich ohnméchtige Leistung tritt der Geist ein. Eben die-
sem menschlichen und als solchem im Verhéltnis zu Gott immer schwachen Sagen kommt er
«zuvor und zu Hilfe». Eben es wird von ihm vor Gott vertreten, tibersetzt, bekommt durch ihn
die Gestalt, in der es vor Gott recht gesagt ist. Von der Faulheit dessen, der aus Eitelkeit lieber
nichts als etwas Schwaches sagen will, gilt das Alles nicht. Vielleicht darf hier an 1. Kor. 14,
15 erinnert werden: «Ich will mit dem Geist beten, ich will aber auch mit dem Verstand be-
ten.» Wer nicht im Vertrauen auf jenen Fursprecher und Ubersetzer mit dem Verstand und
also schwach beten will, der wird auch nie mit dem Geist, das heif3t aber, er wird praktisch
Uberhaupt nie beten.

Wir wenden uns nun auch hier zur Feststellung einiger Kriterien des rechten Gebetes.

1. Der Grund, aus dem der Mensch betet, wenn er recht betet, ist seine Freiheit vor Gott. Er
handelt dann also aus demselben Grund, wie wenn er den Feiertag halt und wie wenn er sich
stellt zum Bekenntnis. Er betet, weil es ihm von Gott erlaubt ist, zu beten, weil er beten darf
und weil ithm eben diese Erlaubnis, dieses Durfen zum Gebot geworden ist. Es ist wahr: beten
heif3t bitten. Es ist also wahr, dal} das Gebet die Aussprache eines Entbehrens und Begehrens
ist, die Aussprache der Gewil3heit, dieses Begehrte und Entbehrte bei Gott zu finden, von ihm
[100] und durch ihn zu erlangen, die Aussprache des Verlangens danach, dal3 das wirklich ge-
schehen mochte. Aber der Grund dieser Aussprache, von dem her sie als solche zustande-
kommt: das, was sie zum rechten Bitten und also zum rechten Gebet macht, kann weder in je-
nem Entbehren und Begehren, noch in jener Gewil3heit, noch in jenem Verlangen bestehen.
Gerade weil es zweifellos ganz und gar um diese Aussprache geht, mul die Frage geklart

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 4 16.04.2022



sein: wie es denn zu dieser Aussprache kommt? wie der Mensch denn in die Lage kommt,
sich mit seiner Bitte an Gott zu wenden?

Kein Entbehren und Begehren als solches macht es ihm notwendig, sich bittend an Gott zu
wenden. Es gibt ndmlich keinen duReren oder auch inneren Mangel und dementsprechend
auch keinen Wunsch nach dessen Behebung, bei welchem die Alternative ganz ausgeschlos-
sen ware, dal3 der Mensch sich in dieser Sache, statt sich bittend an Gott zu wenden, vielleicht
doch auch selbst helfen, vielleicht auch von Anderen oder vom natirlichen Lauf der Dinge,
vom Schicksal oder auch vom Zufall oder von der angeblich alles heilenden Zeit helfen lassen
konnte. Es ist nicht wahr, dal Not beten lehrt. Sie lehrt auch sorgen ohne Gebet oder in merk-
wirdiger Konkurrenz mit einem dann freilich selbst etwas merkwurdigen Gebet. Sie lehrt
auch trotzen, fluchen, spotten. Sie lehrt auch betteln. Sie lehrt auch Resignation. Sie lehrt im
besten Fall auch arbeiten. Sogar das Entbehren Gottes und das Begehren nach ihm kann den
Menschen bekanntlich auch am Gebet vorbei auf die Wege der wunderlichsten individuellen
oder kollektiven Selbsthilfe fuhren.

Es ist aber auch nicht an dem, dal das Wissen um die Gegenwart alles Guten und Heilsamen
in Gott, um seine Herkunft und um seinen Ausgang von ihm den Menschen an sich und als
solches ins Gebet und also zu jenem Bitten fuhren wiirde. Im Gegenteil: diese Gewil3heit kann
eine Form haben, in der sie zu einer sehr bekannten Argumentation gegen das Gebet fuhrt und
zum Grund wird, nicht zu beten. Sei es denn so — so kann von da aus reflektiert werden — daf}
es bei Gott steht, uns Alles, was wir mit Recht entbehren und begehren, zu geben. Nehmen
wir es also ernst, dal er das wirklich kdnne, wolle und tatsachlich tue! Dann ist aber offenbar
anzunehmen, daR er unsere berechtigten Bedirfnisse besser kennt als wir, daB er sie schon ge-
kannt hat, als wir sie noch gar nicht empfunden oder gar geduRert hatten. Was sollten wir ihm
also vorzutragen, um was sollten wir ihn also erst anzugehen haben? Hiel3e das nicht, dal wir
seinen Willen, der als solcher unser Bestes zum Inhalt hat, beeinflussen oder gar lenken woll-
ten? Wie kdmen wir dazu? Mufite das, was dabei herauskdme, nicht notwendig etwas weniger
Gutes sein? Und ist das nicht tberhaupt unmdglich? Kann man in jener Gewil3heit etwas An-
deres wollen, als daB Gottes gerechter, barmherziger und heiliger Wille und gerade nicht der
unsrige an uns selbst und an allen Menschen im ganzen Weltgeschehen zur Erfillung komme?
Zeigt uns Gen. 32, 32-33 (der [101] Kampf Jakobs am Jabbok) und zeigt uns Matth. 26, 36-44
(der Kampf Jesu in Gethsemane) nicht deutlich, dal} mit diesem Willen — dem Willen zur Un-
terwerfung unseres Willens, die der wahre praktische Sinn des Gebets ist — alles Bitten hinfal-
lig, zum Verschweigen verurteilt ist? Es bedarf also der Vorstellung von der unverbriichlichen
GesetzmaRigkeit alles Geschehens nicht einmal — sie kann sich aber mit dem Gottesbegriff
verbinden und dann natiirlich verstarkend wirken zur Begriindung des Einwandes gegen das
Gebet, gerade sofern es mehr als eine den Beter selbst innerlich férdernde und vertiefende An-
dachtstibung, gerade sofern es eine Gott gegeniliber ausgesprochene Bitte sein mdchte.

Man kann aber schlieBlich auch nicht sagen, daR das allen derartigen Argumenten vielleicht
kindlich trotzende Verlangen nach gottlicher Hilfe und Gabe den Menschen notwendig zu je-
ner Aussprache, zur férmlichen und ernstlichen Bitte und also ins Gebet treibe. Es kann viel-
mehr so sein — und miRte es nicht geradezu normalerweise so sein? — dall dem Menschen, ge-
rade, indem er sich eines solchen Verlangens bewuft ist, der Unterschied und Gegensatz zwi-
schen ihm und Gott, Gottes Hohe und seine eigene Unwaurdigkeit, ihn mit seinen Anliegen be-
helligen, ihn also bitten zu durfen, schwer aufs Gemiit fallt. Und in Verbindung damit viel-
leicht gerade jene Scheu, ihn tGberhaupt anzureden, wie man ein gleichartiges Wesen anredet,
die Verlegenheit, die altbekannten oder auch irgendwelche eigenen Worte ihm gegentber
auch nur in Gedanken, geschweige denn gar laut in den Mund zu nehmen. Das Alles mit dem
Ergebnis, dal’ das Gebet blockiert wird, dal der Mensch den Mut nicht findet, wirklich zu be-
ten, das heilt aber sein Verlangen, obwohl es da ist, zur Aussprache zu bringen. Wer auch nur

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 5 16.04.2022



ein wenig weil3, was beten heiflt, der kennt dieses Steckenbleiben im bloRen, im nicht zur
Aussprache vordringenden Verlangen. «Ich kann nicht beten.» Ja, es liegen wirklich, auch
wenn der Mensch beten méchte, ernste Griinde vor, dessen gewahr zu werden, daf er das gar
nicht so ohne weiteres kann, auch wenn er es mochte, auch wenn sein Verlangen noch so
ernstlich sein sollte.

Dal} Beten Bitten heil3t, ist also wohl wahr. Man kann aber, wie wir es jetzt angedeutet haben,
den Begriff des an Gott sich wendenden Bittens lange analysieren und wird doch in keinem
seiner Elemente den Grund finden, der solches Bitten notwendig machte. Man bewegt sich bei
solcher Analyse in einem Kreis herum, der nun leider nicht der eines rollenden, sondern der
eines stillstehenden, ohne Antrieb von aul’en bestimmt niemals rollenden Rades ist. Wo es zu
jenem Bitten wirklich kommt, da muR der Grund dazu auBerhalb dieses Kreises liegen. Man
wird sich bei der ernsten Frage, ob man ein rechter Beter ist, dieser leider so negativ verlau-
fenden kleinen Meditation sicher nicht entziehen diirfen.

Der Grund zum Beten ist die Freiheit des Menschen vor Gott: die Erlaubnis, die Gott ihm
dazu gibt, die ihm dann als solche, eben weil [102] sie ihm von Gott gegeben ist, zum Gebot
und Befehl und also zur Notwendigkeit wird. Frei vor Gott, wie er geschaffen ist, ist der
Mensch schlicht unter den Uberlegenen, den majestatischen und einleuchtenden Willen Gottes
gestellt, ist er also nicht nach seiner Potenz oder Impotenz, Wiirdigkeit oder Unwirdigkeit,
Disposition oder Indisposition, Lust oder Unlust zum Beten gefragt, sondern nur danach: ob
es anders sein koénne, als dal} der Wille Gottes jetzt eben durch ihn und in ihm geschehe, ob er
also nicht jetzt eben ohne Riicksicht auf alle moglichen Einwande und Bedenken zu beten
habe? Gott will jetzt eben auch das von ihm: dal3 er zu ihm bete, dal3 er bittend zu ihm kom-
me. Er will das, weil eben das die Realisierung des nattrlichen VVerhaltnisses zwischen ihnen
beiden, zwischen Gott und dem Menschen, ist. Das gilt vom Menschen her gesehen: er kann
als Gottes Geschopf nur bittend zu Gott kommen und mit ihm reden, und er ist angewiesen
darauf, eben das zu tun. Das gilt aber auch von Gott her gesehen: denn er ist der Gott, der den
Menschen bittend zu sich kommen [&R3t, seine Bitte hort und erhort, der eben darin Gott ist,
dal3 er sich vom Menschen so angehen 1aRt und so von ihm angegangen sein will. Wir stehen
hier also vor dem Intimsten des Bundes zwischen Gott und Mensch, der der Sinn, der innere
Grund der Schopfung ist: vor Gottes Gnadenwillen. Er ist so tiberlegen, so majestatisch, so
einleuchtend, daR er das Gebet des Menschen unmittelbar notwendig macht. Er ist sein Grund,
seine Erlaubnis, seine Notwendigkeit: der Grund, dem sich der vor ihm freie Mensch nicht
entziehen kann. Er ist hier zwingendes Gebot und strikter Befehl.

Indem er laut wird, ist es eben nicht nur gesagt, sondern gilt es: «Rufe mich an am Tage der
Not, so will ich dich erretten und du sollst mich preisen!» (Ps. 50, 15.) Oder wie der Prophet
ihn gehort hat: «Rufe mich an, so will ich dir antworten und dir GrofRes, UnfalRbares kund tun,
Dinge, die du nicht weil3t!» (Jer. 33, 3.) Oder Jer. 29, 12: «Wenn ihr mich ruft, so will ich
euch antworten; wenn ihr zu mir betet, will ich auf euch horen.» Oder Jes. 55, 6: «Suchet den
Herrn, jetzt, da er sich finden 1a8t; ruft ihn an, jetzt, da er nahe ist!» Und in dem entscheiden-
den Herrenwort Matth. 7, 7: «Bittet, so wird euch gegeben werden; suchet, so werdet ihr fin-
den; klopfet an, so wird euch aufgetan werdenx». In der Fassung des vierten Evangelisten: «Bis
jetzt habt ihr noch nie etwas gebeten in meinem Namen. Bittet, so wird euch gegeben, damit
eure Freude vollkommen sei!» (Joh. 16, 24.) Und in der Gestalt der apostolischen Mahnung
Phil. 4, 6: «Sorget euch um nichts, sondern in allem lasset im Gebet mit Flehen und Danksa-
gung eure Bitten vor Gott kund werden!» Und so noch Jud. 20 f.: «Betend im Heiligen Geiste
erhaltet euch selbst in der Liebe Gottes, in der Erwartung des Erbarmens unseres Herrn Jesus
Christus zum ewigen Leben!»

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 6 16.04.2022



Es fallt auf, mit welchem Nachdruck und in welcher Ausfihrlichkeit Luther im Grolien Kate-
chismus das Gebet — offenbar in der Linie dieser biblischen Imperative — ganz und gar vom
Gebot her begrundet hat: «Und soll ndmlich das das Erste sein, dal} man wisse, wie wir um
Gottes Gebots willen schuldig sind zu beten.» Im mosaischen Verbot des MilRbrauchs des Na-
men Gottes, so erklart Luther, sei eingeschlossen, «dal} darin gefordert werde, den heiligen
Namen zu preisen, in aller Not anrufen oder beten ... Also dal3 es streng und ernstlich geboten
ist, so hart als alle anderen (Gebote) ... da3 niemand denke, es sei gleich soviel, ich bete oder
bete nicht, wie denn grobe Leute [103] hingehen in solchem Wahn und Gedanken: Was sollt
ich beten? Wer weil3, ob Gott mein Gebet achtet oder hdren will? bete ich nicht, so betet ein
Anderer! und kommen also in die Gewohnheit, daR sie nimmermehr beten ...» Nein, Gott an-
rufen in allen No6ten, «das will er von uns haben und soll nicht in unserer Willkir stehen, son-
dern sollen und missen beten, wollen wir Christen sein, sowohl als wir sollen und massen
Vater, Mutter und der Obrigkeit gehorsam sein ... Denn gleichwie es nichts gilt, dafl? ein Sohn
zum Vater sagen wollt: Was liegt an meinem Gehorsam? Ich will hingehen und tun, was ich
kann, es gilt doch gleich so viel! sondern da stehet das Gebot: Du sollst und muf3t es tun! also
auch hier stehet es nicht in meinem Willen, es zu tun und zu lassen, sondern soll und muf3 ge-
betet sein.» Gebet ist also nach Luther schlicht ein «Werk des Gehorsams»: «Was und wofur
wir bitten, sollen wir so ansehen als von Gott gefordert und in seinem Gehorsam getan und
also denken: Meinethalben waére es nichts, aber darum soll es gelten, dal? Gott geboten hat!
Also soll ein Jeglicher, was er auch zu bitten hat, immer vor Gott kommen mit dem Gehorsam
dieses Gebots ... nicht angesehen unser Person, wir seien Stinder oder fromm, wiirdig oder un-
wirdig. Und soll wissen, dal? Gott will in keinen Scherz geschlagen haben, sondern ziirnen
und strafen, wo wir nicht bitten, sowohl als er allen anderen Ungehorsam strafet.»

Und nun kann man es ebenso aufféllig finden, da umgekehrt Calvin von ferne nicht so wuch-
tig wie Luther den Gebots- und Gehorsamscharakter des Gebets hervorgehoben, dafiir aber
gerade auf die Frage: wieso Gebot? inwiefern Gehorsam? faktisch eine viel schonere und tie-
fere Antwort gegeben hat als die, die Luther mit seinem Hinweis auf das dritte Gebot versucht
hat. Calvin erinnert ndmlich (Katechismus 1542 Fr. 250 f.) im Blick auf die Tatsache, daf es
ja Jesus Christus war, der seinen Jiingern vorbetete und damit sie und die ganze Kirche beten
lehrte (Luk. 11, 1 f.) an dessen Mittler- und Flrsprecheramt. Auf die Frage: comment et a quel
titre nous pouvons avoir la hardiesse de nous présenter devant Dieu, vu que nous en sommes
que par trop indignes? ist ndmlich entscheidend zu antworten: wir haben den Befehl und die
VerheiBBung, daf® wir Gott im Namen Jesu Christi anrufen diirfen und sollen. Indem wir uns
hinter und neben ihn stellen, ist uns die Freiheit, Gott mit unseren Bitten anzureden, ohne wei-
teres gegeben: car nous prions comme par sa bouche, d,autant qu’il nous donne entrée et audi-
ence et intercede pour nous. Das heif3t aber: Er, Jesus Christus, ist der eigentliche und eine
wirkliche Beter. Wir aber gehdren zu ihm und sind eben dadurch erméchtigt, eingeladen und
aufgerufen, ihm nachund mit ihm zu beten: in keiner Weise im Blick auf unser eigenes Kon-
nen und Durfen, wohl aber in jener Einheit der «Wir», von denen im Unser Vater die Rede ist
und an deren Spitze er selber sich gestellt hat.

In dieser Spur Calvins hat dann auch der Heidelberger Katechismus auf die Frage: «Warum
ist den Christen das Gebet notig?» geantwortet: «Darum, daR es das furnehmste Stlick der
Dankbarkeit ist, welche Gott von uns erfordert. Und dal? Gott seine Gnade und Heiligen Geist
allein denen will geben, die ihn mit herzlichem Seufzen ohne Unterlal? darum bitten und ihm
daflir danken» (Fr. 116), wobei wir «diesen festen Grund haben, daB er unser Gebet, unange-
sehen, daB wirs unwirdig sind, doch um des Herrn Christi willen gewif3lich wolle erhéren,
wie er uns in seinem Worte verheifRen hat» (Fr. 117).

Man versteht von diesen Gedanken Calvins und des Heidelbergers aus zunéchst besser, was es
mit jener Ermdglichung des Gebets durch den Heiligen Geist Rom. 8, 26 f. auf sich hat. Gal.

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 7 16.04.2022



4,5 und Rom. 8, 15 f. wird hier durchsichtig: «Gott hat den Geist seines Sohnes (nach Rom.
8, 15: den Geist der vioBeoia) in unsere Herzen gesandt, der da ruft (hach Rom. 8, 15: in wel-
chem wir rufen): Abba, Vater!» DaR Jesus Christus mit seinem Gebet und daR der Heilige
Geist mit unaussprechlichen Seufzern» unser Mittler und Fursprecher ist, das ist nicht zweier-
lei, sondern eines. Man kann und muB es von Jesus Christus und vom Heiligen Geist sagen,
und es betrifft beidemal denselben VVorgang der Begriindung des Gebets (des Rufes: Abba,
Vater!): Er — Jesus Christus durch den Geist, der Geist als der Geist Jesu Christi — er ist der,
der gutmacht, was [104] wir von uns aus nicht gutmachen kénnen, der unser Gebet vor Gott
bringt und also als Gebet moglich, der es aber eben damit fir uns auch notwendig macht.
Denn eben Jesus Christus ist durch seinen Geist in uns, sodal® wir um seinetwillen, ihm als un-
serem Vorbeter nachbetend, unsererseits beten, Gott als Vater anrufen dirfen, aber auch mus-
sen. Und eben der Geist, der uns dazu frei macht und antreibt, ist der Geist Jesu Christi, die
Macht seines Wortes, seiner Verheiung und seines Gebotes, die Macht, in der wir mit ihm
Kinder Gottes und als solche aufgerufen und — in keinem Verhéltnis zu dem, was wir selbst
dabei aufbringen und leisten kénnen — in der Lage sind, Gott unseren Vater zu nennen und mit
unseren Bitten anzugehen.

Die Antworten des Heidelbergers sind im besonderen darum lehrreich, weil sie das Anheben
des Gebetes so ausdriicklich in die Dankbarkeit verlegen. So heif3t es ja auch unmittelbar vor
dem zitierten Wort aus Ps. 50 uber das Anrufen Gottes in der Not (v 14): «Bringe Gott Dank
als Opfer dar und bezahle so dem Hdochsten deine Geliibde!» So finden wir das Gebet auch Ps.
138, 1 f., so finden wir es auch Phil. 4, 6 mit dem Dank verbunden und in ihm begriindet. So
geschieht es beinahe formelhaft in der Einleitung paulinischer Briefe: 1. Thess. 1, 2, Phil. 1, 3,
Kol. 1, 3, Eph. 1, 16: wo man zu danken hat, da ist man eben damit autorisiert, befreit, aber
auch aufgefordert zur Bitte und zur Firbitte.

Und noch eine andere Verbindung wird in diesem Zusammenhang erklérlich: die in den Sy-
noptikern ofters vorkommende zwischen Wachen und Beten. Sie wird Mr. 14, 38, Matth. 26,
41 mit dem Verweis auf die drohende Versuchung begriindet: «Der Geist ist willig, das
Fleisch aber ist schwach.» Ist doch jene Zugehdrigkeit des Menschen zu Jesus Christus, in der
das Gebet seinen Ursprung hat, von des Menschen Seite her kein unanfechtbares, sondern ein
hdchst angefochtenes Datum, das ihm, wenn er schlaft, wenn er versaumen sollte, es zu hiten,
abhanden kommen kénnte und mufRte. Gerade der Grund seines Betens ist also ein — nicht von
Gott, aber von ihm selbst, dem Menschen, nicht vom Geist, aber vom Fleisch her — jederzeit
bedrohter Grund. Aber wie soll er ihn hiiten? Wie soll er in der Einheit jener «Wir» bleiben,
an deren Spitze Jesus selber steht, in der also auch er beten darf: Unser Vater ... 1? Die Auffor-
derung zum Wachen allein und fur sich kdnnte in der Luft stehen. Sie wird sinnvoll und hilf-
reich durch das kai npocevyeche. Was bedeutet sie also Anderes, als da3 wir eben um jenen
Grund der Dankbarkeit nicht zu verlieren und also eben, um beten zu kdnnen, zu beten aufge-
rufen sind? Wachen heif3t ja doch: nicht aufhéren, von jenem Grund her zu tun, was wir von
jenem Grund her tun kénnen, um eben in diesem Tun auch des Kénnens aufs neue — der Ver-
suchung, dem Fleisch, uns selbst, unserem ganzen Nichtkénnen zum Trotz — teilhaftig und ge-
wif3 zu werden.

Falit man das Alles zusammen und versteht man Luthers Begrindung des Gebets aus dem Ge-
bot auf diesem Hintergrund — und also christologisch-pneumatologisch — dann wird sie durch-
sichtig und Gberzeugend, dann wird man ihr nur zustimmen kénnen. Ohne diese Erklarung
stiinde sie als eine Behauptung da, die durch den Verweis auf das dritte Gebot doch nicht ei-
gentlich erhellt ware. Vielleicht hangt es damit zusammen, dal} sie die Beachtung und Wurdi-
gung, die sie verdient, soweit ich sehe, bis jetzt nicht gefunden hat.

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 8 16.04.2022



Hat nun das Gebet seinen Grund wirklich in Gottes Befehl und Gebot, dann verschwinden die
Schwierigkeiten, die sich, wenn dieser Grund nicht gelten sollte, von allen Seiten erheben
muRten.

Es kommt dann nicht mehr in Frage, dal3 der Mensch mit seinem Entbehren und Begehren,
statt sich damit bittend an Gott zu wenden, von der Alternative Gebrauch macht, sich selbst
helfen zu wollen oder sich nach irgend einer anderen Hilfe umzusehen. Nicht die Not, wohl
aber [105] das Gebot wird ihn dann in der Not unter Zurtickstellung des Gedankens an ander-
weitige Hilfe beten lehren. Und mehr noch: im Lichte des Gebotes wird es ihm deutlich wer-
den, dafl? die Not, in der er beten darf und soll, nicht erst dort anfangt, wo er sich geradezu in
Verlegenheit, Bedrangnis oder gar Verzweiflung befindet. Er wird sich vielmehr auch da in
der Not und auch da aufs Bitten angewiesen finden, wo er sich ohne weiteres selber zu helfen
in der Lage ist, oder wo ihm allerlei sonstige Hilfe ohne weiteres zuflie3en kann. Er wird auch
da, wo es so sein darf, es nicht fur selbstverstandlich halten, Hilfe wirklich zu finden. Er wird
begreifen, dal} das Geschopf insofern immer in Not ist, als es seinen Schépfer in allen seinen
LebensauRerungen und Erfahrungen als den allein méchtigen Geber immer nétig hat. Er wird
sich also auch dann zum Bitten aufgerufen finden, wenn es ihm «gut geht», wenn er ohne wei-
teres nehmen darf, was er nétig hat. Er wird sich auch in solchem Nehmen als Empfanger ver-
stehen. Er wird, auch wenn er damit rechnet, ohne weiteres nehmen zu dirfen, darum bitten,
auch diesmal empfangen zu durfen. Er wird ja wissen, da er Alles, auch das, was er sich etwa
auf Grund seiner Arbeit oder auf Grund irgendwelcher Lebensfligungen nehmen darf, in
Wahrheit nur aus Gottes Hand entgegennehmen kann. Woher alle diese Einsicht? Einfach von
daher, daR es ihm geboten ist, zu bitten! Unter allen Umstanden zu bitten: auch da, wo der
Mensch es von sich aus nicht fir unmittelbar nétig halten wirde! Und erst recht da, wo die
Not ihn brennt!

Es kénnen dann aber auch alle jene frommen und unfrommen Argumente gegen die Erlaubt-
heit und Maglichkeit des bittenden Gebetes nicht mehr in Frage kommen. Was geht uns Got-
tes Allwissenheit und Allweisheit in ihrem Verhaltnis zu unserem Bitten an, wer erlaubt uns
den Luxus einer Demut, die Gottes Ratschluf? und Willen mit menschlichen Bitten nur ja nicht
in die Quere kommen mochte — wenn eben der allwissende und allweise Gott es uns nun ein-
mal gebietet, bittend zu ihm zu kommen? Was entnehmen wir diesem Gebot? Die Uberlegene
Einsicht, dal3 Gott der Herr des Bundes, dal? eben sein gewil} majestatischer Ratschluf und
Wille als sein Gnadenratschluf® und Gnadenwille so beschaffen ist, daf unser armseliges
menschliches Bitten von Ewigkeit her in ihn aufgenommen ist, daf3 er also auch in der Zeit
mit unserem Bitten rechnet, da es also notwendig Ereignis werden muB. Ist Gott nicht ohne
uns Gott, will er uns dabei haben in seinem Heilandswerk und in seiner Weltherrschaft — was
soll da die Einrede: wir kdnnten ja doch nur bitten, daR ohne und gegen unseren Willen der
seinige geschehe? Sie kann nur Gewicht haben als die Ausrede des Ungehorsams, in welchem
wir die Gnade, in der er uns eben als Bittende aufnimmt, nicht annehmen wollen. In dem Tief-
sinn, der Gott nur ja nicht zu nahe treten mochte, verbirgt sich der Trotz, der nicht will, dafl
Gott uns zu nahe trete mit der [106] Forderung, daR wir als Bittende zu ihm kommen: mit der
niichternen Feststellung, dal er uns anders denn als Bittende in alle Ewigkeit nicht annehmen
wird. Vor dem Gebot, laut dessen Gott unser Gebet haben will, zerstduben jene Argumentatio-
nen in alle Winde.

Es kann aber diesem Gebot auch jene Blockierung des Gebets, jene Unlust und Mutlosigkeit
zum Gebet nicht standhalten, die da freilich unvermeidlich ist, wo der Mensch in seinem Ver-
langen der Heiligkeit Gottes und seiner eigenen Unheiligkeit sich bewuf3t wird. Hort er das
Gebot, laut dessen er Gott aus seinem Verlangen heraus bitten soll, dann ist er nach seinem
Urteil Gber den unendlichen qualitativen Abstand zwischen Gott und ihm und nach den Kon-
sequenzen, die sich fiir ihn daraus ergeben, nicht gefragt. Er soll jetzt gar keine Urteile fallen,

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 9 16.04.2022



gar keine Konsequenzen ziehen. Er soll jetzt nur eben tun, was er von Gott geheil3en ist, um
eben in diesem Tun ein vor ihm freier Mensch zu sein. Gottes Urteil und die von Gott gezo-
gene Konsequenz, Gottes Barmherzigkeit und also die von ihm vollbrachte Uberbriickung je-
nes Abstandes offenbart sich darin, dal3 er ihn beten heil3t. «lch kann nicht beten?» Man sollte
sich selbst nicht belligen. Die Wahrheit ist: «Ich will nicht beten», weil ich mich dem Urteil
und der Konsequenz Gottes entziehen, weil ich nicht von seiner Gnade leben will. Es ist wie-
der so: wenn der Riegel des Ungehorsams zurlickgeschoben wird, dann kann der Mensch —
jeder Mensch! — beten.

Das also ist das erste Kriterium, auf das man hinsichtlich des Gebets zu achten haben wird:
die Frage, ob es ein Akt des Gehorsams ist und als solcher vor Gott bestehen kann? Es kann
vor Gott bestimmt nur bestehen, wenn es in seinem Gebot — dem Gebot seiner Gnade — seinen
Grund hat.

2. Wir stellen jetzt die Voraussetzung in den Vordergrund, mit deren Gultigkeit wir im voran-
gehenden stillschweigend gerechnet haben: Gebet heil3t entscheidend Bitte — an Gott gerich-
tete Bitte, aber Bitte!

Es fallt bei jener Begriindung des Gebets auf das Gebot bei Luther, es féllt aber auch in der
Auslegung Calvins und in der des Heidelbergers auf, mit welcher Nichternheit sie das Gebot
zentral als Bitte verstanden haben, um dann Alles, was dabei sonst in Frage kommen kann,
von da aus zu erfassen. Man wollte spéater kliiger sein: das Bitten nur als ein Moment des Ge-
bets neben anderen verstehen. Die Folge war, dall man es gerade als Bitte nicht mehr so recht
verstehen konnte, dafl dann aber auch die anderen Momente, die man diesem zuordnen und
eigentlich Uberordnen wollte, ihre natirrliche Mitte und Beziehung verloren und so das Ganze
ins Wanken kam. Es besteht AnlaR, sich dessen wieder deutlich zu erinnern, daR das Unserva-
ter, von der Anrede und von der Doxologie abgesehen, schlie3lich aus lauter Bitten besteht.

Das Gebet entscheidend als Bitte zu verstehen, ist zunachst darum wichtig, weil es sich
dadurch klar von allem eigenméchtigen Gottesdienst unterscheidet, in welchem der Mensch
sich selbst Gottes wirdig [107] machen und Gott etwas seiner Wirdiges darbringen mdochte.
Wenn der Mensch, dem Gebot Gottes entsprechend, schlicht sein Bedirfnis vor ihm ausbreitet
und also bittend zu ihm kommt, dann sagt er gerade damit aller Eigenmachtigkeit Gott gegen-
uber ab, dann gesteht er eben damit ein, dal? Beides fur ihn gar nicht in Frage kommt: weder
ihm sich selbst als wiirdig darzustellen, noch ihm etwas, was seiner wiirdig ware, darzubrin-
gen. Indem er einfach bittend zu ihm kommt, kommt er mit leeren Handen zu ihm. Eben lee-
rer Hande bedarf es aber, wo menschliche Hande vor Gott ausgebreitet und von Gott gefillt
werden sollen. Eben solche leeren Hande will Gott um seiner Gute willen von uns haben, in-
dem er uns zu beten gebietet. Wer ihm gehorsam ist, der will, wenn er betet, jedesmal mit dem
Anfang anfangen. Er versteht dann Gott jedesmal als den alleinigen Quell alles Guten und
sich selbst ihm gegenuber als den schlechthin Bedrftigen. Er stellt sich freudig unter dieses
Grundgesetz des Bundesverhaltnisses. Er hat vor Gott nichts darzustellen und hat ihm nichts
zu bringen als sich selbst — und sich selbst nur als den, der Alles von ihm zu empfangen hat.

Wenn man unter Andacht dieses Einfaltige versteht, dann mag man das Gebet als Andachts-
tbung verstehen. Versteht man aber unter Andacht ein Exerzitium seelischer oder geistlicher
Kultur: den Versuch, sich selbst zu konzentrieren und zu vertiefen, sich innerlich zu lautern
und zu reinigen, zur Klarheit und zur Herrschaft tber sich selbst zu kommen und endlich als
den Versuch, sich durch solche Zubereitung mit der Gottheit auf guten Ful und ins Einver-
nehmen zu setzen, dann wisse man wenigstens, dall man damit nicht nur zu beten noch nicht
einmal begonnen, auf das Gebet sich noch nicht einmal vorbereitet, sondern sich vielmehr von
dem, was uns als Gebet befohlen ist, zunachst wieder abgewendet hat! Solche Ubung — etwa

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 10 16.04.2022



in der Art, wie Ignatius von Loyola sie fiir seine Schiiler ausgedacht und vorgeschrieben hat
und wie sie heute wieder in allerlei sékular-religiosen Formen empfohlen wird — kann als Mit-
tel psychischer Hygiene ein nitzliches Tun sein. Mit dem uns gebotenen Gebet hat sie be-
stimmt nichts zu tun. Dieses fangt dort an, wo solche Ubung aufhort, und diese Ubung muf
aufhoren, wo das Gebet anfangt, in welchem auch der gesammelte Mensch als ein Zerstreuter,
auch der vertiefte Mensch als ein Oberflachlicher, auch der geléuterte und gereinigte Mensch
als ein Unreiner, auch der in sich klare und starke Mensch Gott nichts, gar nichts darzustellen
und darzubringen, wohl aber alles von ihm zu erbitten hat.

Der andere Grund, das Gebet entscheidend als Bitte zu verstehen, liegt darin, da damit allein
sichergestellt ist, dal? der Mensch selbst im Gebet vor Gott kommt. Im Gebet dirfen und sol-
len ndmlich — und dazu ist es uns befohlen — alle Masken, alle Tarnungen fallen. Es gibt auch
notwendige, auch berechtigte Masken und Tarnungen. Wir alle tragen solche. Wir alle haben
jaim Leben bestimmte Rollen zu spielen, bestimmte Funktionen auszuiiben, bestimmte Dien-
ste zu leisten, in denen wir uns mit mehr oder weniger Anstrengung so und so zu «geben» ha-
ben. Im Gebet aber sollen und diirfen wir aus der Rolle fallen. Im Gebet ist der Mensch in kei-
ner Funktion, in keinem Dienst. Im Gebet hat er sich in keiner Weise als etwas zu «geben».
Im Gebet geht es um ihn selbst, der im Ubrigen zu funktionieren und zu dienen, eine persona
darzustellen und insofern eine [108] Maske zu tragen hat. Was bleibt dann ubrig, wenn hier
jede Maske fallt? Offenbar gerade des Menschen Entbehren und Begehren, das er ja auch in
seiner Rolle, auch wenn er funktioniert und dient, nur zurlickstellen, aber nicht beseitigen
kann, das ihm vielmehr gewil3 gerade darin nur um so deutlicher zum BewuBtsein kommt. Ist
er im Gebet aulRer Funktion und Dienst gestellt, dann bleibt offenbar (ibrig: gerade sein Be-
durfen Gott gegeniber, das, wenn er denkt und arbeitet und genief3t, wenn er mit den Men-
schen verkehrt und redet, wenn er sich in seinen mannigfachen Bedirfnissen so oder so selbst
zu helfen oder helfen zu lassen versucht, wohl verdeckt, aber keineswegs gestillt ist. Dieser
Gottes in allem und trotz allem Bedurftige ist der Mensch selbst. Und weil der Mensch selbst
es ist, den Gott zu sich ruft, indem er ihm das Gebet zum Gebot macht, darum ist dieser Be-
dirftige und also der, der einfach bittend zu Gott kommt, der rechte, der dem Gebot Gottes
gehorsame Beter.

Man bemerke, dal} das fur das gemeinschaftliche Gebet der Kirche ebenso gilt wie fiir das Ge-
bet des Einzelnen. Zum Auffalligen in der reformatorischen Auslegung des Gebets gehort
auch das, dal? sie diesen Unterschied — das gilt auch von Luther — gar nicht gekannt, jedenfalls
gerade in den Katechismen nicht erwahnt hat. Die Reformatoren geben keine Anweisung zum
Privatgebet. Sie sind aber auch nicht mit einer «liturgischen Frage» beschéftigt. Sie sind nur
daran interessiert, daf} — von der Gemeinde wie von den Einzelnen — gebetet werden darf und
soll und daR recht gebetet werde. Das rechte Gebet ist nach ihnen aber eben die Bitte, und
zwar deutlich darum, weil der Mensch, eben indem er Gott bittet, der ist, der er im Verhaltnis
zu Gott allein sein kann: der Bedurftige, der Entbehrende und darum Begehrende, ganz und
gar auf Gottes Gnade Angewiesene. Die privaten Gebetblicher und die kirchlichen Liturgien
(und zwar in beiden Fallen die neueren und die alten und &ltesten) waren also daraufthin anzu-
sehen und unter dem Gesichtspunkt zu sichten, ob sie nun wirklich den Menschen selbst — in
der genannten Bestimmung — vor Gott stellen, ihn nicht vielleicht doch gerade da wieder eine
Rolle spielen lassen, wo er das nicht tun, wo seine Freiheit vor Gott sich gerade darin erwei-
sen miRte, dal? er sein Bedurfnis und sonst gar nichts zur Aussprache bringt.

Die Einrede liegt nahe: ob denn das Gebet nicht notwendig auch den Dank, die BulRe, die An-
betung in sich schlieen miisse? Dazu ist folgendes zu sagen:

Was den Dank betrifft, so ist er in der Tat insofern die Wurzel des Gebets, als er sich unmit-
telbar mit jenem objektiven gottlichen Grund dieses Tuns, mit dem Gebot des gnadigen Got-

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 11 16.04.2022



tes berthrt, das ja als solches eine Einladung, eine Erlaubnis, eine dem Menschen gegebene
Freiheit ist. Wer wirde recht bitten, der nicht vor allem dankbar daftir ware und seine Dank-
barkeit dafur auch aussprechen wiirde, dafl? er in und mit der ganzen Christenheit Gottes Wort
horen, seine Kraft und damit auch Gottes Herrschaft im GroflRen und Kleinen des Weltgesche-
hens erfahren, daf er also bitten, daB er einem so freundlichen, so liberalen Gebot Gottes ge-
horsam sein darf? Indem der Dank auf dieses Gebot antwortet, die Bitte aber aus dem Dank
hervorwéchst, wird dafur gesorgt sein, dal} das Bitten einerseits kein gequaltes, kimmerliches,
kleinliches und [109] andererseits bei aller Kraft kein herrisches Bitten, daf} es zu keinem Ver-
fligen Uber Gott werden kann. Aber wie soll der Dank, den der Mensch Gott dafir schuldet,
dal3 er ihn bitten darf, nun eigentlich zum Ausdruck kommen? Alle, auch die aufrichtigsten
Beteuerungen des Dankes konnen es doch wie einem Menschen so erst recht Gott gegentber
nicht tun. Gott danken heif3t offenbar: tun, wozu er uns so freundlich, so liberal einladet und
auffordert und also eben: als Bedrftige bittend zu ihm kommen.

Entsprechendes gilt nun aber auch von der BuRe als Element des Gebetes. Man kann be-
stimmt nicht dankbar bitten, ohne jenes Abgrunds zwischen Gott und sich selbst gewahr zu
werden, ohne es sich selbst und ohne es Gott einzugestehen, dalR man, wie der Gnade und
Gute Gottes Uberhaupt, so auch dessen nicht wert ist, dazu eingeladen und aufgefordert zu
sein, bittend vor ihn zu kommen: vor allem darum nicht, weil man die Gnade der uns so ge-
offneten Ture so oft verschmaht hat, immer wieder verschmaht, sie jedenfalls nie in ihrer
Tiefe zu wiirdigen weil3, sodal3 alles menschliche Bitten auch als solches der BuRRe und der
Vergebung nur zu bedrftig ist. Unser Bitten wird auch von daher gelenkt, bestimmt und be-
grenzt werden, da es ohne Buf3e gar nicht moéglich werden kann. Aber wieder ist zu fragen:
wie soll denn die BufRe ernst und effektiv werden? Doch sicher auch sie nicht in bloRen Beteu-
erungen? Doch sicher auch sie im schlichten Tun des Unvollkommenen in seiner ganzen Un-
vollkommenbheit: weil es geboten ist, weil die Beugung, ohne die man diesem Gebot nicht ge-
horchen kann, eben darin konkret und ernstlich wird, daf® wir das uns Gebotene, statt es wie-
der und wieder zu ignorieren und uns damit schuldig zu machen, respektieren und zur Ausfih-
rung bringen und also Gott bitten, wie wir geheiflen sind.

Die BuBgebete in den Psalmen sind offenbar gerade darin vorbildlich, daB sie wirkliche Ge-
bete sind, das heilt daB sie nirgends in der AuRerung von Scham, Zerknirschung und Reue
steckenbleiben, sondern alshald in ein an Gott gerichtetes Bitten, Begehren, Seufzen, Schreien
einminden: dal} er dem Betenden vergeben, daf er ihn nicht fallen lassen, dal er ihm seine
Wege zeigen, dal? er ihm ein reines Herz und einen neuen Geist geben mochte. Ein Stindenbe-
kenntnis ohne diese Spitze in der Bitte — ein abstraktes Stindenbekenntnis als solches also —
wirde jedenfalls kein Gebet sein. Erst dieses sein Ziel in der entsprechenden Bitte macht es
zum Gebet.

Und nun die in neuerer Zeit oft mit Nachdruck in die Mitte gestellte Anbetung! Was kann da-
mit gemeint sein? Die Zuwendung zu Gott als solche offenbar, das Stillstehen vor seiner Gott-
heit und ihrer Majestat, die Betrachtung ihrer Hohe und Tiefe, der Ausdruck der volligen, de-
mutig staunenden, freudig und doch auch erschreckt tberraschten Unterwerfung ihm gegen-
uber. Es wird im rechten Gebet zweifellos auch darum gehen missen. Und es wird auch von
daher, dal} das rechte Gebet immer auch Anbetung ist, daflir gesorgt sein, dal es als Bitte in
den notigen Schranken lauft. Aber man sehe wohl zu! Die Sache ist gerade in der Betonung,
in der sie heute empfohlen wird, nicht unzweideutig. Gemeint [110] ist doch nicht etwa die
Zuwendung zu einem Deus absconditus in seiner nackten Majestét, doch nicht etwa der be-
kannte Gotzenkult des «Heiligen», das als solches, in seiner Fremdheit und Abgezogenheit, in
seiner Negativitat das fascinosum und tremendum ware, dem der Gottesdienst und dem das
Gebet (in Form einer letzten feierlichen Erstarrung) eigentlich zu gelten hatte! Soll hier nicht
dieses Uble gemeint sein, dann mufB gemeint sein: die Zuwendung zu dem Deus revelatus, der

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 12 16.04.2022



der Gott alles Trostes und der Vater aller Barmherzigkeit ist. Geht es aber um ihn, dann gibt
es im Gebet eine abstrakte Anbetung ebenso wenig, wie es da einen abstrakten Dank und eine
abstrakte BufRe geben kann. Dal unser Bitten nur in Anbetung geschehen kann, muf dann hei-
Ren: es mul an diesen Gott, an eben den gerichtet sein, der uns die wunderbare Freiheit, Er-
laubnis und Aufforderung dazu gibt. Es muR Gott als Gott, das heil3t aber als Vater und Hei-
land gelten lassen. Es muf3 also wie der Dank und wie die Buf3e einmiinden in die Bitte. Denn
wie kann man diesen Gott als Gott gelten lassen, vor ihm Halt machen, ihn furchten und lie-
ben — wie kann man also anbeten, ohne eben das zu tun, was dieser Gott vom Menschen ha-
ben will? Wie kann man ihn anders ehren, preisen und riithmen, als indem man als Bittender
Alles von ihm erwartend, und darum ihn um Alles angehend, zu ihm kommt?

Es ist klar, daB mit dem Allem nicht bezweifelt und nicht bestritten sein soll: das rechte Gebet
ist auch Dank-, auch Bul3-, auch Anbetungsgebet. Es mul} aber feststehen: es ist entscheidend,
es ist in seiner Mitte, es ist in dem, was es zum Gebet macht, Bitte, und nur als Bitte dann
auch Dank, BuRe und Anbetung. Es sind alle jene anderen Elemente diesem Einen gegenuiber
nicht selbstandig, sondern sie sind Elemente dieses Einen: des Bittgebetes.

Wir reden vom Bittgebet und also von der uns von Gott befohlenen und an Gott gerichteten
Bitte. Naturlich nur um dieses Befehlshabers und um dieses Adressaten willen kann sie die
Mitte des Gebetes bilden, ohne daR das, wie ein anderer naheliegender Einwand lauten kénn-
te, «geféahrlich» werden konnte: gefahrlich fur die Reinheit und Heiligkeit des Gebets nam-
lich. Es ist ja, wie wir eben sagten, schon so, dal3 unser Bitten als solches immer der Buf3e und
der Vergebung bedurftig sein wird. Rom. 8, 26 bleibt ja wahr: «Wir wissen nicht, was wir bit-
ten sollen, wie sichs gebuhrt.» Um was kdnnte der Mensch Gott nicht alles bitten mégen? Der
ganze menschliche Egoismus, die ganze menschliche Sorge und Begierde, Lust und Leiden-
schaft oder mindestens die ganze menschliche Kurzsichtigkeit, Unvernunft und Dummbheit
konnte ja hier — und das auch noch auf gottliches Gebot hin! — (wie die Abwésser der chemi-
schen Fabriken zu Basel in den Rhein!) in das Gebet einstromen wollen. Und was soll wer-
den, wenn nun ausgerechnet dies, unser so armseliges und verdachtiges Bitten, das Wesen des
Gebets ausmachen soll? Aber wenn Gott hier nicht angstlich ist, brauchen wir es wohl auch
nicht zu sein. Von einigen kleineren, aber sicher wirksamen Katalysatoren des [111] mensch-
lichen Bittens haben wir ja schon gesprochen: zum rechten Gebet gehort der Dank, gehort die
BuRe, gehort die Anbetung. Wo diese Elemente wirksam werden, da kann es nicht fehlen, daf}
ein jedes von ihnen in seiner Weise zur Reinigung unseres Bittens, zur Ordnung und L&ute-
rung schon unseres Entbehrens und Begehrens beitragen wird. Und der groRe Katalysator, im
Blick auf den man die Angst vor jener Gefahr génzlich fahren lassen darf, besteht eben darin,
dal3 es ja nicht um irgend ein, sondern um das auf Gottes Gebot an Gott sich richtende Bitten
geht. Wir dirfen jetzt noch einmal an die Intervention Jesu Christi und des Heiligen Geistes
denken, die unser menschliches Bitten zu einer Teilbewegung in diesem von Gott ausgehen-
den und zu Gott zuriickkehrenden Kreislauf macht. Eben damit ist aber daftr gesorgt, dafd es
an der Heiligung unseres an sich gewif3, auch wenn wir beten, sehr unheiligen Tuns nicht feh-
len wird. Es darf dann jenes Einstromen des Menschlichen, Verkehrten und Bornierten in un-
ser Gebet wohl stattfinden. Wie wir sind, so sollen wir ja kommen und Gott weil3 wohl, wie
wir sind. Indem aber unser Bitten seinem Befehl folgt und indem es sich an ihn wendet, ist es
unvermeidlich, daB es geordnet und geldutert wird. Was wir im Gehorsam gegen sein Gebot
und darum im Dank, in der BuRe und in der Anbetung zu bitten verantworten zu kénnen mei-
nen, um das dirfen wir bitten, um das sollen wir ohne alle Furcht bitten, und wére es so etwas
wie die Befreiung from this untimely rain, um die ein amerikanischer Armeefihrer wahrend
der Ardennenoffensive 1944 gebetet haben soll! Denn sollten wir uns in dieser Meinung tau-
schen, sollten wir diese und diese Bitte, so wie sie in unserem Herzen und auf unseren Lippen
lautet, in Wahrheit nun doch nicht im Gehorsam tun und also in Wahrheit nicht verantworten
konnen, dann gibt ihr Gott selbst, indem er sie entgegennimmt, wie sie lautet, die reine und

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 13 16.04.2022



heilige Gestalt, den geordneten und gelduterten Sinn, den sie in unserem Herzen und Mund
noch nicht hatte, dann versteht er uns besser als wir uns selbst verstehen, dann wird also auch
von dieser Seite durch seine Gnade gut gemacht, was wir nicht gut machen. Es bedarf wohl
kaum der Feststellung, daR es sicher nie ein menschliches Bitten geben wird, das der effekti-
ven und endgdiltigen Zurechtbringung auch von dieser Seite, durch die reinen Hande, mit de-
nen Gott es entgegennimmt, nicht bedirfte. Wir sind darauf angewiesen, dafl Gott gut macht,
was wir auch im besten Fall strengster Selbstpriifung vor seinem Angesicht nicht gut machen.
Wir dirfen uns aber auch daran halten, daB er das tun wird. Eben darum diirfen und sollen wir
ohne alle Furcht bitten. Wir durrfen es dann, wenn wir uns der Ordnung und Lauterung unseres
Bittens auf unserer Seite treulich unterzogen, wenn wir uns also die Priifung unseres Bittens
durch die Gehorsamsfrage und wenn wir uns dem Dank, der Buf3e und der Anbetung, ohne
die es kein rechtes Gebet gibt, nicht entzogen haben, wenn wir der einen Gnade Gottes, um
[112] die es ja auch auf dieser unserer Seite geht, gefugig waren. Wir empfehlen uns ja eben
damit derselben Gnade auch auf Gottes Seite.

Und wenn das Alles gesagt ist, miissen wir auf den Anfang zuriickkommen, muf} es dabei
bleiben, dafll das Gebot von uns will, daB wir Gott bitten. Alles, was erklérend, was als Vorbe-
halt und Abgrenzung zu diesem Bitten zu sagen ist, kann das nicht aufheben, kann das nur un-
terstreichen, dal? wir Gott bitten sollen: im Gehorsam und darum demiitig, bereit, uns belehren
zu lassen, bereit, manches nicht zu bitten, was wir wohl eigentlich gerne erbeten hétten, bereit,
Manches anders zu bitten, als wir es von uns aus zundchst wohl getan hatten, bereit, Manches
zu bitten, tber dessen Notwendigkeit wir uns urspriinglich nicht im Klaren waren — und de-
mitig auch im Gedanken daran, dal’ auch unser reinstes Bitten der Bereinigung durch den, der
es uns gebietet und der es entgegennehmen will, gar sehr bedurftig, ganzlich auf sie angewie-
sen ist. Aber eben weil im Gehorsam getan, darf und muR es auch ein offenes, unser Bedirfen
wirklich aussprechendes, ein angesichts aller nétigen Reserven freies, frohliches und kiihnes
Bitten sein. Als solches und nur als solches erflllt es das Gebot. Ob es als solches den Kern
und Stern unseres Gebets bildet, das ist die Frage, die wir uns stellen mussen. Sie ist das
zweite Kriterium des rechten Betens.

3. Das Wort «Wir», das nun 6fters angewendet wurde, hat nicht homiletischen, sondern onto-
logischen Charakter. Wer betet? «Wir», von denen Ich einer bin, oder: Ich als Einer in der Ge-
meinschaft, in der Einheit der «Wir»! Die Frage, die hier als drittes Kriterium anzuwenden ist,
ist die Frage an jeden Einzelnen, ob und inwiefern er Einer von diesen «Wir» ist. Denn das
Bitten, das das Wesen des Gebets ausmacht, ist das Bitten dieser «Wir». Wer aber sind diese
«Wir»?

Es handelt sich offenbar um die «Wir», von denen in der Anrede des Unser Vaters die Rede
ist: «Unser Vater in den Himmelnx». Die Feststellung ist nicht unwichtig, dal? diese erste Per-
son Pluralis in den ersten drei Bitten des Unser Vaters unsichtbar wird, um nachher, in den
drei letzten, in verschiedenen Wendungen nicht weniger als acht mal wieder aufzutauchen.

Man kann, wer und was diese «Wir» sind, folgendermal3en angeben: «Wir» sind die Men-
schen, die «mit Jesus von Nazareth sind», die ihn an ihrer Spitze haben, die ihm auf Grund
seiner Berufung, Einladung und Aufforderung nachfolgen, die von ihm auch dazu aufgefor-
dert sind, mit ihm zu beten. «Wir» sind die Menschen, die durch dieses ihr gemeinsames
Haupt und durch sein Geheif3 auch unter sich zusammengeschlossen, ja verbriidert sind, die
also auch in der Einsamkeit des Einzelnen von ihnen gemeinsam, die grundsatzlich dasselbe,
die miteinander und gegenseitig fiireinander beten und bitten. «Wir» bilden aber darum keinen
nach auflen abgeschlossenen Kreis, «wir» sind vielmehr der uns umgebenden Menschenwelt
aufs intimste verpflichtet. «Wir» sind ndmlich gerade darin [113] unter uns zusammenge-
schlossen und verbridert, um fur diese unsere Umwelt einzustehen, um unseren Herrn in ihrer

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 14 16.04.2022



Mitte und um sie vor unserem Herrn zu vertreten. «Wir» haben vor unserer Umwelt nur dies
voraus, dal3 wir wissen, dal3 er unser, aber auch ihr Herr ist, da3 wir von dem Zugang zu Gott,
den er fur uns und fir sie eroffnet hat, Gebrauch machen durfen. «Wir» dirfen in der Mitte
der Anderen glauben, wahrend sie das noch nicht tun. Und so dirfen «wir» auch in ihrer Mitte
beten und also bitten, wahrend sie das noch nicht tun. «Wir» tun das also vorlaufig an ihrer
Stelle. «Wir» halten damit einen Posten, den sie noch nicht bezogen, vielleicht auch wieder
verlassen haben. «Wir» tun das flr unseren, fiir den von uns erkannten Herrn und eben damit
fiir sie, deren Herr er ja auch ist, obwohl sie ihn noch nicht erkennen. «Wir» beten also antizi-
pierend auch mit ihnen und jedenfalls auch fir sie, indem wir miteinander, fireinander und
fur uns selber beten.

Das sind die «Wir», welche beten und also bitten: diese unter sich Zusammengeschlossenen
und gerade so fur Alle Aufgeschlossenen. Das ist die christliche Gemeinde. Wie der Feiertag
ihr Tag und wie das Bekenntnis ihr Bekenntnis ist, so ist auch das Gebet das Gebet der christ-
lichen Gemeinde. Es hat dieses partikulare Subjekt. Und die Frage nach dem rechten Gebet ist
immer auch die Frage, ob und inwiefern der einzelne betende Mensch zu diesem partikularen
Subjekt, zu diesem besonderen «Wir» gehort. Und nun ist gerade das die Frage nach dem
wahrhaft universalen Charakter seines Tuns. Gerade das unterscheidet sein Beten von einer
religiésen Privataktion. Gerade das nimmt ihm den egoistischen Charakter, den es an sich, als
Aussprache seines personlichen Entbehrens und Begehrens, als seine personliche Bitte haben
kénnte und mufte. Gerade das befreit sein Bitten, macht es zu einer echt menschlichen Ak-
tion. Weil ja eben jenes partikulare Subjekt, die Gemeinde, nur stellvertretend glaubt, betet
und bittet fur das universale Subjekt, fur die Menschheit, fir die Welt, weil ja eben die in ihr
Zusammengeschlossenen auch in ihrem Bitten nur die fur Alle, fir die ganze Kreatur Aufge-
schlossenen sein kdnnen. Wer in der Gemeinde bittet, der bittet mit den Briidern, mit denen
zusammen er den einen Herrn tber Allen erkennt. Er betet insofern auch immer fiir seine Bri-
der, als sein personliches Bitten das ihrige ergénzt, sein Beitrag ist zur Konstitution jenes gan-
zen partikularen Subjektes und zum Geschehen des ihm aufgetragenen Gebetes. Eben indem
er in der Gemeinde bittet, bittet er aber antizipierend auch mit allen anderen Menschen und
jedenfalls fir sie, tut er als Einzelner eben das, was sie alle auch tun dirften und sollten, steht
er also nicht nur fir sich und nicht nur fir die Gemeinde in der Welt sondern fiir die Mensch-
heit und Welt im Ganzen vor Gott. Es bekommt also auch sein Bitten als Einzelner gerade
von daher tatséchlich universalen Charakter. [114]

Wir erkennen unter diesem Gesichtspunkt jedenfalls zwei Richtlinien zur Beantwortung der
Frage: um was es bei der an Gott zu richtenden Bitte des rechten Gebets auf alle Falle gehen
wird. Was bitten die «Wir», die das Subjekt dieses rechten Gebets sind? Was bittet die christ-
liche Gemeinde und in ihrer Mitte der rechte Beter? Zu einer eigentlichen Auslegung des Un-
ser Vaters, das eben darauf Antwort gibt, ist hier nicht Raum. Wir drangen seine Antwort auf
zwei Sdtze zusammen, die sich aus dem Unterschied der drei ersten und der drei letzten Bitten
klar ergeben:

Wir sind, indem wir unter jene «Wir» gestellt sind, in den drei ersten Bitten eingeladen und
aufgefordert, uns fur die Sache Gottes zu interessieren, mit unserem Bitten aktiv an ihr teilzu-
nehmen. Der Gott, der in Jesus Christus Gewalt hat und offenbar ist, der uns durch ihn gebie-
tet, ihn als unseren Vater anzurufen, ist laut der drei ersten Bitten des Unser Vaters kein einsa-
mer, kein solcher Gott, der allein wirken, schaffen, kdmpfen und siegen, regieren und trium-
phieren will. Er will — das ist die eine Seite des Geheimnisses seiner Gnade — dal? seine Sache,
die als solche von ihm gefiihrt wird, als solche ganz in seiner freien und méchtigen Hand ist,
nun doch nicht nur die seinige, sondern auch die unsrige sei. Er will nicht ohne uns Gott sein
und als solcher existieren. Er ruft uns an seine Seite. Er ruft uns dazu auf, seine Absichten und
Ziele zum Gegenstand unseres eigenen Begehrens zu machen. Er rechnet also nicht mit unse-

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 15 16.04.2022



rer Gottlosigkeit. Er rechnet uns zu sich. Er appelliert an unsere Zugehérigkeit zu ihm. Er ver-
steht uns von dieser Zugehdrigkeit her, und er befiehlt uns von daher zu wiinschen, zu wollen,
zu bitten: daB sein Name geheiligt werde, sein Reich komme, sein Wille geschehe. Er bedarf
unserer nicht. Er verlangt also nicht unsere Mitarbeit an seinem Werk. Er erhebt uns nicht zu
Mitgottern und Mitschopfern oder zu kreattrlichen Mitverséhnern und MiterlGsern. Er vergibt
sich selbst nichts und er Gberlastet auch uns nicht. Er will und verlangt das von uns, was uns
ihm gegentiber zukommt und also eben unser Bitten: aber wirklich zuerst und grundlegend
unser Bitten um den Fortgang und Sieg seiner eigenen Sache. Das ist vor ihm und also in
Wahrheit der Mensch selbst, der Mensch ohne Maske: der Mensch, der eben dieses Bedurfnis
hat, daR er, Gott, sich als Gott grol3 erweise, recht behalte, zu seiner Ehre komme, dal} sein
Wort zu Ende gesprochen und zu Ende gehort werde. Dal3 der Mensch dieses Bediirfnis aus-
spreche und zum Inhalt seiner Bitte mache, das ist Gottes Gebot in seiner grundlegenden Ge-
stalt. Denn das ist des Menschen bescheidene Beteiligung am Werk Jesu Christi, in welchem
es ja geschehen ist, dald er, dieser Mensch, die Sache Gottes ganz und gar zu seiner eigenen
gemacht hat. Ohne diese Teilnahme an seinem Werk kdnnten wir nicht zu den «Wir» gehdren,
an deren Spitze Er steht! Gehdren wir zu diesen «Wir», dann kann es nicht anders sein, als
dal’ uns diese Teilnahme eigenstes [115] Bedurfnis ist. Es ist also nicht an dem, dal} wir uns in
den drei ersten Bitten gewissermafen noch aullerhalb des Bereichs unseres eigensten Beddr-
fens und also Bittens befanden. Nicht an dem, dal3 Gottes Menschenfreundlichkeit wohl erst
nachher zum Durchbruch kdme, wenn es uns endlich erlaubt wird, mit dem, was wir fiir uns
haben mdochten, herauszuriicken! Sondern das eben ist der grundlegende Beweis von Gottes
Menschenfreundlichkeit in dieser Sache, daf er sein eigenes Anliegen zum unsrigen gemacht
sehen will, daf? er uns — wo Alles dagegen spricht, dal wir so gesinnt sein kdnnten — so ver-
steht, dal’ er unserem gleichgultigen und trotzigen Herzen gerade dieses Bedrfnis zuspricht,
uns gerade diese Bitte auf die Lippen — auf unsere zu so ganz anderen Wunschen eifrig geoff-
neten Lippen! — legt, uns zuerst an seine Seite zieht, um uns dann, als den dahin Gestellten, zu
erlauben, unsere Anliegen zu den seinigen zu machen. Hier, in diesen drei ersten Bitten, wird
ubrigens auch der universale Charakter gerade der partikularen Bitte der christlichen Gemein-
de und auch des persénlichen Bittens jedes Einzelnen in der Gemeinde offenbar; denn hier
wird ja ausdriicklich um das gebetet, was die ganze Menschheit, was die Welt nétig hat, was
schlechterdings Allen zugute kommt. Sind diese drei Bitten vorangegangen, dann wird der-
selbe universale Charakter auch den drei folgenden, wo er so ausdriicklich nicht sichtbar sein
kann, eigen sein. Sie missen aber eben vorangegangen sein. Sie sind keine bloRRe Einleitung,
nach der man erst zur Sache k&me. Sie machen das menschliche Bitten zum rechten Gebet,
zum Gebet der christlichen Gemeinde, zum christlichen, zum partikularen und gerade so zum
universalen Gebet. Und sie entsprechen direkt der Gnade des gottlichen Gebots: der Freiheit
und Rickhaltlosigkeit, in der Gott den Menschen, indem er ihn bitten heift, in die Gemein-
schaft mit sich selber aufnimmt.

Die drei letzten Bitten des Unser Vaters sind die Umkehrung und Konsequenz der drei ersten:
Die «Wir» treten jetzt in den Vordergrund. Weil und indem sie eingeladen und aufgefordert
sind, sich bittend fir die Sache Gottes zu interessieren, aktiv an ihr teilzunehmen, darum auch
dazu: Gott zu bitten, sich seinerseits fiir ihre Sache zu interessieren, ihn um seine aktive Teil-
nahme an ihr anzugehen. Will Gott als der Schopfer nicht Gott sein ohne den Menschen, so
kann der Mensch als Geschopf nicht Mensch sein ohne Gott. Seine Sache waére verloren,
wenn Gott sie nicht zu der seinigen machte. Es versteht sich aber nicht von selbst, dal er das
tut. Der Mensch hat seine Gnade nicht in der Tasche. Sie wére nicht Gnade, wenn sie nicht
immer wieder zu erbitten wére. Darum geht es, wenn er in der Gemeinschaft jener «Wir» um
sein tagliches Brot, um die Vergebung seiner Schulden, um die Bewahrung vor der Versu-
chung zu bitten aufgefordert wird. Diese Bitten sind an ihrem Ort so unentbehrlich und sie fal-
len genau so unter das Gebot wie die drei ersten. Der Mensch [116] selbst, der Mensch ohne
Maske, wie Gott ihn im Gebet haben will, ist der Mensch, der durchaus auch seine eigene, in

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 16 16.04.2022



diesen drei letzten Bitten umschriebene Sache hat. Hatte er sie nicht, hatte er keine eigenen
Bedurfnisse und Anliegen, so wére er nicht der Mensch, den Gott als eigenes, von ihm ver-
schiedenes Wesen gewollt und geschaffen hat. Es kann nicht darum gehen, dal} des Menschen
eigene Sache unter den Tisch falle. Es geht vielmehr darum, dal? sie dadurch zu Ehren kom-
me, dal’ Gott sie zu der seinigen macht. Es geht, indem wir ihn darum bitten, daf er das tue,
wieder um unsere bescheidene Beteiligung am Werk Jesu Christi selber — nur jetzt im umge-
kehrten Sinn: Im Werk Jesu Christi ist es ja geschehen und erfillt, daf Gott sich die Sache des
Menschen zu eigen gemacht, sie nicht nur gerettet, sondern zum Sieg geftihrt, mit seiner gott-
lichen Herrlichkeit umkleidet hat. Ohne das Licht dieser Herrlichkeit auch auf unserem
Menschsein, ohne Teilnahme am Sieg Jesu Christi kénnen wir nicht zu den «Wir» gehdéren, an
deren Spitze er steht. Gehdren wir zu ihnen, dann missen wir auch nach dieser Teilnahme an
ihm begehren. Eben um recht an der Sache Gottes teilzunehmen, bedurfen wir des Einstehens
Gottes fur unsere Sache. Eben darum will auch dieses (in jeder Hinsicht im Blick auf Alles,
was unser Menschsein vor Gott ausmacht) erbeten sein. Wir bitten also nicht auf einer ande-
ren, sondern auf derselben Linie wie in den drei ersten Bitten, wenn wir um das bitten, was
wir fir uns selbst nétig haben. Wir haben es ja gerade dazu nétig, um zu Gottes Ehre (bittend
um die Heiligung seines Namens, um das Kommen seines Reiches, um das Geschehen seines
Willens) da zu sein. Von daher die Freiheit, die Kiihnheit, der Trotz, Gott nun auch wirklich
fiir uns, als unseren Beistand und Helfer, als den Geber der guten Gaben, die wir brauchen, in
Anspruch zu nehmen. Und eben von daher verliert dann auch dieses Bitten den Charakter des
bloR Privaten, erhebt sich das personliche Anliegen zum Anliegen der christlichen Gemeinde
und dieses zum Anliegen der ganzen Menschheit, aller Kreatur. Der Mensch darf von daher
auch sein eigenes Bedurfnis haben. Sein Entbehren und Begehren ist dadurch gerechtfertigt,
dal3 er laut der ersten drei Bitten, indem er betet, in Gottes Dienst steht. Die ganze Kreatur
durfte und miRte, verstiunde sie sich selbst als Bitte um den Triumph der Sache Gottes, auch
eine einzige Bitte eben darum sein, dal} Gott sich ihrer Sache annehmen mdchte. Die christli-
che Gemeinde, jeder einzelne Christ aber ist gerade in den drei letzten Bitten des Unser Vaters
der Wortfuhrer, der dieses gerechtfertigte Anliegen jedes Menschen, der ganzen Kreatur, zur
Aussprache bringt. Wir haben uns dieses Anliegens nicht zu schdmen, wir befinden uns nicht
auf einer unteren Stufe, nicht in einem anderen niederen und verganglichen Bereich, wenn wir
es zur Aussprache bringen.

So steht uns, was wir bitten sollen und dirfen, im Werk Jesu Christi in geschlossener Einheit
vor Augen: es darf und muf3 uns dabei immer [117] um Gottes Ehre und immer um unser ei-
genes Heil gehen. Wir haben uns nur an diese Einheit zu halten, dann gehdren wir zu den
«Wir», deren Gebet das rechte Gebet ist.

4. Das rechte Gebet ist das seiner Erhérung gewisse Gebet. Unter Erhoérung ist zu verstehen:
die Aufnahme und Hineinnahme des menschlichen Bittens in den Plan und Willen Gottes und
also das der menschlichen Bitte entsprechende gottliche Reden und Tun. Und die Gewil3heit
des Gebets ist die in und mit der menschlichen Bitte vollzogene zuversichtliche Antizipation
solcher Erhoérung: die GewilBheit, dal die an Gott gerichtete Bitte, indem sie ihm gegeniber
laut wird, von ihm nicht nur vernommen wird, sondern unfehlbar in seinen Plan und Willen
Ubergeht, dal3 es ihr also an dem ihr entsprechenden goéttlichen Reden und Tun nicht fehlen
kann. Selbstverstandlich hat diese Gewil3heit, da ihr Gegenstand ja das Verhalten des souvera-
nen Gottes ist, den Charakter der Hoffnung. Sie kann aber als solche dem menschlichen Bitten
nicht nur vorangehen oder erst nachfolgen. Es geht vielmehr darum, dal? das menschliche Bit-
ten ganz und gar unter der Bestimmung dieser Hoffnung geschehe. Und es geht darum, dal3
diese Hoffnung, gerade weil und indem sie sich auf Gott richtet, ihrerseits den Charakter einer
Gewil3heit ohne Vorbehalt und Riickfrage und also in keinem Sinn den Charakter eines Prob-
lems, einer offenen Frage habe. Bitten ist ein gerade im Blick auf die gottliche Erhérung vol-
lig unproblematisches Tun; sonst kann es die Bitte des rechten Gebets nicht sein. Problema-

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 17 16.04.2022



tisch kann hier immer nur das sein, ob unser Bitten eben dieses vollig unproblematische Tun
ist.

Wir erinnern uns, wie Matth. 7, 7 f. menschliches Bitten und gottliches Geben, menschliches
Suchen und géttliches Findenlassen, menschliches Anklopfen und gottliches Auftun in einem
Atemzug genannt und offenbar als ein in sich notwendiger Zusammenhang beschrieben wird.
Und in der Fortsetzung v 9 f. wird daran erinnert, wie auch der bdse Mensch seinem bittenden
Sohn schwerlich statt eines Brotes einen Stein oder statt eines Fisches eine Schlange geben
wird. «Um wieviel mehr wird euer Vater in den Himmeln denen Gutes geben, die ihn bitten!»
Der ebenso enge Zusammenhang zwischen der menschlichen und der gottlichen Bewegung
Ps. 91, 14 f. ist hier zu bedenken: «Weil er an mir hangt, will ich ihn erretten, will ihn schit-
zen, denn er kennt meinen Namen. Er ruft mich an und ich erhére ihn. Ich bin bei ihm in der
Not, reiRRe ihn heraus und bringe ihn zu Ehren. Ich séttige ihn mit langem Leben und lasse ihn
schauen mein Heil.» Dazu Ps. 145, 19: «Er erfullt der Gottesfurchtigen Begehr, er hort ihr
Schreien und hilft ihnen.» Und es klingt wie eine Antwort darauf: «Das ist die Zuversicht, die
wir zu ihm haben, dal} er uns hort, wenn wir etwas bitten nach seinem Willen. Und indem wir
wissen, daf} er hort, was wir bitten, wissen wir 6Tt £yopev T aitpota 6 NTNKOUEV G’ odOTOD»
(1. Joh. 5, 14 f.). Oder in der imperativischen Fassung voll Mr. 11, 22 f.: «Habt Glauben an
Gott! Wahrlich, ich sage euch: Wer zu diesem Berge sagt: Hebe dich und wirf dich ins Meer!
und zweifelt nicht in seinem Herzen, sondern glaubt, dal? das, was er sagt, geschieht, dem
wird es zuteil werden. Darum sage ich euch: Alles, was ihr betet und bittet — motevete 611
gndPetexal Eoton Uiv.» Aber auch die scharfe Warnung Jak. 1, 5 f. ist hier zu horen: «Wenn
es Jemandem voll euch an Weisheit mangelt, der erbitte sie von Gott, der Alles ohne weiteres
gibt und ohne Schelten, und es wird ihm [118] gegeben werden. Er bitte aber im Glauben und
zweifle nicht! Denn der Zweifler gleicht der vom Winde bewegten und getriebenen Welle des
Meeres. Ein solcher Mensch erwarte nicht, dal3 er vom Herrn etwas empfangen werde: er, der
avnp dtyvyoc, der in allen seinen Wegen Unbestindige!»

Die Reformatoren standen also schon auf gutem Grund, wenn sie jene Gewil3heit nicht nur als
eine lobenswerte, aber fakultative Eigenschaft, sondern als eine conditio sine qua non des
rechten Gebets beschrieben haben. Man kann nicht «auf ungewil3 beten», schreibt Luther im
GroRen Katechismus. Denn indem uns zu beten befohlen ist, ist uns nicht nur gesagt, daf® un-
ser Bitten Gott wohlgefallt, sondern auch dies, dal3 er uns gewahrt, was wir bitten. «Solches
kannst du ihm aufriicken und sprechen: Hie komme ich, lieber Vater, und bitte nicht aus mei-
nem Firnehmen noch auf eigene Wurdigkeit, sondern auf dein Gebot und Verheil3ung, so mir
nicht fehlen noch ligen kann. Wer nun solcher VerheilRung nicht glaubt, soll abermal wissen,
dal3 er Gott erziirne als der ihn aufs héchste verunehret und Liigen strafet.» Und so hat Calvin
(Katech. 1542 Fr. 248) gefragt: Quand nous prions Dieu, est-ce a 1,aventure, ne sachant point
si nous profiterons ou non? ou bien si nous devons étre certains, que nos prieres seront
exaucées? und hat geantwortet: Il nous faut toujours avoir ce fondement de nos prieres, qu’el-
les seront regues de Dieu et que nous obtiendrons ce que nous requerons, entant qu,il sera ex-
pédient ... Car si nous n’avons fiance en la bonté de Dieu, il nous est impossible de 1,invoquer
en vérité. Und vielleicht das Stérkste, was in dieser Richtung gesagt worden ist, steht in der
letzten (129.) Frage des Heidelberger Katechismus (zur Erklarung des Wortleins Amen):
«Amen heifdt: das soll wahr und gewil sein. Denn mein Gebet viel gewisser von Gott erhoret
ist, denn ich in meinem Herzen fuhle, dal? ich solches von ihm begehre.» Ein Satz, der vom
Cartesianismus offenbar noch ganz unangekréankelt ist! Nicht unser Gebet ist das Sichere und
die Erhdrung das Unsichere, sondern genau umgekehrt: man kann am Wert, an der Kraft, an
der Aufrichtigkeit seines Bittens, man kann aber nicht an seiner Erhérung zweifeln. Wird un-
sere Bitte als solche je etwas Anderes als eine schwache und armselige Sache sein? Nun, wir
sind nicht aufgefordert, an ihre Kraft und an ihren Reichtum — wir sind aber aufgefordert,

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 18 16.04.2022



daran zu glauben, daf es von Gott erhdrt wird, ja, indem wir bitten, schon erhdrt ist: &yopev,
énaPete. Weil es erhort wird, beten wir, nicht weil wir so gut darum zu bitten wissen.

Aber auf was beruht und wie entsteht die nach jenen biblischen Texten und nach dieser refor-
matorischen Auslegung so unbedingt geforderte Gewil3heit? Wie kommen wir dazu, den In-
halt unserer menschlichen Bitten so kilhn — und eben: so unproblematisch — in unsere Hoff-
nung auf Gott, ja in den Willen Gottes selbst hineinzutragen? Was heif3t hier glauben? Um
den Versuch eines Briickenschlags ins Dunkle und Leere hinaus, um irgend eine titanische
Trotzbewegung kann es sich naturlich nicht handeln. Sie kdnnte nur auf eine ohnmachtige
Herausforderung Gottes hinauslaufen und mite schnell genug in sich zusammenbrechen. Der
Glaube muf auch hier seinen Grund haben. Er hat ihn aber auch. Wir nehmen jetzt die Er-
kenntnis unserer vorangehenden (dritten) Uberlegung auf: der rechte Beter und also der, der in
solcher GewiBheit der Erhdrung betet, gehort zu den «Wir», zu dem Leib, dessen Haupt Jesus
Christus ist. Aber eben «in Christus», in der Gemeinschaft des Heiligen Geistes und also in
der Gemeinschaft mit ihm ist der Beter von Gott und ist Gott von ihm nicht getrennt. In Jesus
Christus ist der Mensch vielmehr von Ewigkeit her mit Gott, ist Gott von Ewigkeit her mit
dem Menschen verbunden. [119] Und nun durfen «wir» mit ihm, ihm nachbeten: die groRe
Bitte, die er als Mensch in dieser Verbindung mit Gott, zu ihrer Begriindung, Befestigung, Er-
neuerung und Bewahrung in seinem Gehorsam, in seiner ganzen Existenz, im Werk seines Le-
bens und Sterbens zusammengefalt im Unser Vater als Bitte fiir die Sache Gottes und fur die
des Menschen — gesprochen hat und zur Rechten Gottes noch spricht. Wir bitten comme par
sa bouche (Calvin). Tun wir aber das, beten wir als die zu ihm Gehérigen und also im An-
schluB an sein Bitten, dann heil3t das — und das ist der Grund des Glaubens und seiner GewiR-
heit der Erhdrung — daB wir Gott, indem wir zu ihm beten, zum vornherein auf unserer Seite
haben und unsererseits zum vornherein auf Gottes Seite stehen und also auch seiner Erhérung
unseres Betens zum vornherein gewif3 sein dirfen, aber auch mussen. Gott ist in seinem Sohn
Mensch geworden und also tatsachlich auf unsere Seite getreten, unser Bruder geworden. Und
wir sind in seinem Sohn tatséchlich als dessen Bruder an die Seite Gottes erhoben. Wenn ihn
nun der Sohn bittet, wie sollte ihn da der Vater nicht horen? Wie sollte mit seinem Bitten die
Erhorung nicht schon auf dem Plan sein? Wie sollte aber der Vater die nicht auch héren und
erhdren, die sein Sohn die Seinigen nennt, die mit seinem Sohn zusammen seine Kinder sind,
die ihn mit seinem Sohn zusammen bitten, mit denen und fir die der Sohn bittet? Wie sollte
da zwischen Bitte und Erhérung auch nur das kleinste Intervall stattfinden? Indem Jesus Chri-
stus bittet und indem wir es mit ihm tun, hat Gott sich selbst schon zum Garanten der Erho-
rung unserer Bitten gemacht, ja hat er sie schon erhort.

Wir folgen hier den spezifisch johanneischen Gedanken tber das Gebet «im Namen Jesu».
Das heil3t ja «in seinem Namen»: unter seiner Fiihrung und Verantwortung, in der Einheit un-
seres Bittens mit dem seinigen, im Gehorsam gegen die Aufforderung dieses einen Menschen,
aber nun auch getragen durch seine Kraft als die des Sohnes, durch seine Einheit mit dem Va-
ter. Darum Joh. 16, 23 f.: Wahrlich, wahrlich, Ich sage euch, wenn ihr den Vater etwas bitten
werdet, so wird er es euch um meines Namens willen geben. Bis jetzt habt ihr nichts erbeten
in meinem Namen. Bittet, so werdet ihr empfangen, damit eure Freude vollkommen sei.» Da-
rum Joh. 15, 16: «Ich habe euch erwahlt und habe euch dazu eingesetzt, dal? ihr hingeht und
Frucht traget und dal3 eure Frucht bleibe, damit euch der Vater gebe, um was ihr ihn in mei-
nem Namen bittet.» Und darum Joh. 14, 13 f.: «Was ihr in meinem Namen erbitten werdet,
das werde ich tun, damit der Vater im Sohne verherrlicht werde. Wenn ihr etwas bitten werdet
in meinem Namen, ich werde es tun.» Wobei es gewil} gut sein wird, sich durch Matth. 18, 19
f. an die Qualifikation der «lhr» erinnern zu lassen, zu denen und von denen das gesagt ist:
«Wiederum sage ich euch, wenn zwei von euch auf Erden darin tbereinstimmen werden, ir-
gend eine Sache zu erbitten, so wird sie ihnen zuteil werden von meinem Vater in den Him-

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 19 16.04.2022



meln. Denn wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter
ihnen.»

Der Einwand: wie Gott denn des Menschen Gebet erhéren kénne, ohne gewissermafen sein
Gesicht zu verlieren, sich dem Geschopf gegentiber etwas zu vergeben, sinkt, von da aus gese-
hen, wirklich in Nichts zusammen. Wenn es einen kiimmerlichen Anthropomorphismus gibt,
[120] dann die Zwangsvorstellung von der Unverénderlichkeit Gottes, die es ausschliefle, daf3
er sich durch sein Geschopf so oder so bestimmen lassen kdnne! Gott ist wohl unverénderlich,
aber unverénderlich in seiner Lebendigkeit, in der Barmherzigkeit, in der er sich seines Ge-
schopfes annimmt! Und eben darin besteht seine Majestat, besteht die Herrlichkeit seiner All-
macht und Souveranitat im Unterschied zu der Unbeweglichkeit eines hdchsten Gotzen: dal
er dem Bitten seines Geschépfes Raum geben kann in seinem Willen. Und tut er das nicht in
tiefster Ubereinstimmung mit sich selbst, indem er es ja eben da tut, wo er es in seinem Ge-
schopf mit sich selber, mit seinem lieben Sohn und den Seinigen zu tun hat? Es geschieht of-
fenbar in vollkommener Treue auch gegen sich selbst, wenn er das Geschopf — das Geschopf
in dieser Einheit mit sich selbst! —an seiner Allmacht und an seinem Werk, an der Erh6hung
seiner Ehre und an dessen eigenem Heil, indem er es bitten heif3t und indem er seinem Bitten
Erhdrung gewdhrt, aktiv teilnehmen laRkt, ihm im Gnadenreich und im Weltreich wahrhaftig
Raum an seiner Seite gibt. Gott kann nicht groRer sein als er es in Jesus Christus ist, dem
Mittler zwischen ihm und den Menschen. Und er kann in Jesus Christus nicht groRer sein als
darin, daf3 er die zu ihm Gehdrigen teilnehmen [&i3t auch an dessen koniglichem Amt und also
darin, daR er ihre Bitten nicht nur hért, sondern erhért. Und darum ist es kein Ubermtiger,
sondern ein von Herzen demiitiger — ist es nicht einmal ein besonders wagender, sondern der
ganz gewohnliche, schlichte, christliche Glaube, der sich daran halt und darauf pocht, daf3
Gott ihm gewahren werde, was er bittet, ja, dal? er ihm, indem er ihn bittet, das Erbetene
schon gewéhrt hat. Darum ist solcher Glaube aber auch durchaus keine Extraleistung, fakulta-
tiv fur religiose Virtuosen, sondern wirklich obligatorisch fur Jeden, der recht beten will. Je-
der Zweifel ware ja hier sofort ein Zweifel an Gott selbst, der nun einmal dieser lebendige
Gott, der in Jesus Christus mit seinem Geschopf in diese Gemeinschaft und in solchen Ver-
kehr getreten ist. Jedes Schwanken, alles Problematisieren ware ja hier die beleidigende Ver-
wechslung Gottes mit jenem unbeweglichen Gotzen. DaR man diesen vergeblich anruft, wird
seine Anbeter nicht wundern durfen. Es besteht demgegeniiber gerade die Ehrfurcht, die De-
mut vor Gott, die Unterwerfung unter seinen Willen darin, daR der Mensch den ihm angewie
senen Platz in jener Gemeinschaft mit Gott einnimmt, jenen Verkehr mit ihm aufnimmt, sei-
nen Befehl und seine Verheillung ganz ernst nimmt und also der Erhdrung seiner Bitte nicht
weniger gewil} ist als des Gottes, an den er sich wendet. Denn dieser Gott ist nicht nur beilau-
fig, sondern wesentlich, nicht nur vielleicht und in auBerordentlichen Fallen, sondern immer
der Gott, der die Gebete der Seinigen erhort.

Es darf noch einmal darauf hingewiesen werden, dal? Calvin (Fr. 248) und der Heidelberger
(Fr. 117) darin geradezu le fondement, den «festen Grund» des Gebets [121] Uiberhaupt gese-
hen haben, daR Gott den ihn Bittenden erhdrt — man bemerke: nicht in seinem Glauben daran,
sondern in dem objektiven Faktum seiner Erhdrung, das ja dann wohl mit dem objektiven
Faktum, daf es ihm von Gott geboten ist, ihn zu bitten (von dem wir unter Punkt 1 sprachen),
identisch waére. Es schiene dann nur paradox, wenn man sagte, dal} das menschliche Gebet in
der gottlichen Erhérung seinen Anfang nimmt. Und jedenfalls wiirde es dann in dieser Sache
besonders klar, dal3 das Evangelium und das Gesetz nicht zweierlei, sondern Eines sind.

Wir haben mit dem Hinweis auf die Gewil3heit der Entsprechung zwischen Bitten und Erho-
rung ein viertes Kriterium des rechten Betens festgestellt. Dal3 diese Gewil3heit mit einer be-
sonderen seelischen Warme, Intensitat und Aufregung des Gebets an sich nichts zu tun hat,
dirfte aus dem Gesagten klar geworden sein. Es kann nicht anders sein, als daR sie das Gebet

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 20 16.04.2022



dringlich machen wird. Aber seine Dringlichkeit ist die des den betenden Menschen dréangen-
den, treibenden, bewegenden Heiligen Geistes, der ihn immer noch tiefer, ernsthafter, grindli-
cher, in immer neuer Wendung und Beziehung in jene in Jesus Christus begriindete Gemein-
schaft mit Gott und von da aus in die Freiheit eines seiner Sache gewissen Bittens fuhrt: in die
Freiheit der Kinder Gottes und des ihnen gegebenen Rechtes. Wenn das auch seelische Erre-
gung nach sich ziehen kann, so muf3 es doch nicht so sein, so darf es doch mit keiner seeli-
schen Erregung verwechselt werden. Keine solche Erregung ist von uns verlangt, wohl aber
die zutiefst immer ruhige, friedliche und freudige Offenheit flr dieses Fiihren des Geistes. Er
fuhrt den Menschen bestimmt in jene Freiheit der Kinder Gottes und dazu, von deren Recht
Gebrauch zu machen. Der Mensch aber ist eben danach gefragt, ob er flir das Fiihren des
Geistes offen ist.

5. Wir fassen unter einem letzten Punkt Einiges zusammen, was zur Ethik des Gebets hin-
sichtlich seiner Form zu sagen und zu fragen ist. Entscheidend und umfassend wird hier auf
der ganzen Linie dies gelten mussen, dal3 auch die Form des Gebets unter der Gehorsamsregel
stehen muB, die gerade hier nur als Freiheitsregel verstanden werden kann. Welches diese Re-
gel ist, wissen wir nun: das Gebet beruht auf dem Gebot. Es ist Bitte. Es ist das Gebet der gan-
zen Christenheit. Es ist das seiner Erhérung gewisse Gebet. Auf alle Falle dieser Regel wird
auch die Form des rechten Gebets entsprechen miissen. Die Frage nach ihr ist zum Teil die-
selbe und zum Teil nicht ganz dieselbe, je nachdem es sich um das Gebet des Einzelnen oder
um das der versammelten Gemeinde handelt. Aber eine abstrakte Scheidung zwischen beiden
ist theologisch nicht moglich. Man wird hertiber und hiniiber zu bedenken haben: der Einzelne
ist Glied der Gemeinde und kann auch in seinem Privatgebet nur als solches recht beten. Die
Gemeinde aber besteht aus lauter Einzelnen und kann auch in ihrer Versammlung, soll sie
recht beten, nur die wirklichen Bitten dieser Einzelnen zur Aussprache [122] bringen. Man be-
denkt darum die verschiedenen Formprobleme des Gebets wahrscheinlich doch am besten un-
getrennt, aber immer im Blick nach beiden Seiten.

Zum Gemeinsamen des rechten Privat- und des rechten Gemeindegebetes gehort vor allem
dies, daf es als Bitte hier wie dort immer auch den Charakter der Firbitte haben wird. Das
folgt aus der Eigenschaft des einzelnen Beters als Glied der Gemeinde ebensowohl wie aus
der Eigenschaft jeder versammelten Gemeinde als einer Einzelgestalt der einen 6kumenischen
Kirche im engeren und weiteren Sinn des Begriffs, wie aus ihrer Aufgabe der ganzen, auch
und gerade der nichtkirchlichen Welt gegeniiber. Wir horten ja: Man kann fiir die eigene Sa-
che nicht vor Gott eintreten, ohne zuerst und vor allem fr die seinige, die die Sache der gan-
zen Gemeinde, der 6kumenischen Kirche, ja der ganzen Kreatur ist, einzutreten. Man wird ge-
rade fir seine eigene Sache dann recht, freudig und wirksam eintreten, wenn es in diesem gro-
Reren Zusammenhang geschieht.

Wo im Namen Jesu gebetet wird, da wird implizit oder explizit auch seine Bitte fur Petrus:
dal’ «dein Glaube» nicht «ausgehe» (Luk. 22, 32), als Bitte fur die Véter, Brider und S6hne in
der Gemeinde, fur alle ihre Glieder aufgenommen, aber auch jenes «hohepriesterliche Gebet»
in seinen zwei charakteristischen Stufen: «Ich bitte fur sie. Nicht fur die Welt bitte ich, son-
dern fur die, die du mir gegeben hast» (Joh. 17, 9) und dann dennoch: «Nicht fiir diese allein
aber, sondern auch fir die, welche durch ihr Wort an mich glauben, bitte ich» (Joh. 17, 20).
Und dann denke man an die Dringlichkeit, in der Paulus seine Gemeinden aufgefordert hat,
«hilfreich mitzuwirken durch das Gebet» (2. Kor. 1, 11), «dal} das Wort des Herrn laufen und
verherrlicht werden moge» (2. Thess. 3, 1), in ihren Gebeten vor Gott «mitzukdmpfen, fiir
ihn, «damit ich errettet werde von den Ungehorsamen in Judda und damit mein Dienst unter
den Heiligen in Jerusalem wohl aufgenommen werden méchte» (Rom. 15, 30 f.). Man denke
aber auch an Jak. 5, 16 f.: «Betet flreinander, damit ihr gesund werdet! Viel vermag das kréaf-
tige Gebet des Gerechten. Elia war ein Mensch von gleicher Art wie wir, und er betete, daB es

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 21 16.04.2022



nicht regnen sollte und es regnete nicht drei Jahre und sechs Monate. Und er betete wiederum;
da gab der Himmel Regen und die Erde liel? ihre Frucht hervorwachsen.» Man wird aber auch
die den Jingern befohlene Bitte fir die, die sie verfolgen — in der sie sich als S6hne ihres
himmlischen Vaters erweisen werden (Matth. 5, 44 f.) — schon wegen ihrer Nahe zu der Bitte
Jesu am Kreuz: «Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun!» (Luk. 23, 34) als
stérksten Hinweis auf diese Extensivitat des christlichen Betens verstehen missen. Und was
bedeutet es, wenn es im Nachsatz der flinften Bitte des Unser Vaters heif3t: «wie auch wir ver-
geben haben unsern Schuldnern», und wenn das Matth. 6, 14 (vgl. Mr. 11, 25) noch so auffal-
lend stark unterstrichen wird: «Denn wenn ihr den Menschen ihre Ubertretungen vergebt,
wird euer himmlischer Vater euch auch vergeben; wenn ihr aber den Menschen nicht vergebt,
wird euer Vater eure Ubertretungen euch auch nicht vergeben»? Kommt in der Wirkung nicht
auch das darauf hinaus, das christliche Gebet zu einem Akt zu gestalten, in welchem der Beter
solidarisch auch mit den Fernen und Fernsten tétig ist: zu einem comprehensiven Akt? — Eine
praktische Folgerung aus dem allem dirfte gewil? die Frage sein, ob die Firbitte nicht vor al-
lem in unseren Gemeindegottesdiensten viel regelmaiiger und markanter in die Erscheinung
treten miRte, als es heute der Fall ist, um dann von da aus viel mehr zu einer Regel auch des
privaten Gebets werden zu kénnen. [123]

Das rechte Gemeinde- und das rechte Privatgebet werden aber auch das gemeinsam haben,
dal3 sie beide jedenfalls auch Sache einer gewissen Disziplin sind. Man muf3 das zurtickhal-
tend sagen, weil man tatséchlich keine allgemein und keine absolut gultigen Regeln dieser
Disziplin aufstellen kann. Man muR aber auch das sagen: daR dem rechten Gebet, da es im
Gehorsam gegen Gottes Gebot geschieht, irgend eine Zucht und Ordnung auf keinen Fall feh-
len kann. Sie kann nie bloR von auf3en auferlegt sein. Sie kann sich auch nie absolut setzen
und verewigen wollen. Sie kann nur aus der Freiheit vor Gott stammen, die ja hier mit der ab-
soluten Bindung identisch ist. Aber eben aus der Freiheit vor Gott werden sich auch immer
wieder relative konkrete Bindungen ergeben.

Eine solche Bindung durfte daraus folgen, dal’ das Gebet nun einmal kein Zustand, sondern
ein Tun ist. Ist dem so, so kann es zwar — und das wird im Privatgebet die Regel sein — ein
stilles, ein schweigendes, es kann aber schwerlich ein wortloses, ein nicht in bestimmten Ge-
danken verlaufendes Gebet sein. Es wird stille oder laute Rede sein mussen.

Im Gottesdienst nun doch wohl laute Rede! Was der von den Quékern, von den Berneuche-
nern und anderen Sondergruppen her auch in weitere Kirchliche Kreise eingedrungene soge-
nannte «schweigende Dienst» eigentlich soll, hat uns noch niemand einleuchtend klar machen
konnen. DaR es «schdn» und allenfalls seelenhygienisch nitzlich sei, wenn eine ganze Kirche
voll Menschen fiinf Minuten lang gemeinsam schweigt, wird zwar behauptet. Man kann die
Sache aber auch als peinlich empfinden. Hat sie geistlichen Sinn? LaRt sie sich theologisch
begriinden und rechtfertigen? Widerstrebt sie nun nicht doch dem Wesen des Gottesdienstes
als Gemeindeversammlung, in der das Gebet gerade nicht doch wieder privatisiert werden, in
der also gemeinsam und darum in der einen oder anderen Form laut gebetet werden sollte?
Und verfihrt sie nicht zu der Vorstellung von einem wortlosen Gebet, das nun, alle Ausnah-
men vorbehalten, das rechte Gebet im Ganzen gerade nicht sein dirfte?

Eine andere Bindung kann sich einfach daraus ergeben, dal der Mensch das Gebet viel 6fter
notig hat, als er zum freien Formen eigener Gebetsgedanken und Gebetsworte fahig ist. Allge-
meiner gesagt: daraus, dal} er das Beten wie die ersten Jinger Jesu immer wieder lernen muf3.
Daraus folgt das relative Recht und die relative Notwendigkeit des formulierten Gebetes. Man
kann und mufR dieses Gbrigens besonders fir das gottesdienstliche Gebet auch von dem ge-
meindlichen Charakter des rechten Gebets her begriinden. Wenn Einer das Unser Vater betet,
so ist sein Beten jedenfalls &ulerlich sicherer getragen, geleitet und geschiitzt durch das Gebet

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 22 16.04.2022



Jesu selbst und sicherer in der Gemeinschaft des Betens der ganzen Christenheit, als wenn er
als betendes Individuum seine eigenen Wege geht. Ist das Unser Vater sicher nicht gemeint
als die allein in Frage kommende Formel, so wére es doch im gemeinsamen wie im privaten
Gebet unweise, sich seiner Herrschaft und seinem Dienst entziehen zu wollen.

In gebuhrendem Abstand ware sinngemaR dasselbe dann auch von anderen Formeln wie etwa
von denen zu sagen, die Luther im Anhang zu seinem Kleinen Katechismus [124] vorgeschla-
gen hat, so von den Ublichen Tischgebeten und so von den Formularen unserer kirchlichen
Agenden. Die Regel: lieber nach einer Formel als gar nicht! und: lieber mit der Formel in der
Gemeinde, als im freien Gebet auf irgend einem Separatweg! dirfte, ohne dal damit ein letz-
tes Wort gesagt sein soll, haltbar sein.

Eine weitere Bindung folgt aus dem Charakter des rechten Gebets als Bitte. Eine Bitte und
selbst eine Reihe von Bitten, wenn diese dem Menschen wirklich am Herzen liegen, ist bald
ausgesprochen. Das rechte Gebet darf und mul also wahrscheinlich eher kurz als lang sein. Es
geht ja von der Gewif3heit der Erhérung aus. Und es ist ja, wie wir horten, nicht Bekenntnis zu
Gott vor den Menschen, sondern Anrede an ihn selber, eilige, in hochster Sachlichkeit vollzo-
gene Flucht zu ihm. Es hat also keinen Grund, sich in Form von Meditationen oder in Form
von theologischen oder gar rhetorischen Umstandlichkeiten in die L&nge zu ziehen.

Eine strenge Zucht besonders im gottesdienstlichen Gebet diirfte gerade in dieser Hinsicht am
Platze sein. Matth. 6, 7 f. ist zu bedenken: «Wenn ihr betet, sollt ihr kein unniitzes Geschwatz
machen wie die Heiden; denn sie meinen, daR sie um ihrer vielen Worte willen Erhérung fin-
den werden. Seid ihnen nun nicht gleich; denn euer Vater weif3, was ihr bedurft, ehe ihr ihn
bittet.» Luther hat sich in jenen Formularen im Kleinen Katechismus daran gehalten; auch die
freien Gebete, mit denen Calvin seine Predigten beschlossen hat, sind kurz und gut, und das-
selbe ist in neuerer Zeit den erhaltenen Gebeten von Christoph Blumhardt nachzuriihmen.
Waéhrend es beschdmend ist, festzustellen, durch welche zum Teil geradezu ungeheuerliche
Wortfllle und Suada die protestantischen Liturgien vom 17. Jahrhundert ab sich von der
Knappheit der Gebete des romischen Mel3buches zu unterscheiden begannen. Es gehort sicher
zum Guten in der heutigen liturgischen Bewegung, dall man wieder zu einem straffen, zusam-
mengedrangten Gebet zurtickkehren zu wollen scheint. Was leider nicht heif3t, dals man nicht
auch heute noch und auch aus dem Mund guter Leute in Form sogenannter «freier» Gebete in
dieser Hinsicht Schreckliches erleben kann.

Ob es auch eine Bindung hinsichtlich bestimmter Zeiten und Stunden des Gebets gibt? Auch
sie legt sich vor allem mit Riicksicht auf die wirklich allgemeine menschliche Schwachheit
nahe, die, was sie nicht regelmagig tut, allzu leicht tberhaupt nicht tut. DaR das gemeinsame
Gebet ein ebenso wesentliches Element des Gottesdienstes bildet wie die Verkiindigung und
das Anhdren des Wortes Gottes, miiite uns wieder deutlicher ins Bewul3tsein riicken. Das Ge-
bet am Morgen und das am Abend hat jedenfalls als fromme Sitte und Gewohnheit seinen gu-
ten Grund in dem in der biblischen Anschauungswelt so bedeutsamen Wechsel von Licht und
Finsternis und so das Tischgebet als ernste Aussprache der menschlichen Bedurftigkeit und
des gar nicht selbstverstandlichen und doch so entscheidenden géttlichen Beistandes gerade in
dem vitalsten Bereich der vierten Bitte des Unser Vaters.

Die Unmoglichkeit allgemeiner und schlechthin bindender Regeln leuchtet doch gerade an
diesem Punkt ein. Es kann ernste Griinde geben, es hier (etwa in der Frage des Tischgebetes)
so oder anders zu halten. Nur dal3, wer es anders hélt, der Frage sich immer wieder stellen
mufte: ob er dazu wirklich ernste Griinde hat oder ob das [125] Geheimnis seiner Ungebun-
denheit nicht vielleicht doch blol? in einer groben oder feineren Schlamperei bestehen
maochte?

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 23 16.04.2022



Wenn das Alles bedacht ist, wird freilich von der entgegengesetzten Seite mit nicht geringerer
Dringlichkeit festzustellen sein, daB das Privatgebet und das Gemeindegebet, wenn sie rechtes
Gebet sind, auch das gemeinsam haben werden, daB sie in einem freien, herzlichen, spontanen
Gehorsam des Menschen geschehen. Es geht ja um den Gehorsam gegen Gott, der auf gar kei-
nen Fall mit der Leistung eines dem Menschen auferlegten, ihm im Grunde fremden Gesetzes-
werkes zu verwechseln ist. Wir sagten schon, daf3 hier auch die Disziplin nur aus der Freiheit
stammen kann. Das bedeutet aber: sie kann nie zu einem abzuwickelnden Programm werden.
Gott will uns selbst, wenn er uns als Bittende haben will, wenn er uns beten heif3t. Es ist da-
rum etwas vom Furchtbarsten, was zwischen ihm und dem Menschen geschehen kann, wenn
ausgerechnet das Gebet zu einer Maske wird, hinter der der Mensch in Wahrheit gerade nicht
bittet, zu einem Mechanismus, durch dessen Spiel er sich nur das gute Gewissen dem Ruf
Gottes gegenuber zu verschaffen sucht. Man kdnnte wohl versucht sein, die Regel jetzt umge-
kehrt zu formulieren: Lieber gar kein Gebet als das Spiel eines solchen Mechanismus! Man
wird aber doch besser positiv sagen: Immer wieder heraus aus jedem Mechanismus in die
Freiheit eines rechten, weil freien und also aufrichtigen Bittens!

Denn «der Herr ist nahe allen, die ihn anrufen, allen, die ihn mit Ernst anrufen» (Ps. 145, 18).
Dagegen: «Weil dieses Volk mit dem Munde sich naht und mit den Lippen begehrt, sein Herz
aber fern von mir ist, so daB ihre Furcht vor mir nur angelernte Menschensatzung ist, darum
will ich auch fernerhin mit diesem Volk wunderbar verfahren ... und die Weisheit seiner Wei-
sen wird zunichte werden und der Verstand seiner Verstandigen wird sich verbergen» (Jes. 29,
13 f.). Man versteht es, dal die Reformatoren und insbesondere Calvin im Blick auf die Ge-
betspraxis der mittelalterlichen Kirche an dieser Stelle besonders dringlich wurden. Der ka-
tholische Begriff der «Gebetspflicht» (officium)durfte so mi3lich sein wie der der «Sonntags-
pflicht». Gott ist Geist, will in der Wahrheit angebetet sein und verlangt immer das. Herz des
Menschen, intelligence et affection. Toutes prieres donc faites seulement de bouche, sont ...
non seulement superflues, mais déplaisantes a Dieu. Es geht nicht ohne den ardeur de prier,
der aus der Empfindung unseres Elends und unserer Armut kommt und aus dem désir véheé-
ment d’obtenir grace devant Dieu, der freilich nie aus uns selbst, sondern immer nur aus dem
Heiligen Geist kommen, um den man also selbst wieder bitten darf und soll (Kat. 1542 Fr.
240-45).

Wir stehen hier im besonderen vor dem Problem des Gebets im Gottesdienst der Gemeinde,
bei dem ja die Formel und tberhaupt die Bindung eine besondere Berechtigung und Notwen-
digkeit hat. Wie kann es zugleich diszipliniert und gemeindemaRig auf der einen, und frei,
herzlich, spontan auf der anderen Seite und also nach beiden Seiten gehorsam sein? Man kann
nach beiden Seiten fehlen. Die groRere Gefahr dirfte aber jedenfalls in den grof3en kirchlichen
Gemeinschaften und in ihnen jedenfalls heute mehr in dem Vergessen der geforderten Frei-
heit, [126] Herzlichkeit und Spontaneitét bestehen, die auch fur das Gebet der Gemeinde un-
entbehrlich sind. Oder liegt es nicht entscheidend an ihrem Mangel, daR das Gebet weithin zu
einem halbtoten Element des Gottesdienstes geworden ist? Es dirfte sich also empfehlen, vor-
zugsweise in dieser Richtung nach neuen Wegen zu suchen.

Die Kapitel 1. Kor. 12-14 zeigen, daf es sich hier um Schwierigkeiten handelt, die schon die
apostolischen Gemeinden beschéftigt haben. Man hat ihrer nachher durch Einfiihrung von al-
lerlei fester Ordnung wahrscheinlich doch zu eifrig und zu rasch Herr zu werden versucht. Mit
dem in vielen Freikirchen Ublichen Ersatz des vorgeschriebenen durch ein «freies» Gebet des
den Gottesdienst leitenden Pfarrers wird freilich dann schwerlich geholfen sein, wenn darun-
ter eine auf unmittelbarem Einfall beruhende persdnliche Expektoration zu verstehen ist.

Denn es ist nun einmal, Ausnahmen vorbehalten, nicht einzusehen, woher auch ein ernster
Pfarrer das Recht und die Kompetenz nimmt, von der Gemeinde zu verlangen, daR sie sich ge-
rade seine momentanen (!) Gebetsgedanken — auf die Vermutung hin, sie konnten auf gottli-

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 24 16.04.2022



cher Eingebung beruhen — als solche zu eigen mache. In der Regel bedeutet das doch nur ihre
neue Belastung mit dem meditations- und vortragsmaRigen und darum viel zu langen Gebet!
Ist aber nicht auch das Ablesen von Gebeten aus alten oder modernen Agenden ein Schlend-
rian, der das Mitbeten der Gemeinde in der Regel mehr hindert als anregt? Gilt das nicht auch
da, wo man von der problematischen Theologie und Sprache der modernen Agenden wieder
zu den Formularen der alten und altesten Zeiten zuriickkehrt? Die Mdglichkeit ihrer Kraft
auch in unserer Zeit soll nicht bestritten sein. Aber kann man eigentlich leugnen und kann
man etwas daran andern, dal3 der Wortschatz, die Syntax und der Stil dieser theologisch gewil3
substanzielleren und auch sprachlich kréftigeren Texte auch fir eine christliche lebendige Ge-
meinde des 20. Jahrhunderts in der Regel nun doch die einer Fremdsprache geworden sind?
Und gilt dann nicht auch von diesen zu ihrer Zeit vortrefflichen Formularen faktisch das, was
Calvin vom lateinischen Beten im Gottesdienst gesagt hat: «Qu,est-ce de prier en langue in-
connue? C’est une moquerie de Dieu et une hypocrisie perverse.» Es ist richtig, daf3 das got-
tesdienstliche Gebet einer gewissen Stabilitat bedarf, und es ist vor allem richtig, dal3 es ihm
wie der gottesdienstlichen Verkiindigung nicht an solchen Elementen fehlen darf, in welchen
die Kontinuitat horbar wird, in der auch die heute betende Gemeinde mit der communio sanc-
torum der vergangenen Zeiten verbunden ist. Aber man bedenke wohl: das sind Nebenbedin-
gungen; der Sinn des Gemeindegebets kann weder in der Konservierung und Reproduktion
bestimmter Formen noch in der Aufrechterhaltung und Pflege der kirchengeschichtlichen
Kontinuitat bestehen. Gerade das Letztere sicher nicht! Die Redensart von den «Gebetsschat-
zen der alten Kirche» ist eine verdachtige Redensart. Wenn das Gebet museal, eine Sache des
kirchlichen Heimatschutzes wird, so hort es auf, Gebet zu sein. Seine entscheidende Eigen-
schaft muf unter allen Umsténden darin bestehen, dal? es die Bitte der heutigen Gemeinde zur
Aussprache bringt.

Ein Ausweg aus dem Dilemma — in welchem die Gefahr von der konservativen Seite heute
drohender ist als die entgegengesetzte — mul3 gesucht werden. Er kdnnte darin bestehen, dal3
das «freie Gebet» zusammen mit der freien Verkindigung des Wortes Gottes — ebenso ernst-
lich und sorgfaltig wie diese und mit derselben Rucksicht auf die Gemeinde, auf ihren ge-
schichtlichen Zusammenhang mit der alten Kirche und auf ihr Bedirfnis nach einer gewissen
Stabilitat der Form — zum Gegenstand der Vorbereitung des Gottesdienstes durch den, der die-
sen zu leiten hat, gemacht wird. Seine Aufgabe — seine wirkliche und durchaus nicht auf den
Heiligen Geist des Augenblicks abzuwalzende Aufgabe — wiirde dann darin bestehen, der Ge-
meinde das Eine und Alte jeden Sonntag, im Verhaltnis zu jeder Predigt und jeder Situation
neu und besonders vorzubeten. Aber wenn nur erst die Frage, die hier wirklich nach beiden
Seiten (und [127] heute besonders nach der zweiten Seite) zu stellen ist, von der Gemeinde
wie unter den Pfarrern ganz anders als brennende Frage empfunden und aufgenommen wiirde:
als eine Frage, in der es nicht um Takt und Geschmack, sondern um Leben und Tod geht! Sie
kann hier nur aufgeworfen und weitergegeben werden: nicht nur an die praktische Theologie,
sondern an die Christenheit, die, wenn es um das Gebet geht, noch weniger als sonst schlafen
dirfte, sondern wachen mifte.

Quelle: Karl Barth, Kirchliche Dogmatik 111/4, Zollikon-Zirich: EVZ, 1951, § 53, S. 95-127.

Barth - Das Gebet (KD I111-4) 25 16.04.2022



