Das Recht auf das leibliche Leben
Von Dietrich Bonhoeffer

Das leibliche Leben, das wir ohne unser Zutun empfangen, tragt in sich das Recht auf seine
Erhaltung. Es ist dies nicht ein Recht, das wir uns geraubt oder erworben hétten, sondern es ist
im eigentlichsten Sinne ,,mit uns geborenes*, empfangenes Recht, das vor unserem Willen da
ist, das im Seienden selbst ruht. Da es nach Gottes Willen menschliches Leben auf Erden nur
als leibliches Leben gibt, hat der Leib um des ganzen Menschen willen das Recht auf Erhal-
tung. Da mit dem Tode alle Rechte erldschen, so ist die Erhaltung des leiblichen Lebens die
Grundlage aller natirlichen Rechte tiberhaupt und darum mit einer besonderen Wichtigkeit
ausgestattet. Das urspriinglichste Recht des naturlichen Lebens ist die Bewahrung des Leibes
vor beabsichtigter Schadigung, Vergewaltigung und Tétung. Das mag sehr nlchtern und un-
heroisch klingen. Der Leib ist aber in erster Hinsicht nicht dazu da, um geopfert, sondern um
erhalten zu werden. DaR sich dann aus anderen und hoheren Gesichtspunkten das Recht und
die Pflicht ergeben kann, den Leib zu opfern, setzt schon das urspringliche Recht auf Erhal-
tung des leiblichen Lebens voraus.

Das leibliche Leben ist wie das Leben iberhaupt sowohl Mittel zum Zweck wie Selbstzweck.
Es ist idealistisch, aber nicht christlich, den Leib ausschlief3lich als Mittel zum Zweck zu ver-
stehen. [180] Ein Mittel kommt ja in Wegfall sobald der Zweck erreicht ist. Dem entspricht
die Auffassung des Leibes als Kerker der unsterblichen Seele, die mit dem Tode den Leib fir
immer verlalt. Nach christlicher Lehre hat der Leib hhere Wirde. Der Mensch ist ein leibli-
ches Wesen und bleibt es auch in Ewigkeit. Leiblichkeit und Menschsein gehdren untrennbar
zusammen. So kommt der Leiblichkeit, die von Gott gewollt ist als Existenzform des Men-
schen, Selbstzwecklichkeit zu. Das schlief3t zwar nicht aus, dal’ der Leib zugleich einem héhe-
ren Zweck untergeordnet bleibt. Es ist aber wichtig, daR zu den Rechten des leiblichen Lebens
seine Wahrung nicht nur als Mittel zum Zweck, sondern auch als Selbstzweck gehort. Die
Selbstzwecklichkeit des Leibes kommt innerhalb des naturlichen Lebens in den Freuden des
Leibes zum Ausdruck. Ware der Leib nur Mittel zum Zweck, so hatte der Mensch kein Recht
auf leibliche Freuden. Ein zweckmafiges Minimum leiblichen Genusses durfte dann nicht
uberschrittein werden. Das hatte sehr einschneidende Folgen fir die christliche Beurteilung
aller mit dem leiblichen Leben zusammenh&ngenden Probleme des Wohnens, der Ernéhrung,
der Kleidung, der Erholung, des Spieles, der Geschlechtlichkeit. Kommt aber dem Leib eine
Selbstzwecklichkeit zu, so gibt es ein Recht auf leibliche Freuden, ohne daf diese ohne weite-
res einem hdheren Zweck untergeordnet werden muften. Es liegt im Wesen der Freude selbst,
daR sie durch Zweckgedanken verdorben wird. Wir werden spéter, wenn wir vom Recht auf
Gliick sprechen werden, hierauf zuriickkommen mussen. Die Freuden des Leibes sind inner-
halb des natirlichen Lebens der Hinweis auf die ewige [181] Freude, die dem Menschen bei
Gott verheif3en ist. Wo einem Menschen die Mdglichkeit leiblicher Freuden genommen wird,
indem sein Leib ausschliellich als Mittel zum Zweck gebraucht wird, dort findet ein Eingriff
in das urspriingliche Recht leiblichen Lebens statt. ,,I8 dein Brot mit Freuden, trink deinen
Wein mit gutem Mut; denn dein Werk gefallt Gott. LaR deine Kleider immer weil3 sein und
lalR deinem Haupt Salbe nicht mangeln. Brauche das Leben mit deinem Weibe, das du lieb-
hast, solange du das eitle Leben hast, das dir Gott unter der Sonne gegeben hat, solange dein
eitel Leben wéhrt; denn das ist dein Teil im Leben und in deiner Arbeit, die du tust unter der
Sonne* (Prediger Salomo 9, 7 ff). ,,So freue dich, Jiingling, in deiner Jugend und laf} dein
Herz guter Dinge sein in deiner Jugend. Tue, was dein Herz gelustet und deinen Augen ge-
fallt, und wisse, daf dich Gott um dies alles wird vor Gericht fithren.” (11, 9) ,,Wer kann froh-
lich essen und sich ergdtzen ohne Thn?* (2, 25)

Bonhoeffer - Das Recht auf das leibliche Leben (Ethik) 1 01.03.2022



Die Wohnung des Menschen hat nicht wie der tierische Unterschlupf nur den Sinn eines
Schutzes [vor] Unwetter und Nacht und der Pflegestatte flr die Jungen, sondern sie ist der
Raum, in dem der Mensch die Freuden eines personlichen Lebens in der Geborgenheit der
Seinen und seines Eigentums genieRen darf. Essen und Trinken dient nicht allein dem Zweck
der Gesunderhaltung des Korpers, sondern auch der nattrlichen Freude am leiblichen Leben.
Die Kleidung soll nicht nur den Kérper notdurftig bedecken, sondern zugleich eine Zierde des
Leibes sein. Erholung hat nicht nur den Zweck einer gréRReren Arbeitsleistung, sondern sie ge-
wéhrt dem Leib das MaR der ihm zukommenden Ruhe und Freude. Das Spiel ist seinem [182]
Wesen nach fern aller Zweckbestimmtheit, der deutlichste Ausdruck fur die in sich ruhende
Selbstzwecklichkeit leiblichen Lebens. Die Geschlechtlichkeit ist nicht nur Mittel der Fort-
pflanzung, sondern tragt innerhalb der Ehe ihre Freude unabh&ngig von dieser Zweckbestim-
mung in der Liebe zweier Menschen zueinander. Es geht aus dem Gesagten hervor, dal der
Sinn des leiblichen Lebens niemals in seiner Zweckbestimmtheit aufgeht, sondern erst in der
Erfallung des ihm innewohnenden Anspruchs auf Freude erschopft wird.

Wie stark das leibliche Leben auf Freude angelegt ist, geht vielleicht am klarsten daraus her-
vor, daB der Leib auch dort, wo er in rechter Weise in harter Anspannung notwendigen Zwek-
ken dienstbar gemacht wird, an solcher Dienstbarkeit Freude empfindet. Doch wird das nur
solange der Fall sein als neben der Zweckdienlichkeit des Leibes auch seiner Selbstzwecklich-
keit das gebiihrende Recht eingeraumt wird.

Der Leib ist jeweils ,,mein* Leib, er kann niemals, auch in der Ehe nicht, in demselben Sinne
einem andern zugehdrig sein wie mir. Mein Leib ist es, der mich raumlich von anderen Men-
schen trennt und mich dem anderen Menschen als Mensch gegenuberstellt. Die Antastung
meines Leibes ist ein Eingriff in meine personliche Existenz. Die Ehrerbietung die ich dem
anderen Menschen schulde, driickt sich in einer klar gewahrten Distanz zu seinem leiblichen
Leben aus. Die korperliche Zuchtigung hat nur insofern ein Recht, als die betroffene Person
noch nicht als selbstandige Existenz anzusehen ist und als vielmehr gerade durch die korperli-
che Zichtigung diese Unselbstandigkeit zum Ausdruck gebracht werden soll, mit dem Zweck
die notwendige Selbstandigkeit zu fordern. Eine feste Regel dariiber, wer als selbstandige
Existenz anzusehen ist, 13t sich nicht aufstellen. Doch wird die Grenze des Kindesalters hier
vor allem maRgeblich sein und ganz gewil wird der erwachsene Mensch, der sich seiner na-
tirlichen Rechte bewuf(3t [183] geworden ist, als selbstdndige Existenz angesehen werden
missen. Etwas anderes sind Korperstrafen bei Verbrechern. Sie werden in solchen Féllen ver-
tretbar sein, wo um der Gemeinheit und niedrigen Ehrlosigkeit des VVerbrechens willen eine
bewul3te Ehrentziehung beabsichtigt ist und wo die verbrecherische Antastung fremden leibli-
chen Lebens Strafe am Leibe des Taters fordert.

Unter freien selbstandigen Personen bedeutet eine bewuf3te Antastung des fremden Leibes die
Zerstorung des ersten natiirlichen Rechtes des Menschen und damit seine grundsétzliche
Rechtlosmachung und Zerstérung des naturlichen Lebens.

Das erste Recht des natlrlichen Lebens besteht in der Bewahrung des leiblichen Lebens vor
willkdrlicher Tétung. Von willkirlicher Totung muf3 dort gesprochen werden, wo unschuldi-
ges Leben vorsétzlich getotet wird. Unschuldig in diesem Zusammenhang aber ist jedes Le-
ben, das nicht einen bewuRten Angriff auf anderes Leben unternimmt und das keiner todes-
waurdigen verbrecherischen Tat Uberfiihrt werden kann. Willkdrlich ist demnach nicht die To-
tung des Feindes im Kriege; denn wenn dieser auch nicht personlich schuldig ist, so nimmt er
doch bewuf3t teil an dem Angriff seines Volkes auf das Leben meines VVolkes und mul} daher
die Folgen der Gesamtschuld mittragen. Willkrlich ist selbstverstandlich nicht die T6tung
des Verbrechers, der fremdes Leben antastete. Willkdrlich ist [184] aber auch nicht die To-
tung von Zivilpersonen im Krieg, sofern sie nicht direkt beabsichtigt, sondern nur

Bonhoeffer - Das Recht auf das leibliche Leben (Ethik) 2 01.03.2022



ungltckliche Folge einer militarisch notwendigen MaRnahme ist. Willkurlich aber ware die
Totung wehrloser Gefangener oder Verwundeter, die sich keines Angriffs auf mein Leben
mehr schuldig machen kénnen. Willkurlich ist die Tétung eines unschuldigen Menschen aus
Leidenschaft oder um irgendeines Vorteils willen. Willkirlich ist jede bewuf3te Tétung un-
schuldigen Lebens.

Dieser letzte Satz ist nicht ohne Widerspruch geblieben. Das Problem, das sich hier stellt, ist
mit dem Begriff der Euthanasie umschrieben. Die grundsétzliche Frage lautet hier: Darf un-
schuldiges Leben, das nicht mehr lebenswert ist, auf [185] schmerzlose Weise vernichtet wer-
den? Eine doppelte Motivierung liegt dieser Frage zugrunde: die Ricksicht auf den Kranken
und die Ricksicht auf die Gesunden. Nun ist aber vor jeder inhaltlichen Behandlung grund-
sétzlich festzustellen, dal’ die Entscheidung tUber das Recht der Tétung menschlichen Lebens
niemals aus einer Summe von Griinden getroffen werden kann. Entweder ist ein Grund so
zwingend, daR er diese Entscheidung herbeizufiihren vermag oder er ist nicht zwingend; dann
kénnen aber auch beliebig viele andere Griinde eine derartige Entscheidung niemals rechtfer-
tigen. Tétung fremden Lebens kann es nur geben aufgrund einer unbedingten Notwendigkeit,
dann muR sie auch gegen noch so viele und gute andere Griinde vollzogen werden. Niemals
aber darf T6tung fremden Lebens nur eine Mdglichkeit unter anderen Mdglichkeiten sein, und
sei sie eine noch so gut begriindete Mdglichkeit. Wo es auch nur die geringste verantwortliche
Madglichkeit gibt, dem andern das Leben zu lassen, wére Vernichtung des Lebens willkirliche
Totung, Mord. Toten oder Am Lebenlassen sind fiir die Entscheidung niemals Aquivalente.
Die Schonung des Lebens hat ein unvergleichliches VVorrecht vor der Vernichtung. Das Leben
darf alle Grlinde fur sich geltend machen, fur die Totung gilt nur ein einziger Grund. Wo dies
nicht bedacht wird, fallt man dem Schopfer und Erhalter des Lebens selbst in den Arm. Wo
also das Recht der Euthanasie durch mehrere verschiedenartige Griinde gestutzt werden soll,
dort setzt man sich von vornherein in Unrecht, indem man indirekt zugibt, daB es einen einzi-
gen absolut zwingenden Grund nicht gibt.

So missen wir also in der Behandlung dieser Frage die einzelnen Begriindungen fur sich neh-
men und sie auf ihren zwingenden Charakter untersuchen. Niemals durfen wir die Schwéache
der einen Begriindung durch eine andere Begriindung auszugleichen versuchen. [186]

Fordert die Rucksicht auf den unheilbar Kranken, auf die Schwere seines Leidens die vorsatz-
liche Beendigung seines Lebens durch eine humane Form des Todes? Es versteht sich bei die-
ser Frage von selbst, daB sie die Einwilligung beziehungsweise den Wunsch des Kranken vo-
raussetzen muf3. Wo dieser Wunsch nicht ausdriicklich ausgesprochen wird oder werden kann,
wie etwa bei Idioten, ja, wo das Verlangen nach Leben unmif3verstandlich zum Ausdruck
kommt, dort kann ehrlicherweise von einer Riicksicht auf den Kranken nicht mehr gesprochen
werden. Wer aber vermag zu ermessen, wie stark selbst der unheilbar Geisteskranke trotz sei-
nes Leidens am Leben hangt und wieviel Gliicksgefiihl er selbst seinem armseligen Leben
noch abringt? Es spricht sogar vieles dafur, dal? hier die Lebensbejahung besonders stark und
hemmungslos ist. Hier also konnte die Rucksicht auf den Kranken jedenfalls nicht zur Be-
grindung der Vernichtung seines Lebens gemacht werden. Umgekehrt, wo ein schwer De-
pressiver um Beendigung seines Lebens bittet, durften wir dort Gibersehen, daR es sich hier um
die Bitte eines Kranken handelt, der tber sich selbst nicht Herr ist? Die Entgegnung, eben da-
rum handle es sich ja auch beim Idioten, der am Leben héngt, 148t wieder auRer Acht, dal? das
Recht auf Leben einen VVorrang vor dem Recht auf Tétung hat. Nehmen wir nun aber [den]
Fall, ein unheilbar Kranker willige mit klaren Sinnen in die Beendigung seines Lebens ein, ja
er begehre sie. Kann dann ein solcher Wunsch eine zwingende Forderung fur die Anwendung
der Euthanasie enthalten? Unzweifelhaft kann von einer zwingenden Forderung nicht gespro-
chen werden, so lange das Leben des Kranken noch seine eigenen Forderungen stellt, solange
also der Arzt nicht nur dem Willen, sondern eben auch dem Leben des Kranken noch

Bonhoeffer - Das Recht auf das leibliche Leben (Ethik) 3 01.03.2022



verpflichtet ist. Die Frage nach der Totung fremden Lebens verschiebt sich hier zu der Frage
nach der Zulassigkeit der Beendigung des eigenen Lebens in schwerster Krankheit und der
Beihilfe [187] dazu. Diese Frage werden wir im Zusammenhang des Problems des Selbstmor-
des besprechen. Der Einwand, man werde doch arztlicherseits in gewissen Fallen nicht mehr
alles dafiir tun, um ein Leben kiinstlich zu verlangern, man werde also zum Beispiel einen
lungenkranken Idioten vielleicht nicht mehr in eine Lungenheilstatte bringen, und dieses Ver-
halten sei von einer beabsichtigten Beendigung seines Lebens nicht zu unterscheiden, riihrt
zwar eine ernste Frage an; dennoch bleibt es wichtig den Unterschied festzuhalten, der zwi-
schen Sterbenlassen und Toten besteht. Es kdnnen ja Gberhaupt im Leben nicht in jedem Fall
alle denkbaren Mittel angewendet werden, um den Tod hinauszuschieben; und dennoch bleibt
hier ein entscheidender Unterschied zu beabsichtigter Tétung. Es ergibt sich somit, dal die
Riicksicht auf den Kranken nicht als zureichender Grund fiir die Notwendigkeit der Tétung
menschlichen Lebens gelten kann.

Macht nun die Ricksicht auf die Gesunden die Totung unschuldigen Lebens notwendig? Vo-
raussetzung der bejahenden Beantwortung dieser Frage ist die Auffassung, dal3 jedes Leben
einen bestimmten Nutzwert fur die Gemeinschaft haben musse und daf} mit dem Erléschen
dieses Nutzwertes das Leben keine Berechtigung mehr habe und also gegebenenfalls vernich-
tet werden durfe; und selbst dort, wo diese radikale Form des Gedankens vermieden wird,
bleibt es doch zum mindesten bei einer verschiedenen Bewertung des Lebensrechtes von
social Wertvollen und social Wertlosen, wobei es sich auch hier ausschlief3lich um unschuldi-
ges Leben handelt. Diese unterschiedliche Bewertung 1aRt sich aber offenbar im Leben nicht
durchfiihren, da sie unmdogliche Folgen haben wiirde. Sie wiirde zum [188] Beispiel den
selbstverstandlichen Einsatz sozial wertvollen Lebens zum Beispiel im Kriege oder in irgend-
einer Lebensgefahr zugunsten social moglicherweise weniger wertvollen Lebens verbieten.
Schon daraus ergibt sich, dal gerade der social Wertvolle in den Lebensrechten keinen Unter-
schied macht; gerade er wird bereit sein, sein Leben flir den Geringeren einzusetzen, der
Starke fur den Schwachen, der Gesunde fur den Kranken. Gerade der Starke wird nicht nach
dem Nutzwert des Schwachen fir ihn fragen, — das wird héchstens der Schwache tun — son-
dern die Not des Schwachen wird ihn zu neuen Aufgaben, zur Entfaltung seines socialen Wer-
tes fiihren. Der Starke wird im Schwachen nicht eine Minderung seiner Kraft, sondern einen
Ansporn zu héheren Taten erblicken. Die Idee, ein Leben, das seinen socialen Nutzwert verlo-
ren hat, zu vernichten, entspringt der Schwéche, nicht der Stéarke.

Vor allem aber geht diese Idee von der falschen VVoraussetzung aus, das Leben bestehe nur in
seinem socialen Nutzwert. Dal3 das von Gott geschaffene und erhaltene Leben ein ihm inne-
wohnendes Recht besitzt, das von dem socialen Nutzwert dieses Lebens ganzlich unabhéangig
ist, ist hier Gibersehen. Das Recht auf Leben besteht im Seienden und nicht in irgendwelchen
Werten. Es gibt vor Gott kein lebensunwertes Leben; denn das Leben selbst ist von Gott wert-
gehalten. DaR Gott der Schopfer, Erhalter und ErlGser des Lebens ist, macht auch das armse-
ligste Leben vor Gott lebenswert. Der arme Lazarus, der aussatzig vor der Tir des Reichen lag
und dem die Hunde die Wunden leckten, jener Mann ohne jeden socialen Nutzwert, jenes Op-
fer derer, die das Leben nur nach seinem Nutzwert beurteilen, wird von Gott des ewigen Le-
bens wertgeachtet. Wo sollte auch, auer in Gott, der Mal3stab fiir den letzten Wert eines Le-
bens liegen? In der subjektiven Lebensbejahung? Darin mag manches Genie von einem Idio-
ten Ubertroffen werden. In dem Urteil der Gemeinschaft? Hier wiirde sich alsbald zeigen, da
das Urteil Gber sozial wertvolles oder wertloses Leben dem [189] Bedarf des Augenblicks und
damit der Willkiir ausgesetzt ware und daf? bald diese bald jene Gruppe von Menschen von
dem Vernichtungsurteil getroffen wirde. Die Unterscheidung zwischen lebenswertem und le-
bensuinwertem Leben zerstort friiher oder spater das Leben selbst. Nach dieser grundsatzli-
chen Klarstellung bleibt nun aber doch noch ein Wort tber den rein socialen Nutzwert des
scheinbar nutzlosen, sinnlosen Lebens zu sagen. Wir kommen ja um die Tatsache nicht

Bonhoeffer - Das Recht auf das leibliche Leben (Ethik) 4 01.03.2022



herum, dal} gerade dieses sogenannte lebensunwerte Leben unheilbar Kranker bei den Gesun-
den, bei Arzten, Pflegern, Verwandten das hdchste MaR socialer Opferbereitschaft und
wahrsten Heldentums auslést und dal? aus solcher Hingabe gesunden Lebens an krankes Le-
ben hochst reale Nutzwerte flr die Gemeinschaft hervorgegangen sind.

Nun kann nicht geleugnet werden, dafl} schwere unheilbare erbliche Krankheiten fiir die Ge-
meinschaft ein ernstes Problem und eine gewisse Gefahrdung darstellen. Es fragt sich nur, ob
dieser Gefahrdung nur auf dem Wege der Vernich- tung dieses Lebens begegnet werden kann.
Diese Frage aber ist eindeutig zu verneinen. Die Internierung solcher Kranker ist vom gesund-
heitlichen Standpunkt aus ein ausreichendes Mittel. Vom Wirtschaftlichen her gesehen wird
aber die Versorgung derartiger [190] Kranker niemals die Lebenshaltung eines VVolkes irgend-
wie ernstlich beeintrachtigen kdnnen. Noch nie haben die Ausgaben eines Volkes fur die
Pflege derartiger Kranker auch nur im entferntesten die Ausgaben fir Luxusartikel erreicht.
Gewisse begrenzte Lasten flr die Kranken zu ibernehmen, wird aber gerade der Gesunde,
schon um der Ungewil3heit seiner personlichen Zukunft willen, also aus ganz naturlichen
Grlinden, immer bereit sein.

MuR nicht aber die unheilbar erbliche Krankheit ebenso als ein Angriff auf den Bestand der
Gemeinschaft angesehen werden wie zum Beispiel der feindliche Angriff im Krieg? Hier ist
ein doppelter Unterschied zu beachten: erstens kann dieser Angriff durch andere Mittel als
durch Vernichtung des Lebens abgewehrt werden. Zweitens handelt es sich im Fall der Erb-
kranken um unschuldiges Leben. Wenn hier Gberhaupt von Schuld geredet werden kann, dann
trifft sie jedenfalls bestimmt nicht den Kranken, sondern die Gemeinschaft selbst. Es ware da-
her ein unertraglicher Pharisédismus, wenn die Gemeinschaft den Kranken als Schuldigen be-
handeln — und sich selbst [auf] dessen Kosten ins Recht setzen wollte. Die T6tung der Un-
schuldigen ware im héchsten Sinn willkarlich.

Die Frage, ob es sich bei Fallen angeborener Idiotie Giberhaupt um menschliches Leben han-
delt, ist so naiv, daR sie kaum einer Antwort bedrfte. Es ist von Menschen geborenes, kran-
kes Leben, das ja nichts anderes sein kann als, freilich hochst ungluckliches, menschliches Le-
ben. Ja, gerade dall menschliches Leben auch so entsetzlich entstellt aussehen kann, sollte den
Gesunden nachdenklich machen. [191]

Ein Grenzfall fiir alle diese Uberlegungen wiirde eintreten, wo etwa auf einem Schiff, das
keine Isolierungsmdoglichkeiten bote, Pest ausbréache und nach menschlichem Ermessen die
Gesunden nur durch den Tod der Kranken gerettet werden konnten. In diesem Fall mite die
Entscheidung offen bleiben.

Die These von der Zulassigkeit der Tétung unschuldigen kranken Lebens zugunsten der Ge-
sunden, hat aber imgrunde weder sociale, noch wirtschaftliche, noch hygienische, sondern
weltanschauliche Wurzeln. Es soll hier der tbermenschliche Versuch gemacht werden, die
menschliche Gemeinschaft von sinnlos erscheinender Krankheit zu befreien. Es wird ein
Kampf mit dem Schicksal oder wie wir auch sagen kdnnen: mit dem Wesen der gefallenen
Welt selbst aufgenommen. Man meint mit rationalen Mitteln eine neue gesunde Menschheit
schaffen zu kdnnen. Zugleich halt man die Gesundheit fir den hochsten Wert, dem alle ande-
ren Werte geopfert werden muften. Rationalisierung und Biologisierung des menschlichen
Lebens verbinden sich in diesem vergeblichen Unterfangen, durch das das Recht alles Ge-
schaffenen auf Leben und damit schlieRlich alle Gemeinschaft Giberhaupt zerstort wird.

Kommen wir also zu dem Ergebnis, dal? auch die Riicksicht auf die Gesunden kein Recht zur
vorsatzlichen Tétung unschuldigen kranken Lebens gibt, so ist damit die Frage der Euthanasie

Bonhoeffer - Das Recht auf das leibliche Leben (Ethik) 5 01.03.2022



negativ entschieden. Die heilige Schrift fat dieses Urteil in dem Satz zusammen: ,,Den Un-
schuldigen ... sollst du nicht erwiirgen* (Ex 23, 7).

Quelle: Dietrich Bonhoeffer, Ethik, hrsg. v. llse Tddt, Heinz Eduard Todt, Ernst Feil und Clif-
ford Green, DBW 6, Miinchen: Chr. Kaiser, 1992, S. 179-191.

Bonhoeffer - Das Recht auf das leibliche Leben (Ethik) 6 01.03.2022



