Uber die Dummbheit!
Von Karl Barth

Es muss also — wenn wir jetzt Alles tGberblicken — damit gerechnet und es darf wohl auch ein-
mal ausdrticklich hervorgehoben werden, dass die ganze heilige Schrift und also das ganze
Zeugnis von Jesus Christus auch diese Front hat: die Front gegen die Dummheit, die Front ge-
gen die Toren, die nach Ps. 14,1 in ihrem Herzen sprechen: «Es ist kein Gott». Die heilige
Schrift ist nicht, wie Freund und Feind es manchmal fast vermuten lassen, ein «liber pro»,
sondern ein «liber contra insipientem». Dummheit, diese ratselhafteste, méchtigste, aufre-
gendste und furchtbarste Gewalt in der Weltgeschichte, in jeglichem menschlichem Lebensbe-
reich und tief verborgen oder auch handgreiflich offenbar im Wandel jeder menschlichen
Existenz — Dummbheit ist nach der Bibel keineswegs bloR3 ein argerlicher, durch Erziehung und
Aufklarung zu bekdmpfender und zu beseitigender, aber durch andere gute Eigenschaften des
Menschen wettzumachender und in Liebe zu entschuldigender Ubelstand. Sondern Dummheit
ist Sunde. [576]

VVon Mangel an intellektueller Begabung und Erudition ist freilich nicht die Rede, wenn die
Bibel vom Toren redet. Der biblische Tor kann so leidlich klug sein, wie es der Mensch im
Durchschnitt nun einmal zu sein pflegt. Er kann gewiss auch unter, er kann aber auch uber, er
kann vielleicht sogar sehr hoch uber diesem Durchschnitt stehen. Was ihn zum Toren macht,
ist jedenfalls nichts, was mit einem schwacheren Gehirn oder mit unvollkommener Wissen-
schaft als solchen notwendig gegeben wére. Der Mensch ist aber nach biblischer Darstellung
dann toricht, dann dumm, wenn er, wie es auch mit seinem Gehirn und seiner Wissenschaft
bestellt sei, der Erleuchtung durch Gottes Offenbarung entbehrt und darum sein Leben auf
Grund von verkehrten und verderblichen Maximen und Motiven, auf Grund einer falschen
Voraussetzung und darum auch nach Mal3gabe einer falschen Methode lebt. Dumm ist also
nach der Bibel vor allem, wer noch nicht eingesehen hat, dass er ohne Gottes Wort dumm,
und zwar grunddumm sein und bleiben muss. Dumm ist also im GrofRen und im Kleinen alle
Zuversicht, alles Sichstiitzen und Verlassen auf das, was man sich ohne Gottes Wort selber
sagen kann, weil man es auch so weil. Dumm ist jedes Verhalten, in welchem man sich
selbst, als ware man selber Gott, (iber das, was gottlich und also gut, schon, heilsam, ewig ist,
meint autoritative Auskunft gegeben zu haben und auf Grund dieser Auskunft nun meint den-
ken, reden, handeln zu kénnen. Dumm ist dieses Verhalten selbstverstdndlich, und zwar noch
verschérft, wenn es die Form hat, dass Einer Gottes Wort schon meint gehért und in Form ir-
gend eines Prinzips oder Systems sich angeeignet zu haben, oder in der Form, dass Einer sich
selbst fur einen durch Gottes Wort bereits so Verwandelten hélt, dass er weitere Offenheit fiir
die Belehrung durch das, was es selber meint und will, entbehren zu kénnen denkt. Wo also
irgend ein gleichsam herrenlos gewordenes Prinzip — und hétte es die goldenste Klarheit und
Wahrheit — den Menschen oder die Menschen so regiert, dass sie ihm unterworfen sind, wie
man nur dem Worte Gottes unterworfen sein diirfte, da haben wir es bestimmt mit einer Of-
fenbarung, ja im Prinzip mit der ganzen Offenbarungsdékonomie der Dummheit zu tun. Und
wo Menschen im Wahn, einer bereits hergestellten und ihnen so oder so gesicherten Gite teil-
haftig zu sein, dahinleben und sich geltend machen, da ist das nicht nur Selbstgerechtigkeit,
die sich mit dem Glauben nicht vertragt — das ist es freilich auch! —, sondern indem es das ist,
zugleich alles verheerende und zerstérende Dummbheit. Als Adam und Eva durchaus wissen
wollten, was gut und bose sei [vgl. Gen. 3,5], da war das nicht nur Ungehorsam — das war es

! Dieser in sich geschlossene Textteil, von Barth handschriftlich mit «<Dummbheit» tberschrieben, schloss ur-
spriinglich an den Passus KD 11/1, S. 487-495, an und stand damit am Ende von § 30: «Die Vollkommenheiten
des gottlichen Liebens», Abschnitt 3: «Gottes Geduld und Weisheit»; er wurde wohl im Dezember 1938 im Kol-
leg vorgetragen.

Barth - Uber die Dummheit 1 04.03.2022



freilich auch —, da war das zugleich und als solcher der Absturz in die Dummheit, die als sol-

che nicht wissen kann und nie wissen wird, was gut und boése ist, die diese beiden immer wie-
der verwechseln und verwirren wird. Und es liegt ein tiefer Sinn in der bekannten Redensart,

laut welcher auch der Teufel in aller seiner teuflischen Klugheit und Schlauheit letzten Grun-
des ein dummer Teufel ist. [577]

Denn darin besteht und duBert sich die Dummbheit: dass der Mensch in der vollen stolzen Mei-
nung, wesentlich zu sein und das Wesentliche zu treffen, gerade nie das Wesentliche trifft:
immer zu frih oder zu spat kommt, immer schl&ft, wo er wachen sollte, wacht, wo er ruhig
schlafen durfte, immer schweigt, wo geredet werden misste, und immer redet, wo Schweigen
das beste Teil ware, immer arbeiten will, wo nur Beten, und immer beten, wo nur Arbeiten
helfen wirde, immer historische Betrachtungen anstellt, wo es um Entscheidung ginge, und
immer entscheiden will, wo nun wirklich historische Betrachtung am Platze wére, immer
streitet, wo es nicht nétig ist, und immer von Liebe und Frieden redet, wo in aller Ruhe einmal
dreinzuschlagen ware, immer den Glauben und das Evangelium im Munde fiihrt, wo es gelten
wirde, ein Stlick gesunden Menschenverstandes walten zu lassen, und immer verninftelt, wo
man sich in die H&nde Gottes befehlen durfte und sollte. Man lese Pred. 3 die groRe Aufzah-
lung, wie alles seine Zeit hat. Die Dummbheit ist genial darin, alles zur Unzeit zu denken, zu
sagen und zu tun, keine Mdglichkeit eines Missverstandnisses voribergehen zu lassen, gerade
das Notwendige, das Geforderte, das Heilsame regelméaRig zu unterlassen, das Uberflussige,
Verbotene, Verderbliche aber mit sicherem Instinkte regelmali3ig zu wahlen, zu denken, zu sa-
gen und zu tun. Und man tausche sich nicht darliber: Geringschatzung, Gleichgultigkeit oder
Ignorierung sind bestimmt die Wege nicht, auf denen man der Dummheit entrinnen oder sich
vor ihr schitzen kann. Warum nicht? Weil sie dazu viel zu gefahrlich ist. Dummbheit ist le-
bensgefahrlich, gemeingeféhrlich, staatsgefahrlich, kirchengefahrlich — und am meisten da,
wo man sie nicht erkennt und gewahren lasst oder bloR mit Missachtung ihr begegnen zu kon-
nen meint. Sie ist darum so gefahrlich, weil sie sich ja niemals als Dummheit fuhlen, erkennen
und bekennen, geschweige denn als solche auftreten, sich vielmehr immer fir Weisheit halten
und entsprechend kostlimieren wird: mit der groRten Sicherheit, Behandigkeit und Ausdauer
Grunde auf Grunde tirmend, immer schon im Voraus im Recht und immer nachtraglich Alles
besser gewusst habend, immer gewaltig bestéarkt durch sich selbst und so unermadlich zu im-
mer neuen Untaten aufbrechend. Sie ist weiter darum so geféahrlich, weil sie auf den ersten
Blick immer so harmlos, gutmdtig und friedfertig zu sein scheint; hinter ihrer Biederkeit und
Sanftmut verbergen sich aber wie die Krallen des Katzengeschlechtes in dessen weichen Pfo-
ten [578] hochste Bosartigkeit, zankische Aggressivitat, ricksichtslose Gewalttatigkeit, die
ihre Opfer anféllt und zerrei3t, wie keine offenkundig satanische Bosheit es vermag. Und sie
ist weiter darum so gefahrlich, weil man sie immer wieder fur eine vereinzelte Eigentiimlich-
keit Dieser und Jener halten méchte — es kdnnte wohl so sein, dass im Besonderen gerade sie
gemeint ist bei dem Wort von dem Balken im eigenen Auge, den man am wenigsten zu sehen
pflegt [vgl. Mt. 7,3] —, in Wirklichkeit aber ist sie eine von den Grundbestimmungen des gan-
zen Menschengeschlechts; in Wirklichkeit bleibt gerade sie nie allein, sondern wo sie auftritt,
da wirkt sie gleichsam magnetisch, da ist es, wie wenn die Dummen alle gegenseitig aufeinan-
der gewartet hatten, da eilen sie alle, vorher vielleicht feindselig untereinander, je aus ihren
besonderen Hohlen hervor, um sich zu greulichen schleimigen Klumpen zusammenzuballen,
um in Gestalt von massiven Mehrheiten wie eine Elefantenherde alles vor sich niederzutram-
peln.

Was aber kann geschehen und ist zu tun gegen die Dummheit? Es ist mit Recht gesagt wor-
den, dass gegen sie die Gotter selbst vergeblich streiten. Irgendwelche Goétter wird man in der
Tat vergeblich gegen sie an- und aufrufen. Wer sie in heiligem Zorn bekdmpfen oder wer sie
mit Spott und Ironie beunruhigen, wer sie intellektualistisch schulmeistern oder wer ihr antiin-
tellektualistisch den Hof machen will, der sehe zu, dass er nicht von der Dummheit tiberrannt

Barth - Uber die Dummheit 2 04.03.2022



werde — der sehe vor allem zu, dass er ihr nicht heimlich selber verfalle, indem er ihr begeg-
nen will. Wir kénnen uns vielmehr der Dummbheit gegentiber zunéchst nur an diesen einzigen
Trost halten, dass in der Bibel mit ihrer Botschaft von der Weisheit Gottes tatsachlich auch
auf dieser Front, auf der Front gegen die menschliche Dummbheit gestritten und, wie wir dann
wohl annehmen diirfen, nicht umsonst, sondern tberlegen und siegreich gestritten wird: dass
von Jesus Christus her gesehen auch dies, dass wir Menschen nun einmal so erschreckend
dumm sind, nichts Neues, nichts Unvorhergesehenes und vor allem auch nichts in seiner
Feindseligkeit wirklich Uberlegenes ist. Soll uns das trésten, wie es uns trosten kann, dann
mussen wir es uns freilich auch gefallen lassen, die menschliche Dummheit in dem Lichte zu
sehen, in welchem sie von dort aus tatséchlich sichtbar ist. Das wird aber vor allem dies be-
deuten: wir kdnnen nicht genug und nicht griindlich genug einsehen, dass das und nichts An-
deres — das, was Ps. 14,1 geschrieben steht vom Wesen der Dummbheit — ihr Wesen tatsachlich
ist: dass die Toren in ihrem Herzen sprechen: Es ist kein Gott. [579]

Man bemerke, wie befreiend es ist, nach diesem Wort nicht etwa irgend eine mythische Macht
hinter der Dummbheit suchen zu mussen, der dann wohl auch mit Hilfe einer mythischen Ge-
genmacht, unter Aufgebot irgendwelcher besserer Gotter zu begegnen und beizukommen
waére. Nein, dass sie Gott leugnet, dieses echt Menschliche ist in allen ihren Erscheinungsfor-
men ihr letztes und einziges Geheimnis. Man hat ihr aber nach diesem Wort auch nicht den
Respekt entgegenzubringen, als ob sie vielleicht irgend eine géttliche Mission und Kompetenz
haben kdnnte. Nein, sie leugnet ja Gott und hat sich damit zum vornherein aller Autoritét be-
geben und ins klare Unrecht gesetzt. Sie leugnet Gott, indem sie den Sinn seiner Geduld und
also den Sinn der Zeit und also den Sinn des menschlichen Lebens leugnet. Das ist die ver-
héltnisméalig sehr einfache Wahrheit Uber die menschliche Dummbheit. Aber wenn das das ge-
rade in seiner Einfachheit Befreiende jenes Wortes ist, so wird man als unter der Dummbheit
Leidender nun auch das Echo nicht tberhéren dirfen, das eben dieses von der heiligen Schrift
den Toren in den Mund gelegte Herzensbekenntnis sofort in unserem eigenen Herzen erweckt.
Es durfte zu beachten sein, dass eben das, was Ps. 14,3 in Fortsetzung jener Stelle zu lesen
steht: «Alle sind sie entartet und miteinander verdorben; Keiner ist, der Gutes tut, auch nicht
Einer» von Paulus Rom. 3,9f. als Beweis daflir angefiihrt wird, dass Juden und Griechen sich
Gott gegenuber in gemeinsamer Schuld, weil gemeinsam unter der Herrschaft der Siinde be-
finden. In der Tat! Wer spricht etwa nicht auch in seinem Herzen: Es ist kein Gott! Wer fasst
und respektiert den Sinn der goéttlichen Geduld? Wer ist also kein Tor? Wer ist also nicht
dumm? Es gibt wohl eine Rettung aus der Torheit und damit vor der Torheit der Toren, aber
eben nur eine, ndmlich den Glauben, in welchem dem Herzensbekenntnis des Toren in dem-
selben torichten Herzen widersprochen, und zwar radikal und wirksam widersprochen wird.
Aber eben indem er diesen rettenden Widerspruch des Glaubens erféhrt, wird gerade der
Glaubende nicht umhin kénnen, seine Solidaritat mit dem Toren, seine Solidaritat auch in je-
nem torichten Herzensbekenntnis — und Gottes Gnade als die einzige diese Solidaritat durch-
brechende und aufhebende, dieses térichte Herzensbekenntnis unterdriickende Wirklichkeit zu
erkennen und zu anerkennen. Gerade dem Glaubenden wird, wenn er unter der menschlichen
Dummbheit zu leiden hat, der Balken im eigenen Auge nicht unsichtbar, sondern so sichtbar
sein, dass sie als die Dummbheit der Anderen tatsachlich nur noch als der Splitter in deren
Auge wahrzunehmen ist [vgl. Mt. 7,3]. Die Furcht des Herrn ist ja der Weisheit Anfang [Ps.
111,10].

Der Glaubende wird also zuerst und vor allem darin weise sein, dass ihm seine eigene Dumm-
heit nicht mehr so verborgen ist wie den Unweisen die ihrige. Seine ihn auszeichnende Weis-
heit wird vor allem darin bestehen, dass er sich mit den anderen Unweisen zusammen der
Weisheit Gottes gegenuibergestellt und vor allen anderen sich selber durch jene Liigen gestraft
sieht. Das bedeutet dann eine weitere Befreiung: Schon kann es ja nun nicht mehr seine Auf-
gabe sein, auf Grund und mit den Mitteln seiner eigenen Weisheit den [580] anderen Unwei-

Barth - Uber die Dummheit 3 04.03.2022



sen als Feind den Feinden gegenlberzutreten. Schon ist er ja nun dispensiert von der aus-
sichtslosen Aufgabe, die Dummen durch seinen Zorn niederzuschlagen oder durch seine Iro-
nie zu erstechen oder auch durch seine Klugheit zu Weisen erziehen zu wollen. Schon muss er
jedenfalls nicht der Kreuzritter sein, der durch seines Armes Macht die durch die Dummbheit
aus den Fugen geratene Welt wieder zu ordnen hat, um dann sicher schon am zweiten Tag
dieses Werkes einsehen zu miissen, dass das nicht so einfach ist. Ist er darum entlassen aus
dem Kampf gegen die Dummheit? Nein, erst jetzt ist er vielmehr wirklich in diesen Kampf
hineingestellt und zu diesem Kampf fahig gemacht. Erst jetzt, erst in der aufrichtigen Solidari-
tat mit den Dummen, erst in der Erkenntnis, dass er ihnen nicht helfen, geschweige denn sie
anders machen kann, weil er viel zu sehr ihresgleichen ist — erst jetzt kann er ja wissen — jetzt
aber wird er es auch wissen —, um was es in diesem Kampfe geht, was hier zu geschehen, was
er selber hier zu tun hat. Die Dummen dumm zu nennen, sie als solche anzuklagen, niederzu-
treten oder auch stehen zu lassen? Das wird, von allem Anderen abgesehen, immer auch daran
scheitern, dass er selber viel zu dumm ist, als dass daraus irgend etwas Erspriel3liches hervor-
gehen konnte. Wohl aber wird er seine Teilnahme an der «Weisheit von oben» [vgl. Jak.
3,15.17] damit unter Beweis stellen, dass er den anderen Unweisen eben so begegnet, wie
Gottes Weisheit, indem sie ihn selbst zum Glauben erweckte und aufrief, ihm selber begegnet
ist: so ndmlich, dass er ihre Dummbheit und also ihr torichtes Herzensbekenntnis: Es ist kein
Gott! zwar hort und nur zu gut versteht, zugleich aber gerade nicht etwa so ernst nimmt, wie
es sich selbst wohl ernst genommen haben mochte. Nicht tragisch ernst, nicht blutig ernst!
Man kann die Dummbheit nicht todlicher treffen, als indem man sie ernst, aber gerade nicht
ganz, nicht vollig ernst nimmt. Natdrlich nicht etwa im Blick auf eine ihr zum Trotz vorhan-
dene natirliche Gute des Menschen! Schwer enttduscht und im Nu von ihr Gberrannt wird der,
der damit rechnet! Die Grenze des Ernstnehmens kann und darf nur die von Gott selbst ge-
setzte und gebotene Grenze sein, sonst bedeutet es gefahrliche Kurzsichtigkeit und Willkdr,
die Dummbheit nicht ganz ernst zu nehmen. Es gibt aber eine von Gott gesetzte und gebotene
Grenze dieses Ernstnehmens. Und eben diese sieht und beachtet der Weise, wéhrend der Un-
weise immer darin unweise sein wird, dass er sie nicht senen und beachten will, dass er also
gegen die Unweisheit der Anderen in grenzenlosem Ernst meint vorgehen zu sollen. Die
Grenze ist aber von Gott damit gesetzt und geboten, dass wir, nachdem uns Jesus Christus in
unserer Torheit zur Weisheit gemacht ist [vgl. 1.Kor. 1,30], auch bei keinem von den anderen
Unweisen damit, dass Jesus Christus nicht auch ihnen in ihrer Torheit zur Weisheit gemacht
sein oder gemacht werden kdnnte, rechnen diirfen als mit einer uns einsichtigen und angehen-
den Voraussetzung. Als Weise haben wir den Unweisen nicht daraufhin anzusehen, dass er
unweise bleiben, dass er sich dem Glauben verweigern kdnnte, sondern daraufhin, dass der
Glaube und mit ihm die Weisheit auch ihm angeboten ist und vielleicht jetzt gerade durch uns
angeboten werden soll. Wir haben ihn daraufhin anzusehen, dass auch er in [581] seiner Tor-
heit mit uns Zeit hat: die Zeit, die uns um Jesu Christi, um des in ihm geschehenen Aufhaltens
des gottlichen Zornes willen gelassen ist, gelassen ist zum Glauben, gelassen zum Weisewer-
den. Gottes Weisheit ist der Sinn seiner Geduld, haben wir gehort. Als Sinn seiner Geduld ist
sie von denen, die an Gott glauben (obwohl auch sie in ihrem Herzen sagen: Es ist kein
Gott!), denen, die nicht an ihn glauben (denen, die in ihrem Herzen nur das zu sagen scheinen:
Es ist kein Gott), den scheinbar nur Dummen zu bezeugen. Wir wissen nichts davon, ob der
Widerspruch gegen dieses: Es ist kein Gott! nicht auch in ihnen schon laut ist oder heute oder
morgen laut werden wird. Wir wissen aber, dass dieser Widerspruch auf alle Falle wichtiger
und stéarker ist als ihr torichtes Herzensbekenntnis. Wir haben sie auf alle Félle gerade auf die-
sen machtigen Widerspruch anzureden. Und das bedeutet eben: Wir haben sie in ihrer Dumm-
heit zwar ernst, aber gerade nicht ganz ernst zu nehmen.

Wissend, dass Gott uns selbst bei unserer Suinde nicht behaftet, dass er unser: Es ist kein Gott!
wohl Jesus Christus gegeniber, aber gerade nicht, wie wir es verdienten, uns selbst gegentiber
ernst genommen hat und ernst nimmt, werden wir die anderen Unweisen bei ihrer Stinde noch

Barth - Uber die Dummheit 4 04.03.2022



viel weniger behaften konnen. Wir werden sie mit volligem Ernst auf die verborgene gottliche
Madglichkeit des Glaubens, wir werden sie aber nur mit beschranktem Ernst auf die offensicht-
liche menschliche Maglichkeit ihres Unglaubens anreden. Vielleicht werden wir ihnen schon
darum nicht nur befreit, sondern auch befreiend gegenuberstehen, dass wir sie mit ihrer
Dummbheit nicht noch mehr belasten, als sie es ohnehin sind, dass wir nicht von ihnen verlan-
gen, was sie als Dumme nun einmal nicht leisten kénnen. Aber es kann naturlich auch das das
Letzte nicht sein. Noch bliebe es ja unter diesem Aspekt bei dem Abgrund zwischen Glaubi-
gen und Ungléaubigen, zwischen Weisen und Unweisen. Noch kénnte die Solidaritat zwischen
beiden unter diesem Aspekt wie eine Art freundliche Fiktion aussehen. Sie ist das nicht. Wie
wére sie echte, wirkliche Solidaritat, wenn sie nicht tatige Solidaritat ware, wenn also der Ab-
grund von huben nach driben nicht uberschritten wirde, wenn die Weisheit, wenn der Glaube
nicht zum Zeugnis wirde an die Unweisheit, an den Unglauben. Nicht indem der Glaube dem
Unglauben sich selbst, wohl aber indem er ihm Jesus Christus bezeugt! Und diesen nicht als
Zeugnis von der Weisheit des Glaubenden, wohl aber als Zeugnis von der in ihm offenbarten
Weisheit Gottes, in welcher der erlosende Widerspruch gegen alle menschliche Unweisheit
ein fur allemal eingelegt ist: moge die Kraft unseres Glaubens und die Uberzeugungskraft un-
serer Weisheit dabei grol3 oder klein sein.

Das, und also nach 1.Kor. 1 wirklich das Wort vom Kreuz [1.Kor. 1,18], bezeichnet die bibli-
sche Front gegen die menschliche Dummheit. Damit, mit [582] diesem Wort und mit ihm al-
lein wird sie wirklich bekampft. Hier wird sie wirklich bekampft. Wir horten ja, dass die
Weisheit der Welt in dieser Begegnung zur Torheit gemacht, als Torheit entlarvt wird [1.Kor.
1,20]. Und wir lesen 1.Kor. 3,18[f.] das Wort, das Goethe so geérgert hat, dass er meinte, das
Leben werde lebensunwert, wenn das wahr sei: «Niemand betriige sich selbst! Wenn sich je-
mand unter euch weise zu sein dunkt in dieser Welt, so werde er tdricht, damit er weise wer-
de. Denn die Weisheit dieser Welt ist Torheit vor Gott.» Es ist wohl gesorgt dafur, dass es,
wenn das Zeugnis von Jesus Christus laut wird, zum Kampf Mann gegen Mann, sapiens ge-
gen insipiens kommen wird, und in diesem Kampf werden auch der Zorn, auch die Ironie,
auch die Belehrung ihren gebiihrenden Platz haben. Dieser Kampf darf dann nicht durch aller-
lei Friedensrufe gestort und unterbrochen werden. Denn ohne diesen Kampf kann es keinen
Frieden geben. Aber es geht um diesen Kampf: um den Kampf, in welchem der Glaubige dem
Ungléaubigen, der Weise dem Unweisen sich zugesellt: nicht um mit ihm zu parlamentieren,
nicht um sich mit ihm zu verbridern, wohl aber um mit ihm zu reden, also nicht gegen ihn,
sondern flr ihn zu reden, nicht als sein Feind, sondern als sein fir sich keines Sieges bedurfti-
ger Freund, nicht um ihm zu sagen, dass er gegen ihn, sondern um ihm zu sagen, dass Gott ge-
gen und noch viel mehr fir sie beide recht habe. Das ist die Befreiung der Dummen, wenn
man ihnen das so sagen kann, dass sie es hdren diirfen und mussen, nicht als Gesetz, sondern
als Evangelium und eben damit dann als das Gesetz, das auch sie weise macht. Dazu, dass sie
weise werden und also einsehen, dass alles seine Zeit hat [vgl. Pred. 3,1], und also aufhoren,
alles zur Unzeit zu tun, dazu bedarf es ja nur des Einen, dass ihnen der Wahn, sie seien selbst
weise und konnten Uber ihre Zeit verfiigen, genommen und daftir die Einsicht gegeben wird,
dass Jesus Christus auch ihnen zur Weisheit gemacht [vgl. 1.Kor. 1,30], dass sie um seinetwil-
len Zeit haben und dass damit tber ihre Zeit verfligt ist, dass ihnen ihre Zeit gelassen ist als
Zeit zum Glauben. Glauben sie nur erst, dann horen sie auch auf, geféhrlich zu sein. Und sie
werden dann mit sich reden lassen. Sie werden dann jener Bosartigkeit ledig werden. Sie wer-
den sich dann an jenen schlimmen Mehrheitsbildungen nicht mehr beteiligen. Die grol3e bose
Front der Dummbheit bekommt da sofort ein Loch, wo wieder ein Dummer zum Glauben
kommt. Ein kleiner, aber realer Trost wird dann sichtbar und wirksam auch fiir alle Anderen
auf dieser dunklen Erde. Das war offenbar gemeint, wenn die Apostel (z. B. Phil. 2,15) den
Christen zugetraut haben, dass sie mitten unter einem verkehrten und verdrehten Geschlecht
leuchten sollten wie Himmelslichter in der Welt.

Barth - Uber die Dummheit 5 04.03.2022



Es ist schon «Aufklarung», was da erfolgt, wo wirklich Kirche ist, und es gibt in und fir den
Staat und die Gesellschaft keine wirkliche Aufklarung, wo [583] nicht wirkliche Kirche ist.
Aber eben darum wird sich da, wo es finster ist, wo die Dummbheit regiert, die entscheidende
Frage gar nicht an die draufRen, an die Dummen, sondern an die drinnen, an die Kirche rich-
ten: ob sie das Licht, das sie sein musste, wirklich ist: die Tragerin des Zeugnisses von Jesus
Christus als der uns offenbarten und zugewandten Weisheit Gottes — oder vielleicht doch nur
eine Partei neben anderen, der Verkehrtheit und Verdrehtheit dieses Geschlechtes gleich ver-
fallenen Parteien, vielleicht doch auch nur eine Vertreterin der Weisheit, die in Wahrheit Tor-
heit ist. Ist die Kirche wirkliche Kirche, dann ist sie nicht nur selber befreit von der Angst vor
der Torheit, dann dient sie auch der Befreiung der Toren. Die Dummbheit der Menschen ware
nicht die furchtbare Wirklichkeit, die sie ist, wenn sie nicht zu dem Gericht gehdren wirde,
unter dem die Welt steht. Das Zeugnis von Jesus Christus ist aber auch in dieser Hinsicht das
Zeugnis vom Ziel und Ende des Gerichtes. Wiederum darf nun aber, solange die Zeit wahrt, in
keiner Weise erwartet werden, dass das Zeugnis von Gottes Weisheit jemals und irgendwo et-
was Anderes sein konnte als eben das Zeugnis von Jesus Christus und dass dieses Zeugnis je-
mals und irgendwo anders empfangen, dass man also jemals und irgendwo anders weise wer-
den konnte als durch den Glauben. Die Weisheit Gottes ist der Sinn seiner Geduld, und so
wohnt sie da, so ist sie da offenbar und zu finden, wo Gottes Geduld ihren Grund hat und wo
dieser Grund uns sichtbar ist, d. h. aber in seinem fleischgewordenen Wort, in dessen Ernied-
rigung und Erhéhung, in Jesu Christi Kreuz und Auferstehung, wie sie der Inhalt der propheti-
schen und apostolischen Botschaft sind. Und weise werden in der Teilnahme an der Weisheit
Gottes heildt notwendig: diese Botschaft horen, sie annehmen, ihr gehorsam werden.

Unsere ganzen Uberlegungen haben uns zu dem Ergebnis gefiihrt: Es gibt nicht nur eine Hei-
ligkeit und Gerechtigkeit, sondern sichtlich, zu unserem Heil auch eine Rationalitat Gottes
und also, in der Erkenntnis Gottes, nicht nur eine Heiligung und Rechtfertigung, sondern auch
eine Rationalisierung unserer menschlichen Existenz. Dass dem so ist, das bedeutet eine oft
und zum Schaden der Christenheit und des christlichen Lebens Ubersehene und vernachlés-
sigte Dimension des Reichtums des Wesens und der Erkenntnis Gottes, eine Dimension, tiber
deren VVorhandensein sich klar zu werden der Muhe wirklich wert ist. Was es ist um den Frie-
den Gottes, der nach Phil. 4,7 hoher ist als alle Vernunft, um als solcher unsere Herzen und
Sinne zu bewahren, das versteht und fasst der nicht, der nicht gerade das weil3, dass Gott
weise ist. Wiederum ist aber zu bedenken, dass eben dieses Wissen unter genau denselben Be-
dingungen steht wie unser Wissen um Gottes Heiligkeit und Gerechtigkeit, dass es anders als
auf demselben schmalen Weg wie dieses nicht zu gewinnen und nicht zu erhalten ist. Die Ra-
tionalitat Gottes als des Schopfers, Erhalters und Herrn aller Dinge ist genauso seine und also
die alleinige, d. h. die im Ubrigen verborgene Rationalitat, wie seine Heiligkeit und Gerech-
tigkeit seine und also die alleinige, d. h. die im Ubrigen verborgene Heiligkeit und Gerechtig-
keit ist. Und so ist die von ihm her sich vollziehende Rationalisierung [584] unserer Existenz
genauso wie unsere Rechtfertigung und Heiligung sein allezeit und Gberall verborgenes Werk
an seinen Kindern. Es heif8t Kol. 2,3 nicht umsonst, dass in Christus alle Schatze der Weisheit
und Erkenntnis verborgen sind. Gewiss auch offenbar! Aber weil in ihm und nur in ihm offen-
bar, darum im Ubrigen verborgen: verborgen vor allem Suchen- und Findenwollen, das an
ihm vortbergehen wirde. Er und er allein ist — im Glauben an ihn — der Weg zu diesen in ihm
verborgenen Schatzen.

An dem kann es also nicht sein, dass wir jetzt von einer uns allgemein vorhandenen Rationali-
tat der Welt und also von einer uns allgemein moglichen Rationalisierung unserer Existenz
geredet hatten. Sondern es ist die Weisheit Gottes, gerade weil und indem sie die wirkliche
und wirksame Weisheit ist, durch die die Einfaltigen klug werden, jenes Besondere, das, be-
schlossen in dem Wort vom Kreuz, von Gott denen bereitet ist, die ihn lieben, wéhrend es
sonst und im Allgemeinen nach 1.Kor. 2,9 gerade von keinem Auge gesehen, von keinem Ohr

Barth - Uber die Dummheit 6 04.03.2022



gehort und in keines Menschen Herz gekommen ist. Nur als solches kann es von der Kirche
als die wabhre, die dringend notwendige und unendlich heilsame Aufklarung inmitten der gro-
Ren, glotzenden und gefahrlichen Dummheit der Welt verkundigt werden. Sie darf sich also,
wenn sie die Weisheit, die Vernunft, den Sinn, die Zweckhaftigkeit des gottlichen Wollens
und Waltens und damit dann auch den notwendigen Einzug von dem allem in die menschliche
Existenz verkiindigt, nicht etwa verleiten lassen, an Jesus Christus vorbei auf diese und jene
auch sonst wahrnehmbaren Zweckhaftigkeiten zu blicken, um dann unter dem Titel gottlicher
Weisheit diese ihre Logik und die auf ihre Logik sich begriindende Ethik zu verkiindigen.
Und es kann sich der Glaube an Gottes Weisheit nicht auf solche anderweitig erkennbaren
Zweckhaftigkeiten begriinden wollen.

Das ist es, was die Kirche in einem geradezu exemplarischen Verfehlen ihres Weges im 18.
Jahrhundert zu tun versucht hat, als sie es nach Anweisung der Leibnizschen Lehre von der
prastabilierten Harmonie und einer darauf begriindeten Theodizee unternahm, die Weisheit
Gottes in der Struktur und im Ablauf der geistigen und nattrlichen Weltwirklichkeit anzu-
schauen und die dort angeschaute Weisheit als den wahren Grund des Glaubens, als die Weis-
heit Gottes selber auszurufen. Warum sollte eine Anschauung von allerlei Weisheit inmitten
der Weltwirklichkeit nicht moglich, warum sollte also z. B. im Leben der Bienen und Amei-
sen und doch auch anderer Geschopfe, um vom Menschen nicht zu reden, nicht allerlei als
Weisheit, Vernunft, Sinn und Zweckhaftigkeit Bestaunenswertes tatsachlich wahrzunehmen
sein? Es ist der Miihe wert, dem allem nachzugehen. Dass alle Weisheit der Welt vor Gott
[585] Torheit ist [vgl. 1.Kor. 1,20], das kann ja wohl nur der ganz legitim wissen und sagen,
der an seinem Ort in irgend einem Mal3e auch eben an dieser «Weisheit der Welt» so viel ei-
genen Anteil hat, dass er weil3, was er damit sagt. Aber wiederum kann kein Zweifel sein da-
ran, dass, von der biblischen Botschaft her gesehen, tatsachlich alles Erkennen von Weisheit,
Vernunft, Sinn und Zweckhaftigkeit, das mit der Erkenntnis des Wortes vom Kreuz nicht
identisch ist, eben die Weisheit der Welt, vor Gott Torheit ist, d. h. durch das Wort vom Kreuz
[1.Kor. 1,18] als Torheit, als irregehend und in die Irre fihrend entlarvt wird. Es kann dieses
Erkennen an der Weisheit Gottes Anteil bekommen, indem es der Erkenntnis des Wortes vom
Kreuz untergeordnet, indem es in den Dienst dieser Erkenntnis gestellt wird. Es hat aber die-
sen Anteil nicht aus und in sich selber, es kann sich selbst als solches nicht als Erkenntnis der
Weisheit Gottes ausgeben und gebarden; es kann nicht Grund des Glaubens und es kann also
auch nicht Anweisung zu einem Leben in der Weisheit sein wollen. Will es das, will es an
sich und als solches die Aufdeckung und der Nachweis der Wege der géttlichen Teleologie
sein, dann kollidiert es als solches, zuerst heimlich und dann sicher friiher oder spéater auch 6f-
fentlich, mit den Wegen der wirklichen gottlichen Teleologie. Die 6ffentliche Kollision wird
immer dann stattfinden, wenn es wieder einmal offenbar wird, wie dialektisch dieses Erken-
nen ist, d. h. wie wenig es ihm mdglich ist, das, was es Sinn, und das, was es Unsinn in der
Weltwirklichkeit nennen zu sollen meint, sicher auseinander zu halten und miteinander in Ein-
klang zu bringen, wie leicht der jeweils schon gewonnene Aspekt der in der Welt wirksamen
Weisheit in sein gerades Gegenteil umschlagen kann, wie leicht aber auch die aus solchem
Aspekt gewonnene Lebensweisheit plétzlich an den Punkt geraten kann, wo sie zur Dumm-
heit wird, ja wo sie sich selbst als Dummheit erkennen und preisgeben muss. Wollte sich die
Kirche des 18. Jahrhunderts die Disqualifizierung ihres Unternehmens vom Worte Gottes her
nicht gefallen lassen, dann musste es eben das Erdbeben von Lissabon sein, das, weniger lehr-
reich und heilsam nun freilich, als fataler Angriff auf einen falsch begriindeten Glauben tref-
fen, sie an die Dialektik ihres Unternehmens erinnern und damit in dessen Durchfiihrung hem-
men und l&hmen musste. Und der VVorgang wiederholte sich in gréRerem Mafstab und in ver-
héngnisvollerer Weise, als die Kirche im [586] 19. Jahrhundert nach Anleitung Hegels die
Vernunft in der Geschichte und damit das Leitmotiv eines verniinftigen Handelns entdeckt zu
haben meinte, um sich unmittelbar darauf durch das nicht vorgesehene Problem der Ubervol-
kerung Europas und die damit gegebene proletarische Not von der Ohnmacht dieser Vernunft

Barth - Uber die Dummheit 7 04.03.2022



und der darauf begriindeten Verntuinftigkeit tiberzeugen zu miissen und lange genug nicht ein-
mal Uberzeugen zu lassen, sondern mit ihrer so in Weltweisheit verfélschten Botschaft nun
faktisch in der Ohnmacht dazustehen, in der sie dann vom Weltkrieg und von den nachher
aufgetauchten noch gefahrlicheren Losungsversuchen tiberrascht wurde, in der Ohnmacht,
von der sie sich bis heute noch nicht erholt hat.

Gerade die Kirche miisste aber, auch ohne sich durch solche innerweltlichen Uberraschungen
belehren lassen zu miissen, wissen, dass die Weisheit so billig — namlich auf Grund irgend ei-
ner Deutung der nattrlichen oder geschichtlichen Weltwirklichkeit — nicht zu haben ist, nicht
so billig, wie der Mensch mit seinen theoretischen und praktischen Konstruktionsversuchen
sie immer wieder haben zu kdnnen meint. Gerade die Kirche durfte nicht diesem Menschen
zuliebe — in Wirklichkeit zu seinem grof3ten Schaden und Nachteil — ihrerseits Weltweisheit
treiben wollen, um dann, nachdem sie vielleicht eine Weile damit triumphieren konnte, umso
sicherer auch mit ihr blamiert zu werden. Gerade in der Kirche miisste das Wissen darum le-
bendig bleiben, gerade von ihr misste es laut ausgesprochen werden: dass die Weisheit Gottes
der Weisheit der Welt, der Weisheit des Menschen tatsachlich nicht nur nicht entspricht, son-
dern letztlich entscheidend widerspricht, dass man also diese letztere wohl haben, pflegen, an
ihrem Ort ehren, anwenden und fruchtbar machen kann, aber das Alles doch nur unter der VVo-
raussetzung und im Rahmen dessen, dass ihr durch Gottes Weisheit zum vornherein und end-
gultig widersprochen ist. Man bemerke, dass dieses Verhéltnis nun doch nicht etwa einfach
und direkt eine Disqualifizierung der Weltweisheit bedeuten muss. Es bedeutet [587] das,
wenn und sofern diese sich als Gottesweisheit, als gottliche Lebensweisheit ausgeben und ge-
bérden will und sich eben damit, wie wir sahen, als Dummheit offenbart. Dann wird sie aller-
dings in den Streit der gottlichen Weisheit gegen die Dummheit hineingezogen, in welchem
sie bestimmt auf die Lange den Kurzeren ziehen wird und im Kreuz und in der Auferstehung
Jesu Christi sogar schon gezogen hat. Es konnte aber eben dies, dass ihr durch die Weisheit
Gottes widersprochen ist, auch ihre Rechtfertigung und Heiligung, ihre Legitimierung und
Rettung bedeuten. Ist doch die Weisheit Gottes sicher auch die Weisheit seiner Schépfung
und also eben die verborgene Weisheit dieser Welt und des in dieser Welt zu lebenden Le-
bens. An der gottlichen Geduld, deren Sinn die géttliche Weisheit ist, darf offenbar auch die
Weisheit dieser Welt, das Erkennen von allerlei Weisheit in ihrer Wirklichkeit und die darauf
begriindete Lebensweisheit des menschlichen Geschopfs in der ganzen Dialektik, der es ver-
fallen ist, teilnehmen. Nur dass es diese Teilnahme eben als Werk der gottlichen Geduld und
also den Sinn seines Tuns, auch seiner Weisheitsversuche, nicht in sich selbst zu sehen hat,
sondern dort, von woher ihm Raum gelassen ist zu diesem Tun, und also in Gott und also in
Jesus Christus und also dort, von woher ihm, indem ihm Raum gelassen ist, auch widerspro-
chen wird.

Es kann also die Weisheit der Welt an der Weisheit Gottes teilnehmen: dann ndmlich, wenn
sie ihren Raum versteht als den ihr nicht etwa um ihrer selbst willen zukommenden, ge-
schweige denn durch sie selbst geschaffenen und erhaltenen, sondern als den ihr durch Gottes
Geduld gelassenen Raum, sofern sie also gerade nicht selber die gottliche Weisheit sein, son-
dern ohne letzten Ernst, als anspruchslose Betatigung der Existenz des Geschopfs im Schutze
des Humors des Schopfers ihr Wesen haben will. In dem MalR, als sie das tut, in dem Mal3
also, als sie ihre Schranken wahrt, wird sie an der gottlichen Weisheit Anteil haben, wird sie
auch gegen die Gefahren und Ungliicksfalle ihrer eigenen Dialektik tatsachlich relativ ge-
schitzt sein, wird ihr die ihr unvermeidlich anhaftende Torheit tatséchlich nicht geradezu zum
Verderben werden, wird sie in dieser ihrer Torheit geduldet sein und sich entfalten diirfen.
Gerade dass sie den ihr seitens der gottlichen Weisheit widerfahrenden Widerspruch aner-
kennt und annimmt, gerade dass sie sich damit abfindet, dass ihr die Weisheit Gottes verbor-
gen ist, und dass sie letztlich selber nur um diese Verborgenheit Gottes besorgt sein kann —
gerade das wird ihr dann auch eine eigentiimliche Wirde und Sendung geben. Sie dient damit

Barth - Uber die Dummheit 8 04.03.2022



dem Glauben. Sie tut es faktisch auch da, wo sie den ihr entgegengesetzten Widerspruch nicht
anerkennt und annimmt. Sie tut es dann unfreiwillig, in dem Sichtbarwerden der Katastrophen
ihrer eigenen Herrlichkeit. 1hr ist aber angeboten, dass sie es auch freiwillig tun, dass sie sich
auch als die Weisheit des Glaubens betatigen kdnnte. Sie wird also von der Kirche her immer
auf diese doppelte Moglichkeit anzusehen und anzureden sein. Beide Mdglichkeiten bedeuten,
dass die Kirche mit ihrer Botschaft sie auf keinen Fall zu furchten hat. Beide Maglichkeiten
bedeuten aber auch Trost und VerheilRung fur die Kirche selber. Die Kirche [588] kann durch
ihre Schuld, durch einen falschen Glauben an die menschliche Weisheit in deren Katastrophen
verwickelt werden, und es kann dann doch immer noch so sein, dass sie, eben indem sie sel-
ber Schiffbruch leidet, unfreiwillig von der Verborgenheit der gottlichen Weisheit Zeugnis ab-
legen muss. Sie kann das aber auch freiwillig tun. Sie kann von der menschlichen Weisheit
auch jenen weisen, d. h. zum vornherein der vorhandenen Schranke bewussten Gebrauch ma-
chen; sie kann den dieser gelassenen Spielraum annehmen als die auch ihr gegebene Gabe der
gottlichen Geduld; sie kann sich, indem sie, wie Paulus es schlieBlich auch getan hat, nicht
ohne menschliche Weisheit redet, den Widerspruch der gottlichen gegen alle menschliche
Weisheit gefallen lassen. Sie kann menschlich so weise sein, Gott als dem allein Weisen, dem
monos sophds (Rom. 16,27; 1.Tim. 1,17) die Ehre zu geben. Sie kann darin menschlich weise
sein, dass sie es der gottlichen Weisheit allein Uberlésst, sich selbst zu beweisen, und also sie
gerade als die sich selbst beweisende bezeugen, die menschliche Weisheit dazu verwendend,
diesen Selbstbeweis der gottlichen Weisheit als solchen sichtbar zu machen, ohne aber diesen
Selbstbeweis und also ihr Zeugnis von ihm durch ein Zeugnis menschlicher Weisheit stuitzen
und verstarken zu wollen. Wenn die Kirche wirklich die Weisheit Gottes bezeugt, dann wird
sie bestimmt in diesem Sinn nie ohne menschliche, nie ohne die gewissermalien wiedergebo-
rene menschliche Weisheit sein. Es ist geradezu eine Probe auf die Richtigkeit ihres Zeugnis-
ses, dass das nicht ausbleiben kann. Aber wiederum wird auch das eine Probe auf die Richtig-
keit ihres Zeugnisses sein, dass die menschliche Weisheit, in der sie es ablegt, eben als wie-
dergeborene gewissermalen unsichtbar sein, d. h. nicht fur sich selbst, sondern nur fir die
Weisheit Gottes, fir die Weisheit des Wortes vom Kreuz reden, dass sie diesem ganzlich die-
nen, dass sie nur in seiner Anbetung Weisheit sein wird. So ist Paulus menschlich weise ge-
wesen in der Anbetung der Weisheit Gottes, wenn er der wahrlich auch menschlich weisen
Darlegung seiner Erkenntnis der Wege Gottes mit Israel in Anlehnung an die uns schon be-
kannten Worte aus Jes. 40 den Widerspruch und eben so die Bestétigung jener groRen Worte
gegentiibergestellt hat: «Gott hat alle verschlossen unter den Ungehorsam, auf dass er sich al-
ler erbarme. Oh, welch eine Tiefe beider: der Weisheit und der Erkenntnis Gottes! Wie uner-
forschlich sind seine Gerichte und wie unausdenkbar seine Wege. Denn wer hat den Sinn des
Herrn erkannt und wer ist sein Ratgeber gewesen? oder wer hat ihm etwas zuvor gegeben,
dass es ihm wiedergegeben werden misste? Denn aus ihm und durch ihn und zu ihm sind alle
Dinge. Sein ist die Ehre in Ewigkeit. Amen.» (Rom. 11,32-36).

Quelle: Karl Barth, Unverdffentlichte Texte zur Kirchlichen Dogmatik 11, hrsg. v. Hinrich

Stoevesandt und Michael Trowitzsch, GA 50, Zirich: Theologischer Verlag Ziirich, 2014, S.
575-588.

Barth - Uber die Dummheit 9 04.03.2022



