Orthodoxie als Doxologie?
Von Heinrich Vogel, Berlin

Wer es in der zweiten Halfte unseres Jahrhunderts inmitten des neoprotestantischen Wissen-
schaftsbetriebes der Epoche nach 1945 unternimmt, nach Orthodoxie als dem der Theologie
Gebotenen und VerheiRenen ernstlich zu fragen, mulR darauf gefalit sein, dal3 er einen wahren
Kordon von MifR3verstandnissen und Vorurteilen zu durchstof3en hat. Der im Raum der OstKir-
chen nach wie vor zentrale und leuchtende Begriff ,,Orthodoxie* ist im westlichen Bereich so
hypothekarisch belastet und diskreditiert, dal man allein schon vor der Aufraumungsarbeit
zuriickschrecken konnte, die es im Vorgelénde der sachlichen Erérterung zu leisten galte.
Welcher protestantische Theologe beteuerte nicht auf der Schwelle des Umbruchs der Zeital-
ter, der Weltanschauungen und Denkformen, daf} er nicht mit der ,,Orthodoxie* verwechselt
sein wolle, — von jenen zu schweigen, die in eine gewisse Verlegenheit gerieten, wenn ihnen
der immer von neuem anvisierte und perhorreszierte Gegner etwa wirklich abhanden kame!
Wer hier neu zu fragen und umzudenken versucht, muf} damit rechnen, dal sein Kopf-Bild je-
ner Uniform aufgeklebt wird, die schon der Rationalismus des XVI11. Jahrhunderts in seiner
zornigen Reaktion gegen die Siinden der Orthodoxie des XVII. Jahrhunderts schneiderte. Fir
dieses ebenso billige wie beliebte, bis zur Stunde immer neu angewandte Verfahren eignen
sich vorzglich Begriffe wie: Neo-Orthodoxie oder gar Fundamentalismus, Ontologie und Of-
fenbarungs-Positivismus, Objektivismus und nicht zuletzt die schon seit Kant verbotene Me-
taphysik. Nun aber — wenn es denn inmitten des chaotischen Relativismus der sich befehden-
den theologischen Ismen unserer Situation ein ,.frei Gestandnis in dieser unserer Zeit* — mit
den Worten des Kirchenliedes in aller Frohlichkeit zu reden — gilt, so sei es das Bekenntnis
zur ,,Orthodoxie* als Befehl und VerheiBung tber der Theologie, — versteht sich: als Doxolo-
gie!

Der Einsatz sei bei dem so bedeutsamen, zwiefachen sprachlichen Sinn des Wortes ,,Orthodo-
xie“ genommen. ,,Ortho-doxie*, das kann ja— je nach dem Sinn des Wortes ,,doxa“ —
ebenso als ,,richtige Lehrmeinung* wie als ,,rechte Rihmung* Ubersetzt werden. Eine ortho-
doxe Aussage ist im ersten Sinn des Begriffs eine richtige Wahrheitsaussage, im zweiten Sinn
rechter Lobpreis der Wahrheit. In gewisser Hinsicht ist die ganze, spannungsgeladene Proble-
matik schon damit gegeben, dal’ in dem einen Wort beides zur Stelle ist. Die Frage wird sein,
wie sich rechte Lehre und rechte Verherrlichung zueinander verhalten, wie es moglich sein!
soll, daR beides nicht nur miteinander, sondern ineinander zum Zuge kommt.

Der sprachliche Hinweis beschwort fiir den Wissenden sofort die historische Optik herauf.
Wenn schon in einer gewissen Reduzierung, die nicht als Simplifizierung miRverstanden sein
will, darf ja wohl gesagt werden, daR westliche Orthodoxie, wie sie das nachreformatorische
Zeitalter kennzeichnet, im Zeichen des Ringens um rechte Lehre, wiederum: daR 6éstliche Or-
thodoxie, gerade im Blick auf ihren Ursprung, im Zeichen des Strebens nach rechter Riih-
mung steht. Der auf den Buchstaben dringende Kampf um richtige Aussagen, der fur die
Struktur und das Wabhrheitsverstandnis lutherischer wie reformierter Orthodoxie bei aller ihrer
Gegensétzlichkeit charakteristisch ist, 148t nicht nur die Frage nach der Maglichkeit und Legi-
timierung einer Doktrin aufbrechen, die sich in apodiktischer Sicherheit als die allein richtige
gerierte, sondern die Frage eben nach dem Verstédndnis der Wahrheit selbst, das im nachrefor-
matorischen Zeitalter einer allméhlichen, den Beteiligten verborgenen, verhéngnisschweren
Verwandlung verfiel?. Wir brauchen uns nur an die pura doctrina evangelii im Zeichen der

! Vorlesung fir die Theologische Fakultat der Universitat Kopenhagen am 3. Marz 1964.
2) Es sei inshesondere auf die eindringende Analyse dieser Verwandlung hingewiesen, wie sie Hans Emil Weber
in seinem Werk ,,Reformation, Orthodoxie und Rationalismus* durchgefihrt hat.

Vogel - Orthodoxie als Doxologie (ThLZ) 1 15.02.2022



viva vox evangelii und dem gegenuber an die tote Richtigkeit des Buchstabens, der totet, zu
erinnern. Dennoch wird vor jenen Simplifizierungen und Karikierungen, wie sie die ihrerseits
vollends fragwirdigen Proteste gegen die ,,tote Orthodoxie* begleiteten, zu warnen sein. Eins
durfte sicher sein: Wenn die Véter der Orthodoxie um richtige Lehre kampften, beteten sie
gleichzeitig um die Bewahrung im rechten Glauben, und das nicht nur im Sinne der fides
quae, sondern auch der fides qua creditur. Allein schon das Kirchenlied des orthodoxen Zeit-
alters — die nicht nur zeitliche N&he eines Johann Gerhard und eines Paul Gerhardt — sollte
uns vor den traditionellen Kurzschliissen warnen.

Fur das Wesen 6stlicher Orthodoxie war der westlichen Christenheit das Verstéandnis so gut
wie versperrt, einmal durch die Nichtkenntnis der Wirklichkeit und — im Raum protestanti-
scher Theologie — durch das Zerrbild, in dem sich einem Adolf v. Harnack gerade die 6stli-
che Orthodoxie auf dem Grunde seiner Interpretation der Entstehung des trinitarischen und
christologischen Dogmas darstellte. Eine in stereotypen Lehrformeln erstarrte Orthodoxie in
Verbindung mit einem magisch durchsetzten Mysterienkult, — das bezeichnet ihm die
schreckliche Umwandlung der christlichen Religion aus einem Gottesdienst im Geist und in
der Wahrheit zu einem Gottesdienst der Zeichen, Formeln und Idole. Erst die lebendigen Be-
gegnungen in der Epoche nach dem zweiten Weltkrieg, insbesondere mit der russischen Or-
thodoxie, haben so etwas wie eine Entdeckung ihres Lebens und Wesens heraufgefiihrt, die
bis dahin allenfalls durch die groRen russischen Dichter literarisch vorbereitet war. Jetzt erleb-
ten westliche Theologen die Liturgie der Anbetung als den Herzschlag der Orthodoxie des Os-
tens, und das wog schwerer als alles Befremdliche und Beunruhigende in ,,magischem* Ritual
und sakralem Formelgebrauch. VVon da aus beginnt sich ein Zugang zu erschliel3en zu der or-
thodoxen Theologie, die in ihrer fir sie so charakteristischen Einheit mit der Liturgie als Rih-
mung des Mysteriums der Wahrheit verstanden sein will. ,, Theologie ist Lobgesang*, hat
schon Origenes gesagt®; die Liturgie aber ist die zelebrierte Theologie der Anbetung. Wer da-
fur kein Gespur hat, kann die orthodoxen Kirchen, ihre Lehre und ihr Leben nur mif3verste-
hen. Vielleicht kdnnte ihn die unerhérte, in immer neuen Martyrien bewahrte Leidensfahigkeit
und Sanftmut 6stlicher Christen, Priester und Mdnche ein wenig in der Sicherheit seiner west-
lich-rationalen Struktur erschittern. — Dabei werden wir keineswegs zu verkennen haben,
dal’ auch und sogar gerade die 6stliche Orthodoxie im Zeichen des Kampfes um die richtige
Lehre stand, einem oft mit allem Fanatismus gefiihrten Kampf um die Silbe und den Buchsta-
ben mit allen seinen hochst unheiligen Begleiterscheinungen. Auch die 6stliche Orthodoxie
notigt in ihrem Licht und ihrem Schatten neu zu der Frage nach dem wahren Verhdltnis von
Orthodoxie und Doxo- logie.

Schon der Verzicht auf eine Charakterisierung der rechten Lehre im Zeichen des réomisch-ka-
tholischen, autoritativ-juridisch bestimmten Verstandnisses des tradierten und vom Lehramt
der Kirche verwalteten Dogmas kennzeichnet den Torsocharakter dieser geschichtlichen Hin-
weise auf westliche und 6stliche Orthodoxie. Sie wollten und konnten hier ja nur eine Be-
leuchtung der Frage sein, die uns in der Not der gegenwartigen theologischen Situation mit
ihrer tiefen Aporie in der Wahrheitsfrage gestellt ist.

Diese Frage gehen wir nunmehr an, indem wir eine Besinnung auf das Wesen der Doxologie,
und zwar gerade in ihrer Gestalt als Erkenntnis der Wahrheit versuchen. In der Doxologie
geht es — das ist in bezug auf alle ihre Gestalten im biblischen Zeugnis des Alten und des
Neuen Testaments festzustellen — um die Doxa theou, die Kabod Jahwes, die Gloria Dei, die
Herrlichkeit Gottes. Die Herrlichkeit Gottes will aber nicht als eine Aussage iber Gott, etwa
in seiner reinen und unzugénglichen Transzendenz verstanden sein, sondern im Zeichen der
Selbst-Offenbarung des Herrlichen, der sich in seiner Gattlichkeit manifestiert, kundtut und

%) Aus selecta in psalmos ad Ps. CXXII, 14 Migne PG 12, 1581 A.
Vogel - Orthodoxie als Doxologie (ThLZ) 2 15.02.2022



erschliet. In der Lehre von Gottes Wesen und Wesensvollkommenheiten wird unter der Herr-
lichkeit Gottes die Fulle aller seiner Vollkommenheiten in ihrer Einheit und Ganzheit verstan-
den, und so denn die Gestalt seines Wesens, die mit seinem Wesen so in eins geht, dal3 die
Gestaltaussage selbst eine Wesensaussage ist. Das fur unsere Frage Entscheidende ist aber,
daR es nicht in einem ideellen, religids-ideologischen Sinne um Herrlichkeit geht, so wenig
wie es um Barmherzigkeit, Heiligkeit oder Ewigkeit geht, sondern um den Herrlichen, der sich
als dieser Herrliche offenbart, wie er, derselbe, sich als der Barmherzige, der Heilige, der
Ewige kund gibt*. So wahr nun seine Herrlichkeit das Licht ist, da niemand zukommen kann,
dessen Unmittelbarkeit fir die stindige Kreatur nur blendend und tétend sein konnte, offenbart
sich der Herrliche in der Herrlichkeit seines allmachtigen Erbarmens nicht in der tétenden,
sondern in der rettenden Gestalt, in der Knechtsgestalt der tiefsten Verhillung. Was schon das
Geheimnis jener Geschichte bezeichnet, in der Mose, der die Herrlichkeit Gottes zu sehen be-
gehrt, den sich seiner erbarmenden Herrn nur ,,von hinten*, aber nicht von Angesicht sehen
darf, das hat seine Wahrheits-Mitte dort, wo die Herrlichkeit Gottes in dem Fleischgeworde-
nen Wort nur in der tiefsten Verhullung durch dieses ,,Fleisch®, nur in der Knechtsgestalt flr
das Auge des Glaubens zu schauen, und so denn zu rithmen und anzubeten ist. An dieser Ver-
borgenheits-Gestalt des Offenbarers scheiden sich Glaube und Spekulation, ja, Gott und
Gotze; denn an der Direktheit ist — mit Kierkegaard zu reden — der Goétze kenntlich. Der
verborgene Gott, der sich in seiner Majestat vor jedem religiosen Zugriff und Ubergriff im
Zorn verbirgt, erbarmt sich des Menschen, der in seiner Hybris an Gottes Geheimnis scheitert,
in der Gestalt der Verhillung, und so gerade in der Herrlichkeit seiner Gnade. Er, der Sohn,
ist es, der sich an das schreckliche Geheimnis des Gottes ausgeliefert sein 1aRt, der sich dem
Menschen verbirgt, einem Menschen, der sich vor Gott zu verbergen, und wiederum der das
Geheimnis Gottes zu erstiirmen suchte. Da, in der Tiefe der stellvertretend durchlittenen Gott-
verlassenheit verherrlicht der Sohn den Vater, indem er ihn offenbar macht als den, der er ist
(Joh. 17,1). Der Vater verherrlicht den Sohn als den Sohn, indem er das Ja und Amen, das Ja-
wort seiner Auferweckung vom Tode spricht. Da geht das Licht der Herrlichkeit Gottes als
das Licht des allmédchtigen Erbarmers dem Volk auf, das im Finstern wandelt. Da ist der Ur-
sprung der Doxologie, die der Heilige Geist als der Schopfer der nova creatura erweckt, einer
Doxologie, an der Himmel und Erde, der gesamte versohnte Kosmos, die sichtbare und die
unsichtbare Kreatur, beteiligt ist, sei es schon nur fur das Ohr des in der Herrlichkeit seines
allméchtigen Erbarmens Herrlichen, des Pantokrator.

Wer will eigentlich im Ernst bestreiten, dal3 das ganze Neue Testament eine einzige grofe
Doxologie dieses in der Macht seiner Gnade herrlichen Gottes ist, dessen Gnade tiber seinen
Zorn siegt, und dessen Erbarmen im Gericht triumphiert, so wahr er, der Richter, die Freiheit
seiner majestatischen Entscheidung gegenuber allen religidsen Verfalschungen seiner Gnade
in ein allgemein giiltiges, dem Menschen verfligbares Prinzip zu wahren weil. Die einzelnen
Doxologien des Neuen Testaments, deren Urbild bezeichnenderweise der Lobgesang, nicht
der Menschen, sondern der Engel in der Weihnacht (Luk. 2,14) ist, umfassen die ganze EXis-
tenz der Versohnten und Erlosten (1. Kor. 10,31 oder auch 1. Petr. 2,12). Wiederum ist der
Gottesdienst der im Namen ihres Herrn versammelten Gemeinde Anbetung. Das ihr anver-
traute Gebet, das Vaterunser, miindet in die Doxologie ein, unter deren VVorzeichen schon die
Anrede steht. Die Liturgien vor dem Thron Gottes, wie sie die Offenbarung Johannis kund tut,
sind Doxologien (Offb. 4,11; 5,18; 19,1). Was besagt das fur die Erkenntnis der sich dem
Glauben erschlieBenden und durch den Glauben zu verherrlichenden Wahrheit des Fleisch ge-
wordenen Wortes Gottes?

4 Es sei in diesem Zusammenhang besonders auf das Buch vor dem Hollinder Miskotte hingewiesen ,,Wenn die
Gotter schweigen”, mit seinem leidenschaftlichen Kampf fir die Herrlichkeit des Namen (Jahwe!) gegenuber
jeder religidsen, nihilistisch-ambivalenten Ideologie.

Vogel - Orthodoxie als Doxologie (ThLZ) 3 15.02.2022



Wenn die Wahrheit des Gottes der Selbstoffenbarung die Wahrheit des Logos ist, dann will
sie erkannt werden. Gott selber ist ja in sich selber Logos (Joh. 1,1). Dieser Logos, derselbe,
durch den die Welt geschaffen wurde und erhalten wird, ward Fleisch, wurde unserer, vom
Euch der Siinde und des Todes geschlagenen Existenz inexistent. Wenn durch und in dem Lo-
gos, der ja nicht ein, sei es schon gottliches Wort iber Gott, sondern der ,,Sohn*, Gott selbst,
ist, die Aletheia Gottes sich entbirgt, dann schenkt und fordert diese Wahrheit mit dem Glau-
ben Erkennen. Wenn der Logos des innergottlichen Selbstgespréches zur Selbst-Aussprache
kommt, dann entspricht dieser Selbst-Aussprache zu unseren Gunsten die Antwort, in der das
Horen mit dem Erkennen geeint ist. In dem, was man das reine Horen, das nur als die Heilung
eines Taubstummen begreifbare, durch den Heiligen Geist gewirkte Horen nennen konnte, ist
die Anerkenntnis schon einbeschlossen, in der Anerkenntnis aber der Erkenntnistrieb des
Glaubens. Audio, ut intelligam! Der Erkenntniswille ist nicht eine zum Glauben hinzukom-
mende Begierde der Vernunft, ist nicht eine gegenuber der Unmittelbarkeit des Glaubens se-
kundare Reflexion (Schleiermacher?!), in der der Glaubende Gber Gott und wohl gar tber sich
selbst nachdachte. Der Ursprung des Erkennens ist vielmehr in dem Wort selbst, das sich ver-
nehmbar macht fur die von ihm geschaffene Vernunft des Glaubens. Horen, glauben, erken-
nen kdnnen auseinander nur folgen, weil sie ineinander wesen. Ineinander wesen kénnen sie
nur, weil sie in dem Wort der Selbst-Aussprache Gottes griinden. Theologie griindet als Glau-
bens- Erkenntnis in dem Logos theou und ist darum ihrem Wesen und ihrer Bestimmung nach
Doxologie, Verherrlichung der Wahrheit des Logos in seiner Doxa.

Wenn die grolie, entscheidende Aussage bereits getan wurde, weil sie mit innerer Notwendig-
keit durchbrach, so will doch hier gerade ein Weg Schritt fur Schritt zurlickgelegt sein, der
uns das Wesen der Theologie als Doxologie gegentiber Kurzschliissen und MiRverstandnissen
recht verstehen I&ft.

Das erste ist, dal’ die Erkenntnis der Wahrheit, die sich selbst so in eigener Freiheit erschliefl3t
und mitteilt, Anerkenntnis ist. Die ewige Prioritat liegt bei dem Wort, das sich hdrbar macht,
indem es die Existenz des sich verhérenden und das Gehor verschlieBenden Menschen zu sei-
ner Existenz macht, dem Fluch der so pervertierten Existenz sich existierend preisgegeben
sein laikt. Darum kénnen wir nach dem Glauben nur fragen, indem wir nach dem Wort fragen,
das als der Schopfer des Glaubens allem Glauben und Erkennen vorhergeht. Das Verhéltnis
ist nicht umkehrbar! Ebeling hat nicht gut daran getan, nach dem Glauben und von dort her
nach dem Wort zu fragen. Vollends geht es nicht an, die Zusammengehdrigkeit von Wort und
Glaube dazu zu miflbrauchen, dal? der Gott, der diese Relation herstellt und immer von neuem
aktualisiert, in die Relation wie in ein Gefangnis eingesperrt wird, in der Weise jener Relati-
onstheologie, die Uber der durch das ,,Fur-uns* der Offenbarung gegebenen Relation vergifit,
dal’ der Gott, der sich in seiner gottlichen Freiheit fir uns so gebunden hat, der freie Herr der
Bindung bleibt, die wir keineswegs zu so etwas wie einer Bindung Gottes milbrauchen dr-
fen. Es geht nicht an, das in der majestatischen Freiheit des allméchtigen Erbarmers gesetzte
Gegeniiber zwischen seinem géttlichen, unvergleichlichem Ich und dem Du des Geschdpfes,
das Gottes Anrede schaffend, richtend und begnadigend sich gegentiber stellt, als eine Verob-
jektivierung Gottes zu perhorreszieren. Die Anerkennung des Subjektes aller Subjekte ist die
wahre Abwehr alles Objektivismus und Subjektivismus, der sich Gottes zu beméchtigen
sucht.

Die Anerkenntnis will aber — und das ist das zweite, was es zu bedenken gilt — in Erkenntnis
vollzogen werden. Wenn die Anerkenntnis den Akt des Gehorsams bezeichnet, in dem der ho-
rende Glaube das Wort Herr sein 1&Rt, durch das er lebt, auf das er vertraut und an dem er —
mit Luther zu reden — hdngt, so geht es doch nicht um eine blinde, ein fur alle Mal zu leis-
tende Unterwerfung. Nein, es geht nicht um ein sacrificium intellectus als opus operatum, wie
es der Orthodoxie immer wieder — mit mehr oder minder Recht — nachgesagt wurde! Als

Vogel - Orthodoxie als Doxologie (ThLZ) 4 15.02.2022



die zur Anerkenntnis der Wahrheit gerufenen Horer des Wortes durfen wir erkennen. Credo,
ut intelligam! Diese Erkenntnis will erbeten und gewagt, sie will unter dem Befehl und der
VerheiBung Gottes vollzogen sein. So wahr der Glaubende nicht von seiner Erkenntnis lebt,
sondern aus und in dem Wort Gottes, ist der Glaubende zum Erkennen der Wahrheit, die sein
Heil ist, gerufen und getrieben. Damit ist nicht etwa jene verhangnisvolle Uberordnung der
Gnosis Uber die Pistis ausgesagt und auch nicht der gnostische Eros an die Stelle der Agape
getreten! Vielmehr wird die Erkenntnis immer von neuem zuriickgeworfen auf den Glauben,
— was sage ich? — auf die Gnade, die den Glauben schafft und erhdlt.

Zum dritten: Gerade im scheiternden Erkenntnisvollzug bleibt die Anerkenntnis Anbetung. Es
ist daflir gesorgt, daR die Erkenntnis sich nicht tiber den Glauben erheben kann. So wahr der
Glaube ndmlich der Offenbarung des sich selbst im Geheimnis erschlieRenden und mitteilen-
den Gottes verhaftet bleibt, wird die Erkenntnis dieses Geheimnis nicht aufbrechen, nicht in
dasselbe einbrechen kénnen. Kein Theologe hat so wie Luther — der Luther von De servo ar-
bitrio! — vor der Hybris gewarnt, die wahnt, in die Majestas des verborgenen Gottes eindrin-
gen zu koénnen, und dazu gerufen, sich auf und in das Wort des offenbaren Gottes fallen zu
lassen, auf dall — mit seinen Worten zu reden — Gott Gott und der Glaube Glaube bleibe!
Dann gilt es aber die Demutigung der Erkenntnis unter das, was man die eschatologische Ver-
borgenheit Gottes nennen konnte. Damit ist nicht das sich verschweigende Geheimnis eines
hinter und Uber seiner Offenbarung unbekannten Gottes gemeint, der dann plotzlich die Zuge
des dunklen und unberechenbaren Fatums annehmen konnte! Vielmehr ist es gerade der sich
verbergende, jedem Zugriff sich entziehende Gott, der sich selbst in der Verborgenheitsgestalt
offenbart, damit der radikal entsicherte Mensch allein der Gnade Gottes mitten im Gericht
verfallt. Das besagt dann eine Demiitigung und Brechung der Erkenntnis eben da, wo sie er-
maoglicht wird. Ihr vom Befehl getragenes und von der Verheil3ung tiberleuchtetes Wagnis ist
und bleibt in der Zeit der theologia viatorum doch ,,Stickwerk* (1. Kor. 13,9ff.). Ihre Freude
ist Vorfreude. Sie scheitert im Vollzug, aber auf Hoffnung. Gerade aber als im Vollzug schei-
ternde Erkenntnis ist sie Anbetung. Theologie ist ihrem Ursprung und ihrem Wesen nach ge-
rade an ihrer Grenze Doxologie. Sie darf den Gott, der sie im Scheitern leben lai3t, loben, un-
ter der Verheilung jener ihrer neuen Gestalt, in der das Schauen Erkennen und das Erkennen
Schauen sein wird.

Mit den letzten Sétzen scheint in gewisser Hinsicht schon das Telos des Gedankenganges er-
reicht zu sein, so aber doch, dal} es sofort gilt, die gewonnene Erkenntnis konkret zu verdeutli-
chen und gegen MiRverstandnisse abzuschirmen. Die Konkretion sei im Blick auf einen von
der gesamten Kirche anerkannten, fir die dstliche Orthodoxie in besonderer Weise fundamen-
talen Text vollzogen, namlich das Nicaenische Glaubensbekenntnis, genauer gesagt: das Nica-
eno-Constantinopolitanum?.

Wenn man an das Nicaenum als einen im eminenten Sinn doxologischen Text denkt, dann ge-
wild zuerst in der Erinnerung an jene, flr dieses Bekenntnis charakteristischen Aussagen: ...
Gott von Gott, Licht vom Licht, wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott, geboren, nicht ge-
schaffen, mit dem Vater in einerlei Wesen, durch welchen alles geschaffen ist.“ Man kdnnte
sie als die Doxologie der Hohe, ndmlich in der Verherrlichung des trinitarischen Gottes be-
zeichnen. Sie werden aber erst dann, auf ihren Ursprung und ihr Telos gesehen, recht verstan-
den, wenn sie in eins gehort werden mit jener Doxologie der Tiefe, die dann anhebt. Der um
unsertwillen so tief Herabgestiegene, Er, der Menschgewordene, der fir uns Gekreuzigte, Lei-
dende und Begrabene, ist es doch, dem jene Doxologie der Hohe gilt. Er, der mit dem Vater

® Ich darf gerade im Blick auf die gedrangte Kiirze dieser VVorlesung auf mein Buch hinweisen: ,,Das Nicaenische
Glaubensbekenntnis, eine Doxologie (Lettner-Verlag, Berlin)“, der Versuch, den lapidaren Text Wort fiir Wort
in seiner Auslegung nach- und mitzusprechen.

Vogel - Orthodoxie als Doxologie (ThLZ) 5 15.02.2022



wesenseine Sohn ist es, in dem sich Gott selbst unserer so erbarmte. So wenig nun die Doxo-
logie der Hohe aus einer spekulativen Schau erwachst, die sich in supranaturalen Wissensaus-
sagen darstellte, so wenig die Doxologie der Tiefe aus einer historischen Erforschung des Le-
bens und Sterbens Jesu von Nazareth. Ja, es geht um den geschichtlich gewordenen Christus
Jesus; aber daB er als der Incarnatus an unsere Stelle trat, fir uns der Gekreuzigte und Aufer-
standene wurde, diese Wahrheit kann nie und nimmer historisch verifiziert werden! Ihr Wahr-
heitsmedium, in dem sie sich fur das Gehor des Glaubens verifiziert, um in der anerkennenden
Erkenntnis gepriesen zu werden, ist das doxologische. Ja, es geht um den ewigen Sohn, der
mit dem Vater und dem Geist Gott ist. Er ist das Subjekt jener gottlichen Selbstbewegung in
unsere Tiefe zu unserer Rettung. Aber die Aussagen von seiner ewigen Gottheit sind ihrem
Ursprung und Wesen nach nicht Wissensaussagen Uber ihn, sondern die doxologische Ant-
wort des Glaubens, der ihn in seiner wesenhaften Doxa rihmt. Die Wahrheit dieser Aussagen
ist nicht spekulativ verifizierbar. Auch ihr Wahrheitsmedium ist das doxologische. Keinem
Wahrheitsmedium des menschlichen Selbst-, Welt- und Gottesverstandnisses — schon gar
nicht dem der existentialen Interpretation! — kann und wird die noetische Verifikation der on-
tischen Wahrheit Gottes in der Prioritat und Uberlegenheit seines Seins und Wesens, seines
Sprechens und Handelns gelingen. Theologie ist Doxologie.

Gerade so werden wir das Scheitern theologischer Erkenntnis im Erkenntnisvollzug anzuer-
kennen haben. Die Aussage von der creatio ex nihilo will getan werden; aber wer vermdchte
zur rationalen Evidenz zu bringen, was es um dieses ,,nihil* ist. Die scheiternde Erkenntnis
wird sich daran gentgen lassen missen und dirfen, dal es die Freiheit des durch das Wort
schaffenden Gottes bezeugt. Die Aussage von der Gottverlassenheit des Menschen, in dem
Gott an unsere Stelle trat, will getan werden; aber wer wagte zu sagen, dal} wir rational, sei es
schon in der ratio fidei, die Moglichkeit der Verlassenheit dieses Menschen, in dem doch Gott
selber an das Kreuz ging, zu ergriinden vermdchten. Die Formeln der Zwei-Naturenlehre hal-
ten — man denke an das Chalcedonense! — Wache zu beiden Seiten des Mysteriums. Sie
kénnen und wollen es aber nicht bewaltigen. Steht es anders mit den Aussagen von Gottes in-
nertrinitarischem Sein und Wesen? Gerade wer sich hier nicht in den grof3en Haufen der mo-
dernen Antitrinitarier einreiht, wer sich zu der Wahrheit bekennt, daf} Gott sich als der offen-
bart, der er in seinem Sein und Wesen ist, dal er ist, der er heif3t; Vater, Sohn und Geist, wird
im Vollzug der uns aufgegebenen Erkenntnis scheitern. Die Worte ,,Zeugung* und ,,Hau-
chung* wollen und dirfen in ihrem ewigen Bezug gewagt werden. Aber indem wir sie aus-
sprechen, scheitern wir zuletzt bei dem Versuch zu sagen, was sie, ihrem géttlichen Sinn
nach, in sich beschlieBen. Ne taceretur (Augustinus), und: Ou phtano to hen noesai kai tois
trisi perilampomai; ou phtano ta tria dihelein, kai eis to hen anaferomai (Gregor von Nazianz,
orationes 40,41). ,,Ich vermag das Eine nicht zu denken, ohne von den Drei umleuchtet zu
werden; ich vermag die Drei nicht zu unterscheiden, ohne zu dem Einen erhoben zu werden.*
Das sind Satze der im Vollzug scheiternden, und gerade in diesem Scheitern anbetenden Er-
kenntnis. Es mag in unserem Zusammenhang der Hinweis darauf gentigen, dal es mit dem
Satz von der Wiederkunft Christi, in deren Erwartung die christliche Hoffnung schlechter-
dings lebt, nicht anders steht, sofern unser zeitliches Denken an seiner ,,Zukunft“ scheitert.
Ein verhangnisvoller Irrtum ist es aber auch zu meinen, dal} die Wahrheit von der Rechtferti-
gung des Gottlosen propter et per Christum in unserer Erkenntnis zur ideologischen Evidenz
gebracht werden konnte. Gerade der Apostel, der dem Weg der Weisheit Gottes nachsinnt,
des Gottes, der alle unter den Unglauben beschlossen hat, auf daf3 er sich aller erbarme, mun-
det in die Anbetung Gottes ein, dessen ,,Gerichte unbegreiflich* und dessen ,,Wege uner-
forschlich* sind. Ihm sei die Doxa in Ewigkeit, — die Doxa, die sein ist! (ROm. 11,32-36).

Das von der Anbetung im scheiternden Erkenntnis-Vollzug Gesagte will gegen ein zwiefaches
MiRverstandnis abgeschirmt sein, gegen eine mystische und gegen eine &sthetische Interpreta-
tion der Doxologie. Was das eine betrifft, so mag der Hinweis auf das Philosophieren im

Vogel - Orthodoxie als Doxologie (ThLZ) 6 15.02.2022



Sinne von Jaspers zur exemplarischen Verdeutlichung dienen®. Indem das Denken dort nam-
lich alles gegensténdlich Da-seiende, und denn auch alles Vorstellbare und Denkbare trans-
zendiert, scheitert es im Vollzug des Denkaktes. Jenem Nichts sich Giberantwortend, das aus
der Absage an alles Daseiende als einer vergegenstandlichten Wahrheit resultiert, intendiert es
das absolute Sein, das ,,Umgreifende*, das in seiner reinen Transzendenz zugleich der Imma-
nenzgrund alles Daseienden ist. Im Gegensatz zu einem solchen, zum Prinzip des Philoso-
phierens erhobenen Scheitern im Transzendieren, scheitert die theologische Erkenntnis nicht
an einem Es, sondern an dem Namen dessen, der als die personale Wahrheit zugleich der Er-
maoglichungsgrund und die Zukunft der Glaubenserkenntnis ist, und so gerade die Doxa der
Doxologie.

Das MiRverstandnis aber, das wir nach der anderen Seite sichteten und als das ,,asthetische*
bezeichneten, ware damit gegeben, dal} wir unter der Doxologie den Hymnus, bzw. die Hym-
nen des religiésen Menschen verstanden, wie sie aus seiner, dem Unendlichen verhafteten
Sehnsucht in mancherlei Gestalt aufsteigen mogen. Die Gefahr, Doxologie einfach als Hym-
nologie zu interpretieren, ist um so groRer, als gerade im Gottesverstandnis der altkirchlichen,
griechischen Theologie ein Zug des Transzendierens zu Gott in seiner Unbegreiflichkeit un-
verkennbar ist. ,,Unendlich und unbegreifbar ist das géttliche Wesen. Nur das ist von ihm be-
greifbar, seine Unendlichkeit und Unbegreifbarkeit* (De fide orthodoxa, Lib. I, cap. 4). Frei-
lich redet der Damascener, aus dessen Summa der griechischen Orthodoxie der Alten Kirche
wir den Satz zitierten, von dem Dreieinigen Gott, durch dessen Mysterium die Theologie zur
Anbetung gerufen ist. Der religionsphilosophische (platonische) Einschlag aber, der sich
schon in der durch die via negationis bestimmten Begriffsbildung meldet (un-begreiflich, un-
endlich, un-veranderlich etc.!) nétigt jedenfalls zu der Klarstellung, dal3 die Aszendenz des
sich zu Gott erhebenden doxologischen Denkens seinen Ermdglichungsgrund in der Deszen-
denz des Wortes, des Sohnes Gottes hat. Nur im Nachvollzug seiner Aszendenz als des zur
Rechten Gottes Erhohten kann die mit ihm erniedrigte Erkenntnis in der Miterhdhung doxolo-
gisch sich zu ihm erheben.

Nach beiden Seiten, gegenuber dem ,,mystischen* wie dem ,,asthetischen* MifRverstandnis,
gilt in ihrer Zusammengehorigkeit: Doxologie, wie sie hier als VVerheil3ung tber der Theologie
leuchtet, will ihrem Ursprung nach nicht vom Menschen her, sondern von dem Gott her ver-
standen «ein, dessen Verherrlichung sie dienen darf und soll. Doxologie ist Antwort.

Es bleibt noch ubrig, den Erkenntnisgang, der die Theologie als Doxologie zu erértern suchte,
in der Frage nach der Bedeutung der Doxologie fiir das rechte Verstandnis der Orthodoxie zu
beschlielen. Orthodoxie als Doxologie, so lautete ja unser Thema, das wir mit Bedacht von
der Doxologie her angingen. Wenn wir der Bewegung treu bleiben, die durch die Deszendenz
des Logos in seiner Kondeszendenz geboten war, so werden wir zum ersten das ,,ortho* in
dem Begriff Orthodoxie bestimmt sein lassen mussen von der Wahrheit her, zu der hin die or-
thodoxe Aussage eine rechte, namlich dorthin gerichtete Aussage ist. Das griechische orthos
bezeichnet von seiner Wurzel aus das Aufgerichtete, das Emporgehobene und Gerade, ja, das,
was durdi seine Hin-Wendung in eine bestimmte Richtung unverriickt die gerade, die rechte
Bahn innehélt. Wenn die Richtung durch die Hinwendung und Hinneigung der Wahrheit
selbst bestimmt ist, dann wird die an der Wahrheit ausgerichtete Erkenntnis rechte Erkenntnis
nur sein konnen in der Anerkenntnis der Prioritat der Wahrheit. Sie will ja nicht mit einer un-
serem Geiste immanenten Idee, auch nicht mit einem Postulat unserer Vernunft oder einem
Bild unseres spekulierenden Geistes verwechselt sein. Die Wahrheit, von der wir reden, be-
gegnet uns personal in ihrer Kondeszendenz, und zwar in dem Wort, das sie bezeugt, und in
dem sie selbst sich zu Gehdr bringt. Das menschliche Wort, in, mit und unter dem das

& Wir konnten auch auf die in dieser Hinsicht geradezu klassische Mystik eines Rhadakrishnan hinweisen.
Vogel - Orthodoxie als Doxologie (ThLZ) 7 15.02.2022



Fleischgewordene Wort Gottes zu Worte kommt, ist aber das Wort der Schrift, in deren Aus-
legung und Verkindigung die Wahrheit, Er selbst, der die Wahrheit ist, das Wort ergreift
durch den Heiligen Geist. In dieser Begegnung wird das Gehor des Glaubens zu der Wahrheit
hingewendet, die als gehtrte Wahrheit anerkannt und in der Anerkenntnis erkannt sein will.
Nur als gehorte Aussage wird die Wahrheitsaussage die von der Wahrheit her und so die zu
ihr hin gerichtete Aussage, nur so ,,orthodoxe* Aussage sein. Orthodoxie lebt und west in die-
sem Von-her und Zu-hin, so aber, dal das VVon-her die Prioritat hat und behélt. Die Entschei-
dung dartber fallt aber an der Schrift, versteht sich als an dem Zeugnis fur Ihn, der als die
Wahrheit Gottes fir uns ihr Substanzzentrum ist. Als schriftgeméfe Lehre wird sie orthodox
sein, und eben im Hdéren auf die Christusdoxologie der Schrift Doxologie sein durfen.

Darin ist das zweite bereits zur Stelle. Wenn die orthodoxe Erkenntnis ihre Erméglichung und
ihre Wahrheit namlich nur in der Relation zu der lebendigen, der personalen Wahrheit hat, de-
ren Gnade allein die Begegnung herstellt und die Antwort hervorruft, dann wird die rechte
Aussage ihr Wahr-sein nicht so an und in sich selber haben, dal? die lebendige Wahrheit sich
in den Buchstaben, den an sich toten, verwandelt hatte. Die Worter, auch die ,,richtigen®, wer-
den nicht Wahrheitskapseln sein, tiber die ihre Besitzer, die Theologen, bzw. die Kirche dann
verfugen kdnnte wie Uber ein Kapital, von dessen Zinsen sie lebte. Mag die Orthodoxie, histo-
risch gesehen, auch gerade dieser Versuchung noch so oft erlegen sein, sich als Wahrheitsbe-
sitzerin und Herrin gerade gegenuber ihren Gegnern zu gebérden, so wird sie ihrem Ursprung
und Wesen nach sich doch immer von neuem zu dem Herrengeheimnis der Wahrheit zurtick-
rufen lassen, das durch und durch lebendig ist. Was sage ich — sie wird sich zu dem Lebendi-
gen Herrn hinwenden lassen, der die ,,richtige” Lehre als den rechten Lobpreis annehmen
kann und will. Gerade in der bis auf den Buchstaben dringenden Leidenschaft des Ringens um
richtige, am Wort der Schrift ausgerichtete Aussagen wird orthodoxe Theologie — werden
um Orthodoxie ringende Theologen! — sich darunter demutigen lassen, daf die richtigen
Worter noch nicht das wahre, das lebendige Wort sind, dem die Worter nur dienen, und auf
dessen Gegenwart sie nur warten kénnen. Die so wartende, im wortlichen Sinn um den Segen
von oben betende Orthodoxie wird Doxologie, Riihmung der Wahrheit sein, die sich durch
rechte Lehre rihmen lassen will.

Noch aber muf als drittes und letzte« jenes Scheitern im Denkvollzug gerade im Blick auf das
Ringen um rechte Lehre noch einmal unterstrichen werden. Wir bedachten, daR in keinem
Wabhrheitsmedium, in dem wir die immanente Wirklichkeit befragen und durchforschen, und
auch nicht in dem Versuch sie zu transzendieren, die Wahrheit Gottes in Christo verifizierbar
ist. Unser Erkenntnisvermdgen selbst aber, seine Worte, Begriffe und Vorstellungen, ist als
das Vermdgen des raum-zeitlich gebundenen, ja, des gefallenen und verfallenden Menschen,
unvermdgend, die Wahrheit Gottes recht zu erkennen und in rechter Erkenntnis die Wahrheit
in ihrem Wahrsein zu preisen. Auch der versohnte, der zur rechten Gottes-Erkenntnis befreite
Mensch wird doch noch nicht in den Menschen der unmittelbaren und direkten Erkenntnis,
der Gottesschau verwandelt. Sein Héren und Glauben, sein Anerkennen und Erkennen bleibt
reines, immer neues Wunder, das ihn bei und an sich selbst mit der Unmdglichkeit, bei Gott
aber mit der Mdglichkeit, der Macht und dem Willen seiner allméachtigen Gnade rechnen laft.
Was sage ich: ,,rechnen*“? Nicht rechnen, sondern beichten und beten! Erst wenn der Zwie-
spalt zwischen unserer Existenz und unserer Erkenntnis, zwischen uns selbst und unsern
Wahrheitsaussagen in einem neuen Sein und Wesen geschlossen sein wird, wird unsere Er-
kenntnis der Wahrheit nicht mehr scheiternde Erkenntnis sein. Es ist Wunder, reines Gnaden-
wunder, wenn die Wahrheit unsere unaddquate Erkenntnis sich adaquatisiert und sie als Or-
thodoxie Doxologie, vielmehr als Doxologie Orthodoxie sein 1aRt. Keine Orthodoxie ist
schon, auf sich selbst gesehen, Doxologie. Sie darf und soll sich aber unter dem Befehl, von
der Wahrheit recht zu reden, der Verheil3ung getrosten, dal rechte Lehre Lobgesang, Orthodo-
xie Doxologie sein darf.

Vogel - Orthodoxie als Doxologie (ThLZ) 8 15.02.2022



Es ist dem Ganzen nur noch ein SchluBsatz hinzuzufiigen, ohne den der Gedankengang nicht
nur einer, MiBverstandnisse heraufbeschworenden, Kiirze, sondern der Verleugnung der The-
ologie in ihrer anderen Funktion beschuldigt werden kdnnte. Diese andere Funktion ist die di-
akonische, und das will sagen: ihr Dienst an der Verkiindigung des Wortes Gottes, wie sie der
Kirche aufgetragen ist. Wenn die Erorterung dieser anderen Funktion durch unser Thema uns
nicht aufgegeben war, so darf dariiber doch eines nicht verkannt und verleugnet werden, dal3
nédmlich die diakonische und die doxologische Funktion der Theologie so unléslich zusam-
mengehoren wie die Liebe zu Gott und die Liebe zum Mitmenschen; denn der Mensch, in
dem Gott einer von uns wurde, ehrte Gott, indem er uns diente. Seine Diakonie ist die Doxo-
logie, kraft deren unsere Diakonie Doxologie sein darf.

Theologische Literaturzeitung 89, Nr. 9 (1964), Sp. 641-650.

Vogel - Orthodoxie als Doxologie (ThLZ) 9 15.02.2022



