Predigt Gber Genesis 32,23-32
Von Eberhard Jungel

Und Jakob stand auf in der Nacht und nahm seine beiden Frauen und die beiden Mégde und
seine elf Kinder und zog an die Furt des Jabbok. Und er nahm sie, fiihrte sie tber den Fluss,
und brachte alles hintiber, was sein war. Und blieb allein.

Da rang ein Mann mit ihm, bis die Morgenrdéte anbrach. Und als er sah, dass er ihn nicht
uberwaltigen konnte, schlug er ihn auf das Gelenk seiner Hufte. Und das Gelenk der Hufte
Jakobs verrenkte sich, als er mit ihm rang. Und jener sprach: Lass mich gehen, denn die Mor-
genrote bricht an. Aber Jakob antwortete: Ich lasse Dich nicht, Du segnest mich denn. Er
sprach: wie heiflest Du? Er antwortete: Jakob. Er sprach: Du sollst nicht mehr Jakob heifen,
sondern Israel; denn Du hast mit Gott und mit Menschen gekampft und hast gewonnen. Da
fragte Jakob ihn und sprach: Sage doch, wie heifst Du? Er aber sprach: warum fragst Du, wie
ich heiR? Und er segnete ihn daselbst.

Und Jakob nannte die Stéatte Pniel; denn, er sprach, ich habe Gott gesehen von Angesicht zu
Angesicht, und meine Seele wurde gesund. Und als er an Pniel voriiberkam, ging ihm die
Sonne auf. Und er hinkte an seiner Hiifte.

Liebe Gemeinde!

Es muss ein unerhorter Sonnenaufgang gewesen sein — nach allem, was vorausgegangen war
in jener langen, dunklen Nacht am Ufer des Jabbok. Als die Schrecken einer ddmonischen
Nacht zu weichen beginnen, als der Bann des Entsetzens sich zu 16sen beginnt, erkennt ein
Mensch, dass Gott im Spiele war, dass tief verborgen unter dunklen Machten Gott selbst am
Werke war. Bei der ersten Morgenrote entdeckt ein Mensch, dass er im Dunkel der Nacht mit
Gott gerungen hat. Nicht nur mit seinen eigenen Problemen, nicht nur mit den Schatten seiner
Vergangenheit, nicht nur mit seiner Angst vor der Zukunft! Mit all dem hat Jakob wohl auch
gerungen. Vielmehr: von all dem war er nur zu sehr angefochten.

Es sind zunéchst immer unsere eigenen Sorgen und Angste, die unser Leben verfinstern. Und
nur zu oft sind es selbsterzeugte, ja selbstverschuldete Angste und Sorgen, die uns tiberfallen
— s0 wie gerade eben die atomare Wolke aus Tschernobyl tiber uns hergefallen ist. Sage nie-
mand, dass ein héherer Sinn oder gar ein Gott darin verborgen ist! Gestehen wir uns vielmehr
ein, dass mit dieser Wolke unser menschliches Versagen, nicht nur technisches, sondern eben
auch politisches Versagen, dass da mit den bosen Strahlen unser menschlicher Hochmut und
unsere menschliche Dummbheit gemeinsam tber uns hergefallen sind. Nein, solange das
Schreckliche tber uns herféallt und unser Leben zu verfinstern oder gar zu zerstoren droht, ist
es nicht Zeit, nach irgendeinem hoheren oder tieferen Sinn zu suchen. Solange das Schreckli-
che unser Leben bedroht und verfinstert, ist es Zeit sich zur Wehr zu setzen — so wie Jakob in
jener Nacht am Jabbok sich zur Wehr gesetzt und mit der dunklen Macht, die ihn Gberfiel, ge-
rungen hat.

Es muss schon hell werden, liebe Gemeinde, damit wir wie Jakob erkennen kdnnen, dass Gott
es war, der uns in all unseren Angsten, Zweifeln und Sorgen beriihrt und angefochten hat.

Die Geschichte von Jakobs Kampf am Jabbok ist eine Geschichte fur Angefochtene. Sie ist
auf ihre Weise eine alttestamentliche Seligpreisung. Denn sie preist einen Menschen selig, der
verfolgt wird: nicht um seiner Gerechtigkeit, sondern um seiner Ungerechtigkeit willen. Un-
sere Geschichte preist einen Menschen selig, der von dunklen Mé&chten nicht wundersam

Jungel - Predigt Uber Genesis 32,23-32 1 13.02.2022



geborgen, sondern tberfallen und entsetzlich zugerichtet wird. Und der, — obwohl schon fast
geldhmt, nicht locker lasst — bis er Gottes Gesicht, bis er hinter all den dunklen Machten das
wahre Gesicht des wahren Gottes erkennen darf. Unsere Geschichte preist alle diejenigen se-
lig, die «in hochsten Noten sein und wissen nicht mehr aus noch ein»: von den Nachsten al-
lein gelassen, von allen guten Geistern verlassen und statt dessen von ausgesprochen bdsen
Geistern uberfallen und gequalt — und die doch auch in der dunkelsten Gottesfinsternis gerade
auf den hoffen, der ihnen jetzt so schrecklich verborgen ist.

Wer solche Finsternis nicht kennt, liebe Gemeinde, wer die Anfechtung nicht kennt, der mag
es sich jetzt bequem machen. Fir ihn ist diese alttestamentliche Seligpreisung nicht geschrie-
ben. Aber er denke daran, dass vielleicht schon unmittelbar neben ihm ein Bruder oder eine
Schwester sitzt, die das Entsetzliche kennen lernen mussten. Und die nur zu sehnstichtig drauf
warten, dass auch ihnen noch einmal die Sonne aufgeht. Man kann solchen Menschen wenig
helfen. Aber man kann ihnen die Geschichte von Jakob am Jabbok erzahlen.

Der erkannte, als es hell zu werden begann, dass auch in der schrecklichsten Finsternis ein
Gott verborgen sein kann: und dass dieser Gott mit sich reden l&sst — mit sich reden 1&sst wie
ein Mensch.

Die Stunde vor Sonnenaufgang, das war wohl nicht nur damals am Jabbok die Stunde der
Gotteserkenntnis, die Stunde der Theologie sozusagen: derjenigen Theologie, die nicht Sache
irgendwelcher Fachgelehrten ist, die noch vor Sonnenaufgang, gut ausgeschlafen, an den
Schreibtisch eilen. Das hat auch seinen Wert, und zwar keinen geringen! Doch was sich da-
mals am Ende jener Nacht am Jabbok ereignete, das war eine Art von Theologie, wie sie je-
dem angefochtenen Menschen, aber wohl auch nur einem angefochtenen Menschen méglich
ist.

Es ist die Stunde des Anfangs. Noch wirft die Nacht ihre Schatten. Noch ist der Morgen im
Zwielicht. Gotteserkenntnis, Theologie, auch die der groen Meister des Faches, beginnt im-
mer im Zwielicht. Aber es ist nicht jenes Zwielicht einbrechender Abendddmmerung, bei dem
die Eule der Minerva ihren Flug beginnt. Auch in diesem Zwielicht stellt sich Erkenntnis ein,
beginnt, was man friher einmal philosophische Erkenntnis genannt hat. Die malt ihr Grau in
Grau bekanntlich, wenn eine Welt alt geworden ist. Und mit Grau in Grau — sagt Hegel — lasst
sich die Welt nicht verjlingen. Das Zwielicht hingegen, in dem wahre Gotteserkenntnis ihren
Sitz im Leben hat, ist das Zwielicht des beginnenden Morgens. Es hat die Nacht hinter sich: es
geht dem Tag entgegen. Und was flir einem Tag — nach solcher Nacht!

Als dem Mann Jakob an jenem Morgen die Sonne aufging, da brach sie nicht nur durch triibe
Flussnebel hindurch, sondern da durchbrach sie Nebel von ganz anderer Art noch: driickende,
niederdriickende Nebel, die sehr viel unheimlicher noch als die undurchdringlichsten Nebel-
schwaden einer Flusslandschaft tiber uns herfallen knnen — so undurchdringlich, so grau in
grau, so trube, dass alle Hoffnung schwindet.

Wer dergleichen einmal oder gar Ofter erlebt hat, der weil3, wie wenig man selber dagegen
machen kann. Wo anderen «alles klar» ist, ist ihm alles triibe. Hilflos und machtlos wie selten
sind wir, wenn uns dergleichen unheimliche Nebel tiberfallen und niederdriicken. Aufhellung,
hilfreiche Aufkl&rung, rettendes Licht kann da nur von anderer Seite kommen: von driiben,
von jenseits des Nebels, von der Quelle des Lichts. Das freilich ist dann ein unvergleichlicher
Sonnenaufgang. Wer ihn erlebt, dem geht mit der Sonne das Licht des Lebens auf.

Noch aber sind wir mit Jakob, dem Bruder Esaus, im Dunkel der Nacht allein. Noch beginnt
sie erst, diese uralte und doch niemals veraltende Geschichte. Und sie beginnt als eine

Jungel - Predigt Uber Genesis 32,23-32 2 13.02.2022



ausgesprochene Nacht- und Nebelgeschichte, ganz dazu angetan, nicht nur Kinder das Frch-
ten zu lehren. Das Dunkel der Nacht bedeckt nicht nur die Landschaft, sondern auch die Per-
sonen der Handlung und die Handlung selbst. Ja, aus der Geschichte mag entsetzliches Dun-
kel wohl auch auf uns zukommen, wenn wir wie Jakob einmal in aller Ehrlichkeit mit uns al-
leine sind. Haben wir noch den Mut zu solcher Einsamkeit, in der wir auf keine fremden Stim-
men horen, in der wir weder anderen noch uns selbst etwas vormachen? Haben wir noch den
Mut zu solcher Einsamkeit, in der wir Zeit fur nichts haben, flr nichts als die Stimme des ei-
genen Gewissens?

Und blieb allein. «Wie ein steinener Block, ... an dem man nicht vorbeikommt», liegt dieser
lapidare Satz am Anfang jener dunklen Geschichte, bemerkt ein gelehrter Ausleger. Frauen,
Mégde, Kinder und Besitz sind an das andere Ufer hinlibergebracht. Jakob halt inne. Vor vie-
len Jahren war er in umgekehrter Richtung ausgezogen, hintber in das Ostjordanland, in die
Fremde — mit nichts als einem Stab in der Hand. Und nun ist er, einem Befehl seines Gottes
folgend, im Begriffe heimzukehren. Und wie er heimkehrt! Aus dem armen Mann ist ein rei-
cher geworden. Jetzt hat er Frauen — mehr als eine! —, Mégde, Knechte, Kinder und jede
Menge Vieh. Ein sichtbar gesegneter, ein gliicklicher Mensch — sollte man meinen.

Und in der Tat: gesegnet war der Mann. Doch auf welch’ zweifelhafte Weise! Er hatte selber
gehorig nachgeholfen. Die Geschichte von Jakob und Esau ist bekannt. Es war ein erschliche-
ner Segen, mit dem sich Jakob von seinem sterbenden Vater hatte segnen lassen. Es war ein
erschlichener Segen, um den er Esau, den Erstgeborenen betrogen hatte, erneut betrogen hatte,
nachdem er ihm bereits sein Erstgeburtsrecht fur ein Linsengericht abgehandelt hatte. Jakob
hatte sich mit viel List am Recht seines Bruders und am Heiligen vergriffen, als er sich jenen
Segen erschlich, der ihn dann nur allzu sichtbar begleitete. Aber eben, mit diesem nur allzu
sichtbaren Segen wandert unsichtbar mit: die Schuld. Sie ist es, die ihn inmitten seiner Fami-
lie und inmitten seines Besitzes einsam macht. Wohin der Mann mit seinen Reichtlimern auch
kommt, diese dunkle Vergangenheit begleitet ihn. Sie ist wie ein gespenstischer Schatten im-
mer dabei. Mit Gott im Unreinen, mit dem Bruder entzweit — das ist die finstere Schattenseite
jener so sichtbar gesegneten Existenz des Mannes am Jabbok.

Religion, liebe Gemeinde, hat wohl immer auch solche finsteren Seiten. Religion ist wohl im-
mer auch der Versuch, sich auf Kosten anderer segnen und gluicklich machen zu lassen. Wie-
viel erschlichener Segen begleitet auch die christlichen Kirchen — in ihrem Verhéltnis zuei-
nander, in ihrem Verhéltnis zu Israel, in ihrem Verhéltnis zu den Heiden und zu den Atheisten
aller Zeiten! Erschlichener Segen — er ist, tber die Jakobsgeschichte hinaus, ein krasses Sym-
bol dafir, wie egoistisch unsere religiésen Bedurfnisse sein kénnen, wie menschenfeindlich
unsere Frommigkeit und wie gottlos unser Verkehr mit Gott sein kann. Jakobs erschlichener
Segen — er ist ein krasses Beispiel dafir, dass der religiose Mensch seinen Bruder im Namen
Gottes betrligen und dabei Gott selbst missbrauchen, schrecklich missbrauchen und entstellen
kann.

Kein Wunder, dass es dann Stunden gibt, in denen wir Gott erfahren, als ware er unser Feind.
Irgendwann holt die dunkle VVergangenheit, die wir hinter uns zu haben meinen, die Gegen-
wart ein. Irgendwann bricht die finstere Seite der Frommigkeit durch. Der Anlass mag harm-
los sein — so harmlos, wie der Ubergang von einem Flussufer zum anderen, der plétzlich deut-
lich macht, dass sich nicht alles so glucklich hinliberbringen lasst zu anderen, zu neuen Ufern
wie in jener Nacht die Familie und der Besitz des auf so zweifelhafte Art gesegneten Jakob.
Unbereinigte Vergangenheit lasst sich nicht unbegrenzt in Zukunft Gbersetzen, als wére nichts
geschehen.

Irgendwann uberfallen uns jene Nebel, in denen die Zukunft triibe wird und in denen der

Jungel - Predigt Uber Genesis 32,23-32 3 13.02.2022



Hauch von Ewigkeit, den wir in jeder neuen Zukunft zu spuren meinen, uns kalt und abwei-
send entgegenschlagt. Irgendwann spliren wir’s: «nach driiben ist die Aussicht uns verrannty.
Und statt dessen berfallt es uns hier, mitten im Diesseits, stumm und dunkel und entsetzlich:
Da rang ein Mann mit ihm.

Jakob, allein mit sich und seiner Geschichte, wird bei Nacht und Nebel gestellt. Von wem —
das bleibt dunkel. Das Schreckliche, das ihn da Uberféllt, redet nicht. Es bleibt stumm. Und ist
gerade in seinem penetranten Schweigen entsetzlich. Jakob weil3 nicht, wer oder was da Uber
ihn gekommen ist. War es die Angst des eigenen Gewissens, mit der er da stundenlang ringen
musste wie mit einem Mann: terror conscientiae — der moralische Terror des Gewissens? War
es ein Flussdamon, der ihm den Ubergang zum anderen Ufer verwehren will: terror numinis —
der religiose Terror des Ddmonischen? War es ein Mann von Fleisch und Blut, war’s einer
von den Leuten Esaus, der dem ungeliebten Bruder die Heimkehr unmdglich, fir immer un-
maoglich machen soll: terror hominis — der gemeine Terror, mit dem der Mensch den Men-
schenbruder Gberfallt?

Der Erzahler l&sst das zunéchst aus gutem Grund im Dunkeln. Er weif, dass zu unserem Le-
ben auch das gehort, was nicht in der lichten Tagwelt zuhause ist und fur das wir keinen tref-
fenden Namen haben. Von Erinnyen sprachen die Alten, vom steinernen Gast oder auch vom
Fluch der bésen Tat, dass sie fortzeugend Bdses muss gebadren. Man spiirt, dass es da ist und
kann’s doch nicht sehen, nicht beim Namen nennen, nicht identifizieren. «Wir werden,
schreibt Nietzsche, «am schlimmsten von unsichtbaren Hdnden gebogen und gequalt». Und er
denkt dabei durchaus auch an die verbiegende und qualende Macht der Religion. War es ein
gemeiner, ein moralischer, ein religioser, ein metaphysischer Uberfall gar — damals am Jab-
bok? Jakob weil} es nicht. Er wei3 nur, dass er sich wehren muss. Er schléagt zurick.

Er schlagt zurlick — wie es unsere Art ist. Und nun wolle es bitte niemand missverstehen, liebe
Gemeinde, wenn ich fur diesen einen, aber auch wirklich nur fur diesen einen unvergleichli-
chen Fall zu sagen wage: Gott sei Dank! Gott sei Dank schlagt er zurlick. Gott sei Dank hat er
den Mut und die Kraft, mit bloRen Fausten auf das Unheimliche einzuschlagen. Wohl dem,
der sich in einem solchen Fall zu wehren vermag! Denn was uns aus dem Dunkel heraus uber-
fallt, lahmt nur zu leicht jede Lebens- und Widerstandskraft. Und wenn das, was auf so un-
heimliche Weise tber uns kommt, auch noch mit der anklagenden Stimme des eigenen Ge-
wissens im Bunde ist, wenn das Unheimliche, den Erinnyen gleich, uns auch noch mit dem
Anspruch Uberféllt, gegen uns im Recht zu sein, wenn Religion und Moral mit ihrem Terror
sich gegen uns verbiinden, wenn alles Selbstvertrauen gebrochen werden soll, dann packt
wohl auch den religiés und metaphysisch Ahnungslosen blankes Entsetzen. Wie schnell er-
starrt man da!

Wohl dem, der sich dann noch wehren kann! Wohl dem, der statt flir immer zu erstarren, mit
seinem Schicksal zu ringen vermag — wie Jakob am Ufer des Jabbok.

Ist es das, liebe Gemeinde, was diese dunkle Nacht- und Nebelgeschichte uns lehren will:
«Allen Gewalten zum Trutz sich erhalten, nimmer sich beugen, kraftig sich zeigen, rufet die
Arme der Gotter herbei»? Ist es das?

Auf den ersten Blick sieht es so aus. Jakob ringt immerhin mit Erfolg um sein Leben. Die
dunkle Macht, mit der er stumm und verbissen ringt, scheint seiner nicht Herr werden zu kon-
nen. Selbst mit ausgerenkter Hifte k&mpft er weiter, wehrt er sich gegen den dunklen Feind,
so gut er kann bis sich dieser, als der Morgen naht, stumm und unerkannt davon machen will.
Was aus dem Dunkel kommt, scheut das Licht. Was aus dem Dunkel kommt, will auch ins
Dunkel zurtick.

Jungel - Predigt Uber Genesis 32,23-32 4 13.02.2022



Doch genau das weil} Jakob zu verhindern. Er halt, als wollte er nach soviel peinigendem
Dunkel endlich Gewissheit haben, den Unbekannten fest. Vielmehr: er h&lt sich an ihm fest:
«S0 klammert sich der Schiffer endlich noch am Felsen fest, an dem er scheitern sollte»? Oh
nein, liebe Gemeinde, hier geschieht mehr, hier geschieht etwas ganz anderes noch. Denn Ja-
kob bringt die unheimliche Macht zum Reden. Indem er es nicht mehr los I&sst, indem er sich
an ihm festhalt, bringt er das Fremde und ganz Andere dazu, mit ihm zu reden — so wie ein
Mensch mit einem Menschen spricht. Doch was heil3t da: Jakob bringt das ganze Andere zum
reden!

Gott ist es ja, der das Wort nimmt! Gott ist es ja, der von sich aus zu reden beginnt! Und da-
mit sind wir am Wendepunkt dieser bisher so dunklen Geschichte. Sie erhellt sich. Die Nebel
fangen an zu weichen. Die Personen der Handlung bleiben einander nicht langer verborgen.
Man entdeckt sich, von Angesicht zu Angesicht.

Nicht wahr, das ist schon unter uns ein grof3es Ereignis, liebe Gemeinde, wenn zwei Men-
schen einander entdecken, so entdecken, dass man sagen kann: sie haben sich erkannt von An-
gesicht zu Angesicht. In der Regel entdecken wir uns so ja gerade nicht. Wir sehen uns zwar.
Doch was sieht man da schon! In der Regel — so erklarte vor einigen Tagen eine der groRen
Photographinnen Europas, eine Frau also, die sich auf Gesichter versteht — in der Regel tragen
wir Masken. Wir «setzen ein Gesicht auf» — wie eine Maske. Und je mehr ein Mensch davon
hat, je hdufiger er sein Gesicht wechseln kann, desto sicherer fihlt er sich. Offensichtlich
brauchen wir solche aufgesetzten Gesichter, um tberleben zu kénnen in einer Gesellschaft, in
der man eine Rolle spielen muss und in der jeder, der keine Rolle mehr spielt, Angst haben
muss, sein Gesicht zu verlieren.

Jene Photographin erzéhlte dann noch, wie sie Staatsménner und Knstler dennoch dazu ge-
bracht hat, ihr naturliches, ihr wahres Gesicht zu zeigen. Man muss, so sagte sie, mit ihnen re-
den. Man muss mit ihnen sprechen, dass sie Vertrauen gewinnen. Dann werden sie so, wie sie
sind. Unser wahres Gesicht zeigen wir offensichtlich erst, wenn wir Vertrauen haben. Viel-
mehr: dann zeigt es sich ganz von selbst. Wenn wir einander vertrauen kénnen, wenn wir uns
einander anvertrauen — dann zeigen wir uns, wie wir sind: Von Angesicht zu Angesicht. Dann
offenbart sich der Mensch dem Menschen. Dann kann man einander in die Augen blicken.
Und wo das geschieht, da ist schon viel, da ist sehr viel gewonnen.

So etwa muss es wohl auch Jakob in seinem Kampf mit dem Unbekannten gegangen sein. Als
aus dem stummen verbissenen Ringen am Jabbok ein Gesprach zu werden beginnt, da hat Ja-
kob schon so gut wie gewonnen. Ja, liebe Gemeinde, es gibt Worte, die sind wie Morgenrote
und Sonnenaufgang. Als Jakob und der Andere miteinander zu reden begannen, da kindete
sich die Morgenrote an. Nun ist das Licht des Tages im Steigen und die Finsternis im Sinken
begriffen. Nun muss man nicht mehr mit bloRen Fausten aufeinander einschlagen. Nun wer-
den Worte gewechselt, erhellende Worte, die Vertrauen erzeugen. Die Masken fallen.

Und siehe: Jakob, der an Gott und seinem Bruder schuldig gewordene Mensch, entdeckt ge-
nau eben da, wo er aus gutem Grund einen bermachtigen Feind zu flirchten hat, einen Gott,
der zu segnen, der selbst den schuldigen Menschen zu segnen vermag. Da wurde seine Seele
gesund.

Das also ist es, was uns an dieser alten Geschichte aufgehen kann: Solange wir noch eines
Wortes wert sind, solange hat das Leben noch eine Chance.

Solange Menschen noch miteinander reden, muss der Terror schweigen. Nattrlich kann man
Menschen auch mit Worten terrorisieren. Und wie! Aber solche Worte zerstéren zugleich den

Jungel - Predigt Uber Genesis 32,23-32 5 13.02.2022



Sinn menschlichen Redens. Sie sagen aus, dass man sich nichts mehr zu sagen hat. Redend
prazisieren sie nur das tédliche Schweigen.

«Kommt, reden wir zusammen! Wer redet, ist nicht tot!» Die Aufforderung des Dichters gilt
dem Wortwechsel von Mensch zu Mensch. Doch ich sage Euch: sie gilt erst recht fir unser
Verhéltnis zu Gott.

Solange uns Gott noch eines Wortes wert ist, vor allem aber: solange wir ihm, Gott, noch ei-
nes Wortes wert sind, ist unser Leben in guten, ist es in den besten Handen. Das ist in Wahr-
heit ein gesegneter Mensch, der sich von Gott anreden lasst, der mit Gott zu reden wagt — so
wie Jakob am Jabbok. Das ist ein reicher Mensch, das ist in seiner ganzen geistlichen Ver-
wahrlosung und in seiner ganzen moralischen Armut ein unendlich reicher Mensch, der so
wie Jakob sich an Gott zu klammern wagt: Ich lasse Dich nicht, Du segnest mich denn.

Ein verwegenes Wort, gewiss: von religioser Unverschamtheit kaum zu unterscheiden. Ein
demitiges Wort frommer Bescheidenheit, mag man ein wenden, wére wohl eher am Platze.
Doch glaubt es mir, liebe Brider und Schwestern: die verwegenen — und sei es denn: unver-
schamten — Worte sind Gott lieber. Sie bewegen etwas, nicht nur auf Erden, sondern auch im
Himmel.

Anders als durch Verwegenheit war Glaube an Gott noch nie zu begrinden. Und gibt es eine

groliere Verwegenheit, als inmitten all der religiésen und moralischen Finsternis dieser Welt,

in der wir Gott als unseren Feind am Werke wahnen, mit demselben Gott zu reden wie mit ei-
nem Vater und Freund, von dem man etwas erwarten, von dem man Gutes erwarten kann: Ich
lasse Dich nicht, Du segnest mich denn!

Jakob wurde gesegnet. Am Ende unserer Geschichte ist er, der sich einst den Segen seines ir-
dischen Vaters auf so zweifelhafte Weise erschlichen hatte, erneut, vielmehr wirklich geseg-
net. Denn nun ist er von seinem himmlischen Vater gesegnet. Man sieht nicht viel davon. Man
sieht nur, dass Jakob hinkt. Aber der hinkende Jakob ist nun wirklich gesegnet. Er war es
wohl bereits in dem Moment, als der zundchst so stumme Gott ihn beim Namen rief, bei sei-
nem neuen Namen rief und ihm damit eine neue Identitat zusprach: Du sollst nicht mehr Ja-
kob heif3en, sondern Israel, denn Du hast mit Gott und mit Menschen gekampft und hast ge-
wonnen. Ein neuer Name! Eine neue Identitat! Ein erwéhlter Mensch, Erzvater eines erwéhl-
ten Volkes! Darin wird Gottes Handschrift offenbar.

Gewiss, Israel, der Gesegnete, wird hinkend seines Weges ziehen. Und eben damit sich selbst
und alle Welt daran erinnern, dass er einst Jakob war, der mit seinem Bruder und mit Gott
Verfeindete. Israel wird hinkend seine Wege gehen und eben damit sich selbst und alle Welt
daran erinnern, dass der Segen Gottes einen Fluch berwinden musste.

Doch wer so wie Israel in den Morgen hineinhinkt, liebe Gemeinde, der hat den Fluch hinter
sich, der ist dem Fluch der bésen Tat, dass sie fortzeugend Bdses muss gebéren, endgultig ent-
ronnen. Er geht zwar hinkend, aber frei davon. Er hat Zukunft. Ja, wer so wie Israel in den
Morgen hineinhinkt, dem geht die Sonne auf. Und ihm entsteht aus triiben, undurchdringli-
chen Nebeln eine verjlngte Welt: taufrisch, so frisch, dass man die klaren Profile und leuch-
tenden Farben des Schépfungsmorgens zu erkennen meint.

Und wir beginnen zu ahnen, dass es einen Sonnenaufgang gibt, dem keine Finsternis mehr
folgt. Amen.

Jungel - Predigt Uber Genesis 32,23-32 6 13.02.2022



Lasset uns beten:

Allméchtiger Gott, lieber himmlischer Vater! Dein heiliger Geist macht uns Mut, Dich anzu-
rufen: um Dich zu loben, wenn Du uns froh und dankbar machst; um nach Dir zu schreien,
wenn uns elend und erbarmlich ist; und wenn andere Menschen in Not sind, um fur sie zu bit-
ten. Wir bitten Dich fir alle Hungernden; fir alle Verfolgten; fir alle Unterdriickten und ihrer
Freiheit Beraubten; fir alle, die Schuld auf sich geladen haben; fir die Kranken und Sterben-
den; Wir bitten Dich flr unsere und unserer Kinder Zukunft: um Gesundheit der Luft, Frucht-
barkeit der Erde und friedliche Zeiten. VVor allem aber gib uns allezeit die Kraft, Dir zu ver-
trauen und auch dann mit Dir zu reden, wenn Du uns auf unheimliche und schreckliche Weise
verborgen bist. Wir lassen Dich nicht, Du segnest uns denn. Herr, erbarme Dich unser!
Christe, erbarme Dich unser! Herr, erbarme Dich unser! Amen.

Gehalten am 11. Mai 1986 im Minster zu Basel.

Quelle: Theologische Zeitung 42 (1986), Heft 4, S. 352-360.

Jungel - Predigt Uber Genesis 32,23-32 7 13.02.2022



