Der Theologe Karl Barth. Zu seinem 80. Geburtstag!
\on Ernst Fuchs

Es gab und es gibt in unsrem aufs Massenhafte bedachten Jahrhundert auch nach G.B. Shaws
Tod einige grofRe alte Manner, als hatte uns das vorige noch nachtraglich mit diesen Mannern
beweisen wollen, es verdiene doch wohl nicht, aus gerechnet von denen, die seine Kinder
sind, auf den Mull geworfen zu werden. Zu diesen gro3en alten M&nnern gehoren sicher auch
einige Manner der Wissenschaft. Unter ihnen befinden sich Theologen wie Paul Tillich, Ru-
dolf Bultmann, Friedrich Gogarten, Karl Barth. Tillich ist uns als erster dieser grof3en Vier
entrissen worden.

Der Theologe Karl Barth begeht am 10. Mai seinen achtzigsten Geburtstag. Karl Barth kann
fur sich beanspruchen, der Theologie in Deutschland zu einer Zeit Kredit verschafft zu haben,
in welcher alle andern Kredite spektakuldr abgeschmolzen waren. Das geschah nach dem ers-
ten Weltkrieg. Damals also erschien Karl Barth am deutschen Professorenkatheder, ein homo
novus unter seinen Kollegen, der ohne Doktorat von vorne kam, um uns die Fahne zu bringen,
welche die Kirche spéter so dringend brauchen sollte.

Dieser Deutschland liebende Schweizer — er eilte 1945 gleich wieder in unser Land — also
Barth konnte reden und schreiben und wuRte, was er wollte, man darf wohl sagen: sollte. Und
er gelangte, bald mit eleganten, bald mit kréftigen Schldgen in der Tat genau an jene Stelle,
die in Deutschland von Zeit zu Zeit auf Thesenanschlage wartet. Aber das dauerte immerhin
noch einige Jahre.

Der Verfasser des »Rémerbrief«-Kommentars kam wohl anfangs nicht ohne jenen Sukkurs
voran, welchen ihm Freunde vom Fach wie Bultmann und neue Ménner wie Gogarten in der
von ihnen gemeinsam getragenen Zeitschrift mit dem brennenden Titel »Zwischen den Zei-
ten« gewahrten. Wir, die damals Jlingsten, waren natrlich mitgerissen. Wir kamen uns wie
auserwahlt vor und waren das wohl auch, wenngleich in einem noch véllig verborgenen Sinn
vor einer damals in unsern Augen noch uberaus hellen Zukunft.

Als ich 1924 vom Tubinger Stift etwas z6gernd zum Studium in Marburg beurlaubt wurde,

war der junge Theologe Paul Schempp, spater mit Hermann Diem Vorkampfer im Kirchen-
kampf Wurttembergs, schon in Gottingen bei Barth gewesen; Schempp hat seinen Unterhalt
in Gottingen eine Zeitlang als Nachtwachter bestritten ...

Soviel von Barths Wirkung auf die studierende Jugend.

Barth wurde trotzdem oder gerade deshalb total unterschatzt. Aber ungeféhr zehn Jahre spater,
1930, war er eine GroBmacht in der theologischen Offentlichkeit geworden. Damals lernte ich
ihn in Bonn naher kennen. Und so geriet ich zwischen Bultmann und Barth in jene eigentim-
liche Situation, von der nachher zu sprechen sein wird, weil sie fur unsre Jahre bis heute be-
zeichnend geworden ist.

Doch zuerst muB die Kehrseite des Dramas, das 1933 anhob, ins BewuRtsein gehoben werden.
Als der politische Reif unsern Bonner theologischen Frihling bedeckte, als die bitterbdse Zeit
der Sozialisten-, Juden- und Christenverfolgung anbrach, als die Harmlosesten der Harmlo-
sen, ndmlich eben Sozialisten, Juden und Christen, zum Popanz des Verbrechens kreiert wur-
den und ans und ins Feuer gerieten, da bewirkte ein Akt der gleichen VVorsehung, dal3 dieser

L Am 8. Mai 1966 verkirzt im Hessischen Rundfunk vorgetragen.
Fuchs - Der Theologe Karl Barth. Zu seinem 80. Geburtstag (ZThK)
1 28.02.2022



Karl Barth, in die Schweiz zurtickverwiesen, als der groRe Mann in Basel dem kirchlichen
Widerstand in Deutschland Seele und Schwung verleihen konnte und auch unermudlich ver-
lieh und so das Herz der »Bekennenden« Kirche blieb, die er gerade noch rechtzeitig selbst
mit ins Leben gerufen hatte.

In jenen Anfangsjahren der Diktatur hagelte es auf allen Seiten theologische Erklarungen. Dal}
sich unter diesen Erklarungen die jener ersten Synode von Barmen 1934 durchsetzte, war und
bleibt das entscheidende Verdienst Karl Barths. Nicht zuletzt deshalb haben wir heute aus-
dricklich von dem Theologen Karl Barth zu reden.

Karl Barth ist naturlich auch angefeindet worden. Wer so gut wie immer angreift, der macht
sich nicht bloR Gegner, der hat sie von vornherein. Dabei ist freilich zu unterscheiden. Einige
erinnern sich gewil3 noch des in jenen Verfolgungsjahren so billig herumgereichten Schlag-
worts vom »Pastoren-« oder »Theologengezank, als ware der ernsthafte Versuch, der Kirche
so oder so, in oder aul3erhalb der »Partei«, den Garaus zu machen, nur eben eine jener hysteri-
schen Zufélligkeiten des 6ffentlichen Lebens. Aber Karl Barth ist kein zankischer Mann. Ge-
rade er hat damals die eigentliche Gefahr erkannt. Die Gefahr lag dort, wo der Gegner recht
behalten konnte, ndmlich in der Tatsache, dal’ die Christenheit in Deutschland eine Minoritat
darstellte, die sich einer politischen Majoritét fast hoffnungslos ausgeliefert sah. Kirchlicher
Widerstand mufte aus diesem Grunde politische Bedeutung bekommen. Dies auch auf Seiten
der Kirche und der sie leitenden Mé&nner einzusehen, durfte nicht nur eine Frage der Taktik
bleiben. Der Vorwurf, man habe es in der Kirche nicht nur mit Christen zu tun, konnte ja nicht
ausbleiben. War die Kirche etwa blof3 ein Sammelbecken politischer Opposition? Fiir wen
wirde sie den Kopf hinzuhalten haben? Man kann sich vorstellen, welcher Art die Sorgen der-
jenigen waren, die sich bemiihten, so lange? wie méglich und so gut wie nur mgglich loyale
Burger zu bleiben. Aber die erste Frage mufite sein, was, welche Kraft die Minoritat der Chri-
sten gegen die Majoritat aller andern aufzubieten habe. Die gleiche Frage wurde der Kirche
durchaus auch vom Gegner gestellt. Wirde die Kirche wagen, genau dort zu stehen und nicht
zu fallen, wo ihr jener Polizeioffizier 1935 das Wort vom »fiktiven Christus« entgegenhielt?

Darauf konnte nur mit dem Glauben geantwortet werden. Genau dazu und nur dazu hat Karl
Barth damals erfolgreich aufgerufen. Es ging gar nicht blo um »Widerstand, es ging
schlecht und recht sehr einfach um den Glauben, um »Theologische Existenz heute!«, wie
Barth formulierte, als der braune Gottesdienst begann. Wem meine Erzahlung zu hart er-
scheint, der sei daran erinnert, da3 und wie sie 1933 mit ihren Uniformen und Fahnen in die
Gottesh&user einzogen. Nicht wenige Geistliche freuten sich, durch diesen VVorgang endlich
aus jener Isolierung befreit zu sein, in welche sich ein unfahiger Kirchenmann so leicht ver-
setzt sieht. Barth weif wohl, warum er uns immer wieder das Wort von der Treue Gottes vor-
hélt. Wo es um den Glauben geht, da wird auch der Mensch immer wieder in einer BI6Re er-
scheinen, die keiner gern zugibt.

Spricht man das Wort »Glaube« so einfach, unverblimt, aus, muR man also den Glauben die
Quintessenz jener Kampfjahre nennen, so ist ohne weiteres klar, dal sich jene Jahre nicht so
radikal von unsrer Gegenwart unterscheiden, wie wir das gerne hatten, weil wir von jener Bar-
barei schlechterdings genug haben. Wir alle, Christen und Nichtchristen, sind es zweifellos
satt, andauernd und ausgerechnet an die besonderen bestialischen Maéglichkeiten unseres nur
technisch hochentwickelten Jahrhunderts erinnert zu werden. Man bedauert die Juristen, die
sich dieser Materie von Amts wegen widmen missen. Trotzdem: haben diese schauerlichen
Maoglichkeiten ihren Spielraum denn wirklich verloren? Gewil3, es hat auch Riickziige gege-
ben. Aber der Schrecken ist noch da. Man hat ihn lokalisiert, so gut oder schlecht das gehen
mag. Man hat ihn nicht beseitigt, aber man hat ihn konzentriert. Jedoch: ist das nicht schon

bei der politischen Technik der Konzentrationslager und der Gaskammern der Fall gewesen?

Fuchs - Der Theologe Karl Barth. Zu seinem 80. Geburtstag (ZThK)
2 28.02.2022



Die Vorzige der Atombombe wenden sich ja schlieRlich durchaus auch an die Rechenkunst
der MalRgebenden, die Uber das, was sie da einlagern, zu bestimmen haben. Was darunter, auf
der Ebene der Massen, vor sich geht, ist mit billiger Propaganda sicher nicht mehr zu be-
schwichtigen.

Was ist zu tun? Geht es heute nicht mehr um den Glauben? Der erfahrene Theologe Barth
meint, dal? es gerade heute erst recht um den Glauben gehe. Aber man mufite angesichts der
weit grofier gewordenen Gefahr, der Weltgefahr, noch deutlicher wissen, was Glaube heif3t
und was er nicht heif3t. Der Glaube bietet sich nicht ohne weiteres als politische Arznei an.
Aber der Glaube kennt einen eigenen Auftrag, der sich vom politischen Auftrag nicht zum
Schaden der Politik unterscheidet. Dieser besondere Auftrag begriindet den Glauben. Er ist
aber zugleich auch Arbeitsauftrag fir den Glauben. Der Glaube verdankt sich der Kirche.
Eben deshalb hat der Glaube den Auftrag, kirchlich zu sein oder doch wenigstens kirchlich zu
werden. Das heil3t nicht, dal} das Wort Glaube fiir die Kirche reserviert ist. Aber es heif3t, daf}
der Glaube in die Kirche weist, damit der Mensch an seinen Weltnoten lerne, was Gott ihm zu
sagen hat, ja was der Mensch hat und wer ihn hat, weil ihn Gott in der Hand hat.

Um dieses besonderen kirchlichen Auftrags willen mag Karl Barth die »Christengemeinde«
und die »Burgergemeinde« nicht voneinander getrennt wissen. An diesem Punkt hat er schar-
fen Widerspruch erfahren. Wir kénnen diese Kontroverse hier nicht im einzelnen darstellen.
Man weil3 auch so, wie umstritten kirchliche Stellungnahmen zum politischen Leben immer
wieder sind und sein werden. Aber der Sachverhalt sei doch um seines Gewichts willen we-
nigstens durch einen Riickblick in eine ebenfalls nicht bewéltigte Vergangenheit klar gestellt.
Bekanntlich hat man Luther bis zum heutigen Tag den Bauernkrieg als die Konkurs — anzeige
der Reformation angekreidet. Was half, so wird gefragt, was hilft denn ein Evangelium, das
von der weltlichen Herrschaft der Kirche befreit, um die vom geistlichen Herrn Befreiten um
so drger in die keineswegs zarteren Hande weltlicher Herren fallen zu lassen? Welcher min-
destens psychologische Defekt liegt da vor?

Sieht Luthers beharrliche Unterscheidung zweier Reiche, des geistlichen und des weltlichen,
nicht noch heute, ja heute erst recht, weit eher nach verzweifeltem Riickzug vor einem uner-
warteten Erfolg, und dem damit gegebenen Dilemma, als nach einer echten Losung der sozia-
len Frage aus? Was wirde der gleiche Luther zum preuBischen Dreiklassenwahlrecht wilhel-
minischen Angedenkens gesagt haben? Ein kraftiger SchuR demokratischen Lebens wiirde
uns hilfreicher sein, meint jedenfalls Karl Barth, wenn ich ihn mit meinen Worten wiederge-
ben darf. Dieses demokratische Leben wird ja nicht mehr nur in der Schweiz praktiziert. Mul}
man nicht sogar sagen, dal gerade die Probleme des demokratischen Lebens den Lebensbe-
dingungen des christlichen Glaubens direkt entgegenkommen? Weifl3 man doch in der Demo-
kratie, dal3 das Gefangnis nicht die einzige Alternative zur Liebe darstellt.

Jedoch, enthebt uns diese humane Einsicht bereits dem Dilemma Luthers? Ich stelle diese
Frage, weil sie eben naheliegt. Hat am Ende bei uns nicht ein &ul3erst wirksamer politischer
MilRerfolg in dieselbe Zwangslage gefuhrt, in welche sich Luther durch seinen fatalen Erfolg
versetzt sah? Wie war das denn nach 1945, als das Notwesen der Persilscheine begann? Als
das Christliche in die demokratische Fiihrungsspitze gedrangt wurde? Wir kénnen schwerlich
leugnen, daR sich uns die Demokratie immer noch nicht besonders erfolgreich prasentiert. Wir
haben zwar ihre VVorziige am eigenen Leibe, in der Tat physisch, kennen und schétzen gelernt.
Dafur mu man besonders in Deutschland dankbar sein. Aber die konkrete Frage, wie man fir
den Rechtsstaat reif wird, quélt heute nicht nur uns, sondern die ganze Welt. Doch wie dem
auch sei, besser: daf hier, im Politischen, das meiste noch zu tun ist, kann fir den kirchlichen
Auftrag, ndmlich aus der Weitsicht und Nuchternheit jedenfalls des Theologen Karl Barth ge-

sprochen, nur ein Ansporn sein. Um eine auf jeden Fall antiquierte Herrschaft der Kirche wird

Fuchs - Der Theologe Karl Barth. Zu seinem 80. Geburtstag (ZThK)
3 28.02.2022



es sich nicht handeln. Wohl aber steht der Dienst zur Diskussion, welchen die Kirche in der
Offentlichkeit zu leisten vermag, weil sie die im Rechtsstaat und damit in der demokratischen
Lebensordnung schlummernden Krafte zu lange entbehrt hat, um sie nicht fir ihre Aufgabe
fruchtbar machen zu wollen.

An ihren Frichten sollt ihr sie erkennen! Wir verlassen das heikle Gebiet des Politischen und
wenden uns Karl Barth von einer anderen, freilich nicht weniger dramatischen Seite her zu.
Dieser Theologe fand nicht nur bedeutende Freunde, er hat auch exzellente Schiler. Freund-
schaften kénnen ein Ende nehmen, Schuler gehen schliellich ihre eigenen Wege. Was bleibt,
ist die Hauptfrucht des Mannes, das Riesenwerk seiner Kirchlichen Dogmatik. Mit diesem
Werk schuf sich der Theologe Barth sein eigenstes Arbeitsgebiet. Zwolf ungemein umfangrei-
che Béande, der dickste davon zahlt Gber tausend Seiten, bezeugen Genie und Fleil? des Ge-
lehrten. Ich habe sie erarbeitet, sagte er mir neulich fast grimmig. Er weil3: wer wird sie alle
lesen? Auch in diesem Besonderen wird der Erfolg leicht zum Dilemma seines Urhebers. Er
hat zu befirchten, dal? er das Werk wohl oder ubel durch die Schuler wird kommentieren las-
sen missen. Aber welchem genialen Lehrer ware dieses Schicksal erspart geblieben?

Denken wir blof3 an Hegel, an dessen unerreicht gebliebene Erfindungsgabe Barth jedenfalls
einen schwabischen Geist nicht ohne Genugtuung schon ein wenig zu erinnern vermag, ob-
wohl dieser Vergleich auch in sachlicher Beziehung nicht ganz unbegriindet sein durfte. Lebt
nicht jede Denkarbeit von Fiktionen? Warum sollte dieses Los dem Theologen erspart geblie-
ben sein?

Ich muR freilich bitten, das Wort »Fiktion« jetzt nicht trivial zu nehmen, als kdnnten Fiktio-
nen nur leere Hirngespinste sein. Wer am achtzigsten Geburtstag auf ein so immenses Werk,
wie es die Kirchliche Dogmatik ist, zurtickblickt, zumal wenn er doch weil3, was er gerne
noch zu dessen Abschlu getan hatte, der dirfte um dieses Wort Fiktion recht gut und jeden-
falls besser Bescheid wissen als jemand, dem das Wesen des Denkens kaum vertraut ist. Kurz,
das Wort Fiktion sei hier in seiner Funktion fuir das Denken genommen. (Kommt ein Mathe-
matiker ohne Fiktionen aus? Kann man wirklich rechnen, wenn man die Null vernachldssigt?
Was ist es um das Nichts? Um das Als ob?)

Damit ist nicht gesagt, daR Gott oder der Glaube bloR Fiktionen sind. Aber wer sagen will,
was er sich denkt, wenn er von Gott oder vom Glauben zu reden hat, kann der ohne Fiktionen
auskommen? Und wenn es blol? so wére, daB er wie Karl Barth dahinterkommt, daf? die Stinde
selber eine Fiktion, eine in Wahrheit unmdgliche Aktion ist? Und doch stindigt der Mensch.
Das will im Sinne Barths sagen: der Mensch, der stindigt, tut das eigentlich Unmdgliche. Die-
sem Unmadglichen beizukommen ist gerade die Aufgabe des Glaubens. Es geht da also um
eine Wirklichkeit des Unmdglichen, der die bessere und rettende Wirklichkeit des Notwendi-
gen, des allein in Gott Mdglichen, entgegentritt. Diesem inneren Zug folgt die Dogmatik Karl
Barths.

Es mul} also gar nicht so sein, daf sich eine Fiktion einfach in Rauch auflost. Im Gegenteil,
Fiktionen konnen realisiert werden, sie wollen das, und wenn sie realisiert sind, wird ihr
Wahrheitsgehalt iberprifbar. Nur so und nicht anders entsteht auch eine groRe Dogmatik.
Was vom Marxismus gilt, etwa mit Hilfe des dialektischen Materialismus, das wird einer
kirchlichen Dogmatik nicht von vornherein abgesprochen werden dirfen, wenn man sich
nicht im Jurisdiktionellen, der tblichen Antwort auf die verstandliche Angst vor der Fiktion,
verfangen will. Es soll nun nicht behauptet werden, daR Barth etwa Gott zur Arbeitshypothese
seines Riesenwerks gemacht habe, obwonhl er sich diese Fiktion recht verstanden sehr wohl
gefallen lassen konnte. Wer wie Barth alles an die »Wirklichkeit«, namlich an deren Notwen-

digkeit setzt, um von Gott zu reden, der kommt ohne eine derartige radikale Arbeitshypothese

Fuchs - Der Theologe Karl Barth. Zu seinem 80. Geburtstag (ZThK)
4 28.02.2022



schwerlich aus. Der Theologe muf wie der Glaube riskieren, daf? er sagt, was er zu sagen hat.
Denn Gott verfugt selber Gber sich, er 1&Rt nicht tber sich verfligen. Genau das hat Barth zu
sagen.

Freilich, es ist wahr: Barth will ein der Bibel verpflichteter Theologe sein. Aber geht das ohne
eine bezeichnende Kehre? Kann denn die Einheit und Wahrheit dieses doch wohl inspirierten
Buches, der Bibel, irgendwo anders gesucht werden wollen als eben in Gott selbst? Also
mufte sich ein der Bibel so radikal verpflichtet wissender Theologe wie Barth entschliel3en,
von Gott selbst zu reden. Er erneuerte deshalb die alte Trinitatslehre. Eben ihr Sinn besagt:
Gott selbst, nicht weniger! Und von Gott selbst zu reden, dafir sind nun zwdlf Bande aller-
dings nicht zu viel, sondern sicher zu wenig. Dal} der Theologe Barth das weil3, gab und gibt
ihm jenes Format, das ihm nicht nur in der theologischen Welt die Geltung verschafft hat, die
ihm zweifellos zukommt.

Man scheut sich, einem so gewaltigen Geist mit Fragen zu kommen, die Einwande werden.
Aber Barth hat Anspruch darauf, dal wir nicht ins Kiimmerliche abgleiten. Und so sei denn
auch gesagt, daR trotz des gewaltigen Umfangs von Barths Werkarbeit Fragen stehengeblie-
ben sind. So vor allem in der Barth unabléssig beschaftigenden Kontroverse mit dem Senior
der Neutestamentlichen Wissenschaft, dem Marburger Theologen Rudolf Bultmann.

Beide Theologen, Bultmann wie Barth, wissen sich schon von Amts wegen der Bibel ver-
pflichtet. Dem Dogmatiker Barth gegentber fiel dem Exegeten Bultmann freilich eine beson-
dere Aufgabe zu. Noch 1941 veroffentlichte Bultmann jenen programmatischen Vortrag, in
welchem er die Entmythologisierung der neutestamentlichen Verkiindigung forderte. Diese
Forderung wurde durchaus auch um der Predigt willen erhoben. Der Exeget Bultmann ver-
langte, dalR man zwischen dem Weltbild oder den weltbildlichen Vorstellungen der Bibel ei-
nerseits und dem wahren Weltverstandnis ihrer Glaubensaussagen andererseits streng unter-
scheide. Auf Gott verpflichtet zu werden durfte nicht heil3en, dal? man an ein vergangenes
Weltbild biblischer Menschen zu glauben habe. Gottes Wort will nicht als Mythos verstanden
werden. Was man etwa im Neuen Testament als mythische Redeweise erkennen mul3, bedarf
der Entmythologisierung, damit sich der Glaube nicht in unzumutbare weltbildliche Vorstel-
lungen, wie sie mit diesen mythischen Aussagen verbunden sind, verfange. Honest to God!
sagte der englische Bischof John A. T. Robinson dazu.

Solange man mit MiRverstandnissen rechnen muB, und das ist bei dieser Kontroverse zwi-
schen Barth und Bultmann durchaus angebracht, kann nur sehr vorsichtig berichtet werden.
Andererseits: diese Kontroverse ist wohl das aufregendste theologische Ereignis fur die Nach-
folger geworden, wenigstens was meine Generation betrifft, die im Gewitter dieser Kontro-
verse ihrerseits alt wurde und nun fr die eigenen Schler verantwortlich ist.

Ein Milverstandnis soll von vornherein abgewehrt werden. Auch wenn Dietrich Bonhoeffer
Karl Barth »Offenbarungspositivismus« vorgeworfen hat, so umschreibt der Vorwurf auf kei-
nen Fall die ganze Position Barths, was Bonhoeffer sehr wohl wuf3te. Und wenn Bultmann in
Bonhoeffers Augen nicht weit genug ging, so war damit wohl gemeint, auch Bultmann sei
nicht konsequent genug vorgegangen. Was zur Diskussion steht, ist und bleibt allerdings
durchaus die alte, von Bultmann 1925 behandelte und in seinen Aufsatzen uber »Glauben und
Verstehen« bis heute gestellte Frage: »Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?«, also genau
die Frage, die Barth in der Kirchlichen Dogmatik den Versuch unternehmen lie3, von Gott
selbst zu reden, ndmlich von Gott, wie Er sich selbst durch sich selbst als er selbst zur Spra-
che bringt, der Vater, der Sohn und der Heilige Geist. Barth sagt: Gott ist der Gott, der sich
das Zeugnis von ihm nicht durch den Menschen machen lait, sondern der sich beim Men-

schen so bezeugt, dal} der Mensch Gottes Wort als den Text seiner, der menschlichen

Fuchs - Der Theologe Karl Barth. Zu seinem 80. Geburtstag (ZThK)
5 28.02.2022



Existenz, im Evangelium wie im Gesetz durchaus rund und abgeschlossen vorgelegt be-
kommt. VVon da aus interessiert sich Barth fir die Propheten und die Apostel als die mal3ge-
benden Zeugen der biblischen Offenbarung. Diese Manner sind Zeugen einer Wirklichkeit,
welche sie wie gesagt nicht machen, sondern welcher sie sich mit ihrer Existenz nur einord-
nen, welcher sie in ihrer Existenz nur nachkommen kénnen. Daher und nur deshalb gibt es die
Bibel. So also Barth.

Das ist eine in sich wie es scheint vollig geschlossene Position. Ist sie Konstruktion? Bult-
mann jedenfalls befirchtet, daR Barth seine widerspruchsfreie Dogmatik an die Stelle der ih-
rerseits doch recht widerspruchsvollen biblischen Texte riickt. Man kdnnte ja den Versuch
machen, etwa die lukanischen Schriften, also das Evangelium und die Apostelgeschichte des
Lukas (in Wahrheit ist uns der Verfasser dieser Schriften unbekannt), zum Kanon innerhalb
des Neuen Testaments zu machen. Aber dann wirde sich erst recht zeigen, daf3 sich auch die
Theologie, und gerade die Theologie, der Gbrigen Evangelien und die etwa des Apostels Pau-
lus sicher nicht mit derjenigen des Lukas deckt. Oder soll man auf eine Abfolge von Tatsa-
chen zurlickgehen, welche hinter deren theologische Ausdeutung zu liegen kdme? Wer das
ernsthaft tut — und das ist durchaus eine Aufgabe neutestamentlicher Wissenschaft -, der ge-
langt zwar keineswegs zu der makabren Konstruktion, die uns Jesus als einen politischen Re-
bellen, sozusagen als einen Bauernkrieger zeichnen wirde, wie das neuerdings wieder einmal
behauptet wird. Wohl aber differieren die in echten Analysen aufweisbaren Tatsachen in Li-
cken, die niemand mehr ausfillen kann, und sind, das ist das Wichtigste, vermischt mit Wun-
derhaftem, das von vornherein symbolische Auslegung aus der Zeit nach Jesus ist und die er-
fragte Abfolge von Tatsachen erst recht nicht zustande kommen 1aRt. Diese Widerspriiche auf
der Ebene der Tatsachen, gewil auch zwischen Jesus und Paulus, sobald man den Apostel
zum Berichterstatter Jesu macht, statt ihn sein zu lassen, was er ist, eben ein Apostel seines
Herrn, sind keineswegs nur die Folgen weltbildhafter oder unhaltbarer VVorstellungen. Aber
sie kommen uns leichter zu BewuRtsein, wenn wir die Pramissen antiker Denkweise mitbe-
achten. Aussagen wie z.B. die von der Jungfrauengeburt, die Barth als »Zeichen« so wichtig
ist, verdanken sich ohne Zweifel solchen theologischen Fiktionen, die einer ernsthaften theo-
logischen Verifikation schon deshalb nicht standhalten, weil z.B. Paulus und der Evangelist
Johannes dieses Dogmas gar nicht bedirfen, wenn sie tiberhaupt davon wissen. Barth ist an
dieser Stelle zweifellos in Gefahr, Theologie mit hymnologischer Redeweise nicht nur zu ver-
kniipfen, sondern zu vertauschen. Und das ist’s, was Bultmann der Auslegung der Texte nicht
als Gesetz ihrer Wahrheit aufzwingen lassen will.

Barth dagegen befirchtet, dal Bultmann die biblischen Texte zugunsten moderner Wahrhei-
ten Gber den Menschen und seine Welt domestiziert. Sofern sich Bultmann durch die Ge-
schichte der Forschung im eigenen Fach erst durchkdmpfen muRte, ist Barths Verdacht nicht
unbegriindet. Nur gilt dieser Verdacht dann zuerst einmal den Vorurteilen der Forschung sel-
ber. Aber, sind es nicht bereits domestizierte Texte, welche hier ins Spiel gebracht werden?
Hat die Geschichte der Dogmatik dieselben Texte etwa weniger domestiziert als die histo-
risch-kritische Erforschung ihrerseits tat, die ja gegen eine unhaltbare Dogmatisierung der
Texte eben »historisch-kritisch« anging? Es ist freilich zuzugeben, dal} sich dieser ganze Pro-
zel} bereits innerhalb des Neuen Testaments abspielt. Man stritt sich von Anfang an um den
Glauben. Darin stimmen z.B. Paulus und die Apostelgeschichte Gberein.

Sicher, das Publikum will keinen Streit um die Bibel haben. Will es den Streit in der Bibel
auch nicht wahrhaben? Dann erweist sich das Publikum als in eigener Sache nicht kompetent.
Denn es ist durchaus die Sache, das Leben, die Existenz des Publikums, um welche in der Bi-
bel gestritten wird, damit der Mensch lerne, wodurch er leben kann.

Daf sich also auch der moderne Mensch kritisieren lassen muR3, wenn vom Worte Gottes die

Fuchs - Der Theologe Karl Barth. Zu seinem 80. Geburtstag (ZThK)
6 28.02.2022



Rede sein soll, wird Bultmann immer betonen. Es féllt Bultmann ja nicht von ferne ein, das
nicht genug zu bedenkende Gewicht dessen, was Stinde heien muf3, zu leugnen. Und daR die
biblischen Texte nicht mit Golt identisch sind, mdgen sie noch so sehr vom Glauben inspi-
riert, also im Gehorsam des Glaubens geschrieben sein, wird Barth seinerseits niemals leug-
nen, sondern gerade behaupten. Wie koénnte sich sonst irgend jemand Uberhaupt getrauen, mit
diesen Texten arbeiten zu wollen? Uber Gott verfiigen wir nicht. Wohl aber Giber Texte. Und
das gilt in dieser Kontroverse fur beide Theologen. Die Kontroverse kann also nicht von au-
Ren, nicht auBerhalb ihrer Verhandlung entschieden werden.

Dennoch scheint Barth bis jetzt insofern im Vorteil zu sein, als Bultmanns Forderung der Ent-
mythologisierung, obwohl sie heute unabdingbar ist, keine konstitutive Bedeutung flr den
Streit innerhalb etwa des Neuen Testaments haben kann. Barth war deshalb gerade durch
Bultmanns Programmforderung gezwungen, nach einem innertheologischen Kriterium zu fra-
gen, um den Streit um die Auslegung durchhalten zu kénnen. Man kann fast sagen, hier hatten
sich die Rollen vertauscht. Wahrend Barth den ersten Band seiner Dogmatik, die »Prolego-
mena« (1927), noch einmal schrieb (1932), weil ihm dieser Band zu sehr in Anlehnung an sei-
nen Romerbriefkommentar, eben zu anthropologisch geschrieben war, lenkte Bultmann umge-
kehrt gerade zur Bestimmung der ganzen Theologie als einer Anthropologie um und nahm die
betreffenden Hauptaufsétze seiner vorhergehenden Periode nicht mehr in seine Aufsatzsamm-
lung auf. Bultmann meint, wer von Gott reden wolle, miisse vom Menschen reden, weil das
Wort Gottes den Menschen selbst wolle. Und weil der Stinder sich selbst nicht &ndern kann,
muf} er mit Hilfe solcher Texte wie des Neuen Testaments den Versuch machen, abzuhdren,
was ihm da uber sich selbst gesagt wird. Nur so kann von Gott die Rede sein. Gott ist also an
dem zu beschreiben, was er an uns tut; sein Wort ist seine Tat. Barth will dagegen zentral von
Jesus Christus reden, weil Jesus Christus Gott dem Menschen vermittelt. Das ist sein theologi-
sches Kriterium, das er gesucht hatte: Gott ist an dem zu beschreiben, was er fiir uns tat.

So erkléart sich nun auch das gewissermafen dialektische Verhaltnis, in welchem sich diese
Kontrahenten zueinander verhalten und um dessentwillen Barth, wie uns scheint, ohne Bult-
mann nicht gewdrdigt werden kann. Beide, Barth und Bultmann, mussen aufeinander treffen,
sobald sie sagen, wie sie sich vor MiRverstandnissen schitzen wollen. Denn fur beide handelt
es sich in der Theologie um das Wort Gottes. Darin sind sie einig. Will nun Bultmann den
Einwand zurtickschlagen, der sich aus seiner Gleichung von Wort und Tat Gottes ergibt, will
er abwehren, dal3 bei ihm des Schopfers Wort unter der Hand wieder zum Mythos wird, so
muf? auch er von Jesus Christus reden. Und wenn Barth verhindern will, dal? aus Christus un-
ter der Hand ein metaphysisches Prinzip der Verséhnung zwischen Gott und Mensch gemacht
wird, so muf3 er seinerseits Jesus selbst als Wort Gottes bedenken. Wollte aber Bultmann sa-
gen, daf’ Jesus nur in der aktuellen Verkiindigung zum Wort Gottes werde, das er ist, so
konnte Barth betonen, seine Dogmatik sei, mit Verlaub, Verkiindigung am laufenden Band —
und eben dieses laufende Band sei &hnlich wie der fortgesetzt im Gang befindliche Gottes-
dienst in Maria Laach das Band, das die Kirche zusammenhalt. Kirche als Ereignis — weil
Gott das Wesen ist, das sich schlechterdings nur ereignet — in diesem Zeichen begannen
diese beiden Theologen einst miteinander als Freunde.

Heute, da der eine seinen achtzigsten Geburtstag schon seit zwei Jahren hinter sich hat, wéh-
rend ihn der andere soeben begeht, scheint es manchem von uns, daR unsre Lehrer eine durch-
aus bekémmliche Polyphonie inszeniert haben, die am gemeinsamen Thema ihrer Musik nicht
viel mehr gedndert hat, als das kunstvolle Variationen immer tun werden. Nur die Spannung
treibt den Ton weiter. Und Mozartliebhaber sind sie beide, unsre GroRRen. Sie werden also
wissen, was gemeint ist. Dal} beide Theologen im Humor nicht ohne weiteres gleichzeitig
sind, mag dem Unterschied ihrer Herkunft entsprechen. Wo der eine »gern« sagt, da sagt der

andre »danke«. So mag dennoch jedem zugute kommen, was der andre tut, wann immer die

Fuchs - Der Theologe Karl Barth. Zu seinem 80. Geburtstag (ZThK)
7 28.02.2022



Rolle dessen, der aufwartet, mit der Rolle dessen, der zu Tisch sitzt, vertauscht werden mége.
Noch ein Wort zum Geburtstag Karl Barths.

Seine Gesundheit hat seit einiger Zeit schwer gelitten. Er schrieb mir, sie sei problematisch
wie so vieles in der Welt. So mag ihm denn Gber allen Kontroversen, oberhalb ihrer, Eines
ausdrucklich bescheinigt werden, sein Hilfreichstes, sein Bestes gerade auch in den triiben
Jahren: Karl Barth ist ein Mensch, der einfach anwesend ist. Was das bedeutet, wenn Schwa-
che und Verzagen, Verrat oder Dummheit um sich greifen, das wird auch der Nichttheologe
zu wiirdigen wissen. Ist das nicht auch das Eigentimliche an Mozarts Musik? Mozart ist im-
mer, schon mit dem ersten Takt, einfach anwesend. Und weil wir hier eines groRen Theologen
gedenken: ist es nicht so, daf? wir alle uns danach sehnen und uns daruber freuen, nicht nur,
dal3 ein echter Mensch anwesend sein moge, sondern: dal? er das und wenn er das sein kann:
anwesend sein? Das Gegenteil wiinschen wir uns nur von dem, was uns bedroht. Wir wollen
die Linie ein wenig verlangern, wenn schon ein Theologe gefeiert wird. Wir meinen ja nicht,
daf’ wir uns Jesus Christus als das Duplikat eines guten Menschen denken sollen. Aber dies
steht doch fest: dal3 Jesus Christus, ja, dieser Jesus von Nazareth, uns selber als ein wenn auch
sicher weniger strahlendes Abbild seiner Existenz haben méchte. Was das heif3t, konnte und
kann man von Karl Barth lernen.

Jesus Christus abbilden, das heil3t: fur seine Mitmenschen anwesend werden. Es gibt Gefang-
nisinsassen in Basel, oder hoffen wir lieber, es gab sie, die das an Karl Barth in Person gewahr
wurden, als er auch ihnen mit der Predigt zu helfen begann. So wurde aus dem laufenden
Band der Dogmatik das vinculum caritatis, das Band der Liebe. Gott bindet mit der Liebe.
Und Gott daflr zu loben, nicht den Menschen, wohl aber beim Menschen, damit maglichst
alle gerne einzustimmen lernten, weil es uns befreit, die Gebundenen Jesu Christi zu sein, das
band und das bindet diesen Theologen an sein Werk, fur das wir ihm danken, und uns an seine
Person, die wir lieben.

Quelle: ZThK 63 (1966), S. 188-199.

Fuchs - Der Theologe Karl Barth. Zu seinem 80. Geburtstag (ZThK)
8 28.02.2022



