Gerechtigkeit und Urteil

Von Oliver O’Donovan

I. Das Amt des Richters in der Bibel: Urteilen als politischer Akt par excellence

Das Amt des Richters ist von grof3er Bedeutung fur das Konzept von politischer Autoritét im
Alten Israel. In der Friihzeit Israels stellt der »Richter« oder schophet den einzigen standigen
Amtstrager der zwo6If Stdmme dar, wahrend es flir andere Regierungsakte keine dauerhafte In-
stitution gibt, nicht einmal fur die militarische Fihrung. Im Kénigtum wird der Konig selbst
als Richter begriffen, der zwischen Frevlern und Frommen im Volk unterscheidet, wie wir an
dem kleinen Psalm 101 sehen kénnen, in dem der Gerhorsamseid des Konigs gegentber Jhwh
mit dem beunruhigenden Versprechen endet: »Mit jedem Morgen vernichte ich die Frevler
alle im Lande«. Gott sitzt taglich zu Gericht, und nicht nur gelegentlich. In dem anonymen
exilischen Orakel gegen Moab in Jes 16,5 ist von der Wiedereinsetzung des Throninhabers die
Rede mit den Worten: »[...] einer, der richtet und nach Gerechtigkeit trachtet«. Und in dem
ersten Gottesknechtslied des Deuterojesaja, in dem der Gottesknecht als Konig dargestellt
wird, heil’t es, daB er international Recht sprechen werde: »[...] er wird Gerechtigkeit unter die
Volker bringen [...] auf sein Gesetz setzen die Inseln ihre Hoffnung« (Jes 42,1.4). Naturlich
gibt es noch andere Momente, die in Israels Begriff von der Aufgabe eines Herrschers mit ein-
gehen. Dazu gehort vor allem die Erhaltung der Integritat und Identitat Israels selbst, gebiin-
delt in den aufeinanderfolgenden Bundesschliissen zwischen Jhwh und Israel, Jhowh und Mose
sowie Jhwh und David. Und im Dienst eben dieser Aufgabe wird die Rolle der militarischen
Fuhrung verstanden. Regierungsautoritat ist im Alten Israel eine komplexe Angelegenheit, in
der die Auslibung richterlicher Verantwortung ein wesentliches Element bildet, wenn auch
nicht das einzige.*

Kommen wir jedoch zum Neuen Testament, bemerken wir, dal’ dieses Element politischer
Autoritat besonders hervorgehoben wird und eine privilegierte Position zugesprochen be-
kommt. Die Aufgabe der zivilen Autoritét besteht Paulus zufolge darin, die Gerechten zu be-
lohnen und die Bdsen zu bestrafen (Rém 13,3f.). Keine andere Rolle, die eine politische Auto-
ritat je gespielt haben mag — Identitétsstiftung oder Kriegfilhrung —, kdnnte fur eine Welt, in
der Gott die Konigsherrschaft seinem Christus ibertragen hat, von derartigem Interesse sein.
Denn in ihm ist Israels Identitat zu ihrer Vollstandigkeit gelangt; die Identitdten der anderen
Nationen sind demgegeniiber nur insofern von Bedeutung, als sie ihn anerkennen. Und die Er-
ringung irdischer Siege Uber irdische Feinde ist abgeldst worden von dem groRen Sieg Uber
Sinde und Tod, der ein- flr allemal am Kreuz errungen wurde. Aber diesen Nutzen haben die
Herrscher der Erde noch: Wahrend das Endgericht, in dem die Geheimnisse aller Herzen of-
fenbar werden, noch ansteht, kdnnen sie — wenn auch in einer vorlaufigen Weise — die Auf-
gabe der Unterscheidung zwischen Gerechten und Ungerechten wahrnehmen. Jede christliche
Theorie der sdkularen Regierung hatte sich, wollte sie sich ihrer apostolischen Wurzeln be-
wult sein, um diese Funktion herum aufzubauen, welche die zentrale und legitimierende
Funktion jeder weltlichen Autoritét ist.

Wenn wir uns daher anschicken, tber Gerechtigkeit und Urteil zu handeln, so geht es uns
nicht um die Arbeit der Gerichtshofe als solcher, sondern um das Paradigma des politischen
Aktes selbst. Zwar ist die Arbeit der Gerichtshdfe wesentlich flr das Regieren; christliches

L vgl. dazu meinen Band: The Desire of the Nations. Rediscovering the Roots of Political Theology, Cambridge
1996.

O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 1 17.01.2022



politisches Denken ist von dieser zentralen Funktion des Urteilens jedoch ausgegangen, um
dann auch zu untersuchen, was die Privilegierung des Urteilens fur andere Regierungsfunktio-
nen, wie etwa Gesetzgebung und Kriegfuhrung, impliziert. Die Theorie des gerechten Krieges
zum Beispiel ist ein ausgedehnter Versuch, sich vorzustellen, wie Kriegfiihrung aussieht,
wenn sie nach den Regeln und Bedingungen eines Urteilsaktes unternommen wird.2 Ahnli-
ches 1aBt sich sagen von christlichen Theorien der Legitimitat von politischer Autoritat; diese
Legitimitat erscheint in einem neuen Licht, wenn auf Erbfolge oder nationale Identitat gegrin-
dete Anspriiche dem Kriterium des wirksamen Urteils unterworfen werden.

I1. Die Eigenart des Urteilens: Autoritat, Stellungnahme, Neu-Etablierung

Unter »Urteil« verstehe ich das, was die Grammatiker ein nomen actionis nennen, die Be-
zeichnung flr einen bestimmten Akttypus. Wirde es einen Unterschied machen, wenn ich von
der zentralen Stellung der »Gerechtigkeit« sprache? Dieses abstrakte Wort ist freilich ausge-
sprochen mehrdeutig. Im moralischen Diskurs des Westens ist es auf mindestens drei ver-
schiedene Weisen verwendet worden. Erstens — und das entspricht dem modernen Gebrauch
am meisten - um Verhaltnisse zu beschreiben, die zwischen zwei oder mehr GroRen bestehen.
»Gerechtigkeit« in diesem Sinne ist ein Zustand, den herbeizufiihren moralisch erwinscht ist,
bzw. den zu stéren moralisch disqualifiziert. Zweitens — und charakteristisch fir die klassi-
sche und mittelalterliche Tradition — ist »Gerechtigkeit« verwendet worden, um eine Art mo-
ralischer Tugend zu benennen, den »bestandigen Willen, jedem das Seine zu geben«®, wie es
in der klassischen Beschreibung heif3t. In diesem Sinne ruht sie nicht in Zustanden, sondern in
Menschen, die disponiert sind, auf gerechte Art und Weise zu handeln. Drittens ist »Gerech-
tigkeit« verwendet worden, um das zu beschreiben, was wir »Urteilen« genannt haben — ei-
nen Vollzug, der das Unrecht zurechtbringt. Die erste der genannten Bedeutungen ist in der
mittelalterlichen Tradition représentiert im Begriff ius, »Recht«. Wir kénnen demnach von
Gerechtigkeit als Recht, Gerechtigkeit als Tugend und Gerechtigkeit als Urteil sprechen.

Wenn wir den Begriff »Gerechtigkeit« in der politischen Ethik verwenden, kommt es darauf
an, welche dieser drei Bedeutungen wir als die primdare betrachten. Ist eine politische Ordnung
»gerecht« aufgrund der Verhéltnisse, die zwischen den Menschen in ihr herrschen, aufgrund
des Charakters der Personen, die in ihr handeln, oder wegen der Urteilspraxis, die in ihr getibt
wird? Eine grindliche Darstellung wird sich zwar mit allen dreien befassen miissen; und doch
kann sie der Frage nicht entraten, welche »Gerechtigkeit« fir die jeweiligen anderen bestim-
mend ist. Nun bezeugt das Alte Testament eine politische Tradition, in der die performative
Gerechtigkeit die primdre ist. Dies gilt es bei der Lektire der berihmten prophetischen Texte
uber Gerechtigkeit in Erinnerung zu behalten. Wenn der Konig »richtet und mischpat sucht,
und wenn der Gottesknecht »den Nationen mischpat bringen wird«, dann macht die aktive
Kraft des Nomens mischpat, abgeleitet von dem Verb schaphat, den Sinn aus; Gerichtshife
und die Moglichkeit zum Rechtsstreit hingegen bilden sozusagen die Materie der VerheiRung.
Und in dem beriihmten Text Am 5,24, wo wir aufgefordert werden, »Gerechtigkeit wie Was-
ser stromen zu lassen, ist nicht daran gedacht, daf3 wir uns nach einem tberflieBend gerech-
ten Zustand ausstrecken sollen — wie kdnnte ein Zustand tberflieBen? —, sondern nach ei-
nem UberflieRen von richterlicher Aktivitat, Urteilspraxis: Gericht wird jeden Tag »im Tor«
gehalten; man wird alsbald Gehor finden, ohne die Beamten bestechen zu miissen; die Urteils-
spriiche werden klarsichtig und entschlossen sein und auch tatsachlich in Geltung gesetzt

2 Fir die Neubelebung der Theorie vom gerechten Krieg in der englisch-sprachigen Ethik waren zwei Werke von
Paul Ramsey entscheidend: War and the Christian Conscience (Durham 1961) und: The Just War: Force and Po-
litical Responsibility (New York 1968). Zu diesem Punkt vgl. insbesondere den ersten Beitrag im spéteren Band:
The Uses of Force.

3 Thomas von Aquin, Summa Theologica 11/2 q58 a 1 resp.

O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 2 17.01.2022



werden (Am 5,15).

Wenn wir nun unmittelbar auf den Urteilsakt selbst zu sprechen kommen, mdchte ich zu-
néchst eine Arbeitsdefinition wagen: Ein Urteil ist ein Akt der Gemeinschaft, der zu einem vo-
rausgegangenen Akt so Stellung nimmt, dal3 er einen neuen oOffentlichen Kontext fiir zuklnf-
tige Handlungen etabliert.

(1) Zunéchst ist es ein Akt der Gemeinschaft, das heif3t ein »politischer Akt« im vollen Sinne,
vollzogen im Namen der gesamten Gemeinschaft von denjenigen, welche die Autoritat der
Gemeinschaft besitzen, das Urteil zu vollziehen. Uber die Bedeutung des Begriffs »politisch«
mul hier allerdings ein Wort gesagt werden. Bisweilen werden solche Akte als »politisch« be-
zeichnet, die von Privatbirgern oder Verbénden in der Absicht vollzogen werden, dadurch auf
den offentlichen Bereich einzuwirken. Wenn zum Beispiel die Frage diskutiert wird, ob die
Kirche sich »in der Politik engagieren« sollte oder nicht, dann wird nicht danach gefragt, ob
sie ihre kirchliche Gerichtsbarkeit wiedereinsetzen sollte, um Urteile zu vollziehen, sondern
ob sie sich 6ffentlich zu Angelegenheiten &ulRern soll, die das Gemeinwohl betreffen. Diese
Art von »politischer« Handlung méchte ich mit dem Begriff »6ffentlich« bezeichnen. Ein 6f-
fentlicher Akt geschieht in der Offentlichkeit, beansprucht éffentliche Aufmerksamkeit und
betrifft das 6ffentliche Wohl. Wenn ich hingegen von »politischen« Akten spreche, meine ich
solche Akte, die vollzogen werden mit der Autoritat der Gemeinschaft als ganzer; das heift,
sie sind in einem gewissen, wie auch immer ndher zu bestimmenden Sinne »offizielle« Akte.
Ungliicklicherweise hat sich auch ein juristischer Sprachgebrauch verbreitet, in dem diese
Akte als »offentlich« bezeichnet werden. Zwar sind sie unvermeidlich 6ffentlich; sie konstitu-
ieren jedoch nicht die gesamte Sphare der 6ffentlichen Akte; und manche Handlungsspharen,
die Juristen als »privat« bezeichnen (zum Beispiel im Begriff »Privatrecht«), sind nicht pri-
vate, sondern ¢ffentliche Spharen. Wenn Juristen »privat« und »6ffentlich« in dieser Weise
gebrauchen, meinen sie »initiiert von privaten Akteuren« bzw. »initiiert von 6ffentlichen Akt-
euren«. Eine Handlung, die von einem privaten Akteur unternommen wird, kann allerdings
durchaus in der Offentlichkeit und zum Wohl der Offentlichkeit vollzogen werden, so daB wir
in diesem Fall besser von einem »0ffentlichen Akt« sprechen. Ein »politischer« Akt (in mei-
nem Sinne) wird hingegen von der Offentlichkeit selbst vollzogen, durch ihre Handlungstra-
ger, und nicht nur in der Offentlichkeit.

(2) Zweitens nimmt ein Urteilsakt Stellung zu einem vorausgegangenen Akt, oder — so fligen
wir hinzu — zu einem existierenden Zustand, der durch eine oder mehrere vorausgehende o-
der unterlassene Handlung(en) heraufgefiihrt wurde. Ein Urteilsakt ist immer reflexiv. Er folgt
dem nach, worauf er sich bezieht. Gerechtigkeit als Urteil ist die getreue Reprasentation von
vorherigen Akten oder Unterlassungen in neuen Akten. Es stellt somit eine Handlungsform
dar, die analog zur Rede ist. Was macht das Wesen einer solchen »Stellungnahme« aus, die
ein Urteilsakt ausspricht? Wir kénnen drei Elemente unterscheiden, mit denen ein Urteilsakt
immer verbunden ist, wenngleich diese in verschiedenen Urteilstypen eine jeweils verschie-
dene Rolle spielen. Das eine ist die Erklarung, daB ein Zustand eingetreten ist oder existiert,
der offentliche Aufmerksamkeit verlangt. Das andere ist die Beschreibung dieses Zustands.
Ein Drittes ist die Beurteilung dieses Zustandes im Hinblick auf Recht und Unrecht. Diese
Analyse mag abstrakt erscheinen. Doch wie wollten wir sagen, daf ein Zustand besteht, ohne
zugleich zu sagen, um welche Art von Zustand es sich handelt? Und wie wollten wir sagen,
um welche Art von Zustand es sich handelt, ohne zugleich zu sagen, ob er zu Recht besteht
oder nicht? In der englischen Justiz gibt es das Amt des »coroner«, der Todesfélle untersucht,
die nicht eindeutig eine natlrliche Ursache haben. Wenn er erklart »murder by person or per-
sons unknowng, umfalit dies alle drei Aspekte eines Urteils. Er sagt, daf? ein Fall von 6ffentli-
chem Interesse vorliegt, der von den Behdrden verfolgt werden muR; daR es sich um einen
Fall von T6tung handelt, und dal’ die Tétung unrechtméRig ist — all das in dem einen Wort

O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 3 17.01.2022



»murder«. Nun muf3 jedoch zwischen coroner-Gericht und Strafgericht unterschieden werden,
weil es noch mehr herauszufinden gilt Uber den zweiten und dritten Aspekt des Urteils, als der
coroner herauszufinden imstande ist: Wer (bte den Tétungsakt aus, und unter welchen Um-
stdnden? Vorausgesetzt, Tétung ist immer prima facie Unrecht, wie unrechtmaRig war sie ge-
rade in diesem Fall? VVor dem Strafgericht mag sich herausstellen, daR der Getotete den Ange-
klagten erpref3t hat, oder daf? der Angeklagte von dem Getoteten wiederholt tatlich angegriffen
wurde und daher schier auer sich war vor Furcht — all das wirde uns mehr dartber sagen,
um was fur eine Art von Tétung es sich handelte und welcher Grad von Schuld damit verbun-
den ist. Die Stellungnahme, die in jedem Urteilsakt eingeschlossen ist, kann nicht bei der blo-
Ren Behauptung augenscheinlichen Unrechts haltmachen, sondern muf auf eine sorgféltige
Beschreibung und eine nuancierte Zuschreibung von Unschuld und Schuld angelegt sein.

(3) Drittens etabliert ein Urteilsakt einen neuen 6ffentlichen Kontext, innerhalb dessen alle zu-
kiinftigen Akte unternommen werden mussen. Die Gesetzgebung liefert das augenfalligste
Beispiel hierfiir. Uber Nacht kann etwas, das wir bislang in volliger Unschuld getan haben, zu
einem Verstol3 werden; oder etwas, das wir bislang verstohlen getan haben, wird plétzlich le-
gitim. Im Prinzip wirken freilich alle Urteilsakte auf diese Weise. Ein Gesch&ftsmann wird
verdachtigt, Rentner zu betriigen; die Rentner schlieRen sich zusammen, um gemeinsam ge-
gen ihn vorzugehen, und bringen ihn vor ein Strafgericht. Die Geschworenen befinden ihn je-
doch fur unschuldig, und der Richter erklart, dal? er das Gericht mit weiller Weste verlassen
konne. Von einem bestimmten Gesichtspunkt aus gesehen, hat sich nichts verandert; samtli-
che Realitatsbestandteile haben in dieser Situation nach wie vor Bestand: die Rentner mit ih-
rem Gefuhl von Unrecht und Schande, die Verdachtigungen gegeniber den Machenschaften
des Geschéftsmanns etc. Aber alle diese Elemente werden durch den Urteilsspruch neu geord-
net, so dal? sie nun einen neuen 6ffentlichen Raum bilden. Es ist wie mit dem Umstellen von
Mobeln, womit in einem gewissen Sinn ein neues Zimmer geschaffen wird. Es ist dieselbe
Person, die das Gericht ohne Handschellen oder Wachmann verlaRt; sie hat dieselben Dinge
getan, zum Guten oder Bdsen, die sie getan hatte, als sie den Gerichtssaal betrat. VVon jetzt an
jedoch gingen wir ein enormes Risiko ein, wirden wir uns ihr gegeniiber so verhalten wir ei-
nem Kriminellen gegenuber, an dem wir Vergeltung Gben wollen; damit wiirden wir unser ei-
genes Urteil gegen das Urteil der Gemeinschaft stellen und uns so ihrer Mibilligung ausset-
zen, bis hin zu gerichtlichen Sanktionen.

I11. Gottes Urteil und menschliches Urteilen

In diesem Sinne konnen wir ein Urteil »schopferisch« nennen. Es &Rt eine neue Welt entste-
hen. Das ist natiirlich metaphorisch gesagt. Ein Urteil kann lediglich mit den bereits existie-
renden Elementen der alten Welt als ihrem Material arbeiten, aber es kann etwas Neues aus
ihnen machen. Damit ist es nicht in der gleichen Weise schopferisch wie Gottes Schépfungs-
akte, die Dinge entstehen lassen, die vorher nicht existierten. Diese Einschrankung gilt freilich
fiir alle unsere menschlichen Akte, sogar fur die, die wir fiir schopferisch im wahrsten Sinn
des Wortes halten, wie etwa die Schaffung eines Kunstwerkes. Keine von diesen Handlungen
ist radikal schopferisch, und doch ist es nicht unangemessen zu sagen, dal’ Menschen auf eine
abhéngige Art schopferisch tatig zu sein vermdgen, indem sie die radikale Kreativitat Gottes
nachahmen und bezeugen. Ein menschliches Urteil zu fallen, ist von der Schaffung eines
Kunstwerks freilich in einer wesentlichen Hinsicht verschieden: Es &Rt Neues entstehen, in-
dem es eine wahrhaftige Stellungnahme zum Alten trifft. Aus diesem Grunde ist es angemesse-
ner, den Akt des menschlichen Urteilens nicht als eine Nachbildung und Bezeugung der gott-
lichen Schopfung zu verstehen, sondern als eine Nachbildung und Bezeugung des gottlichen
Urteils. Es sind nicht die Worte »Es werde Licht, und es ward Licht«, die der politische Akt
bezeugt, sondern die Worte »Siehe, ich mache alles neu!« (Apk 21,5).

O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 4 17.01.2022



Jeder Urteilsakt mul} also diese beiden Aspekte beinhalten, die wahrhaftige Stellungnahme
und die Etablierung eines neuen 6ffentlichen Raumes, und wenn er ein politischer Akt sein
will, so muf? er von den Reprasentanten des Gemeinwesens vollzogen sein. Legen wir diesen
Malstab an, so sind etliche offizielle Akte, die von 6ffentlicher Autoritat vollzogen werden, in
diesem Sinn nicht eigentlich Urteilsakte, weil sie nicht Stellung nehmen zu etwas, was zuvor
getan wurde. Die britische Regierung z. B. schliel3t einen Vertrag lieber mit British Aerospace
als mit Lockheed. Oder der Premierminister ernennt lieber diesen Minister als jenen zum Fi-
nanzminister. Niemand vermutet deshalb, daR Lockheed oder der tibergangene Minister ir-
gend etwas Unrechtes getan haben muf3. Daneben gibt es Akte, einschlie3lich derer, die von
offentlicher Autoritat vollzogen werden, die deshalb keine Urteilsakte sind, weil sie keinen
neuen Offentlichen Raum konstituieren. Wenn der Gesundheitsminister Ratschlage zum Mal}
des Alkoholgenusses veroffentlicht, &ndert das nichts an unserem Recht, so viel zu trinken,
wie wir wollen. VVon diesem Akt geht eine Wirkung nicht auf den 6ffentlichen Kontext unse-
rer Handlungen aus, sondern hdchstens auf unsere privaten Erwagungen dartber. Und schliel3-
lich gibt es Akte, die beide Aspekte kombinieren, den der Stellungnahme und den der Etablie-
rung eines neuen offentlichen Raumes, und dennoch keine politischen Urteilsakte sind, weil
sie nicht im Namen der Gemeinschaft durch deren autorisierte Vertreter vollzogen werden. In-
dividuen kénnen Urteilsakte vollziehen, etwa wenn ein Dozent (im Gegensatz zum Prifer)
eine Arbeit benotet; dies sind private Urteilsakte im eigentlichen Sinn. Gruppen konnen sie
vollziehen und in den 6ffentlichen Bereich hineintragen, etwa wenn eine Organisation eine
Demonstration unterstutzt oder fordert, um gegen einen Regierungsakt zu protestieren; dies
sind o6ffentliche, aber keine politischen Urteilsakte. Sie kénnen interpretiert und analysiert
werden analog zu politischen Urteilen im Vollsinn des Wortes; es mangelt ihnen aber schlicht
an der Fahigkeit, den 6ffentlichen Raum in einer Weise neu zu bestimmen, die alle Teilneh-
mer als bindend anerkennen massen.

Ein menschlicher Urteilsakt vereinigt die beiden Aspekte von Stellungnahme und Neu-Etab-
lierung des Kontextes, ohne jedoch deren Dualitat zu Gberwinden. Er bleibt gekennzeichnet
durch eine gewisse Spannung zwischen beiden Aspekten. In dieser Hinsicht unterscheiden
sich menschliche von goéttlichen Urteilen. Von Gott kann gesagt werden: »Er sprach, und es
geschah.« Gott sprach »Es werde Licht!«, und es ward Licht. Denn Gottes Wort tragt Gottes
Macht in sich; oder um den alten Satz aus der Sakramentstheologie widerhallen zu lassen: es
wirkt, was es bezeichnet*. Das menschliche Wort aber vermag zu bewirken, was es bezeich-
net, nur insofern es mit der Macht verbunden ist, dies auch durchzusetzen. Daher muf ein po-
litischer Urteilsakt sowohl Rede als auch Macht einschlieen. Der Richter sagt: »Sperren Sie
ihn einl«, und die Polizei sperrt ihn ein. Ein Urteilsakt umfal3t zwei unterschiedliche Handlun-
gen, die des Richters und die der Polizei. Wir sind versucht anzunehmen, daf? der wirkliche
Urteilsakt der Spruch des Richters ware und das Folgende nur seine Begleiterscheinung; doch
dem ist nicht so. Der Spruch des Richters kann aus sich selbst heraus nicht die neue soziale
Realitét konstituieren, in der die verurteilte Person im Gefangnis sitzt. Wenn der Richter sa-
gen wirde: »Sie verlassen das Gericht mit weiller Weste«, und die freigesprochene Person
wirde sofort wieder verhaftet, so wirden wir gewahr, dall dem Richter die Autoritét fehlte,
einen neuen 6ffentlichen Kontext in Ubereinstimmung mit seinem Urteil zu etablieren. Ist er
aber ohne diese Autoritat, dann hat er mit seinem Spruch auch keinen Urteilsakt (im starken,
politischen Sinn) vollzogen. Denn ein solcher Urteilsakt beruht darauf, dal3 der Richter (und
gegebenenfalls die Geschworenen) mit der Polizei, den Gefangnisbehdrden etc. zusammenar-
beiten. Kein menschlicher Richter kann die einfache Einheit des gottlichen Urteils erreichen.

Dieser Punkt ist einleuchtend begruindet worden von einem christlichen Denker des vierzehn-
ten Jahrhunderts, Marsilius von Padua, als er tiber eine Passage in der Politik des Aristoteles

4 Thomas von Aquin, Summa Theologica lll g62 a1 ad 1.
O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 5 17.01.2022



reflektierte; dort schlagt der Philosoph eine Reihe konstituierender Elemente fur ein politi-
sches Gemeinwesen vor, in der er unterscheidet zwischen Richtern und dem Militér, wobei er
als Grund fur die Existenz des Militars das Bedurfnis nach Schutz vor duReren Feinden an-
fiihrt. Marsilius beobachtete nun aber, dal’ dies weder der einzige noch der hauptsachliche
Grund fur die Existenz der militarischen Klasse sei; dieser Grund sei vielmehr der, da3 »die
Urteilsspriiche eines Richters gegen ungesetzliche und rebellische Menschen innerhalb des
Staates mit Zwangsgewalt vollzogen werden kénnen«®. Kein menschliches Urteil konnte voll-
zogen werden ohne das Zusammenspiel dieser beiden Funktionen, der richterlichen und der
exekutiven. Spater im selben Jahrhundert schlug jedoch John Wyclif eine andere Sichtweise
vor, indem er die Unterscheidung zwischen einem Richter und einem Konig pointierte. »Ein
Richter«, so schrieb er, »ist ein kontemplativer Herrscher tber das Volk, der nur mit der mo-
ralischen Autoritat von Gottes Gesetz operiert. Ein Konig hingegen ist ein aktiver Herrscher
tiber das Volk, der mit dem menschlichen Gesetz operiert.«® Die Pointe dieser Unterscheidung
war es, den Gedanken eines rein verbalen Urteils in menschlichen Angelegenheiten zu vertei-
digen. So gesehen vertritt Wyclif einen durchgehenden Strang im westlichen politischen Den-
ken (der bis zu Platons Gedanken der Philosophenherrschaft zurtickfihrt), den wir gewohnlich
»idealistisch« nennen; »Regierung« wird hierbei in erster Linie als Ausdruck flr eine Art
Weisheit, Rationalitit oder Wahrheit gedacht. Im Gegensatz dazu bestehen »realistische« Re-
gierungskonzeptionen darauf, da Regierung Gewalt einschlieBen muf, auch wenn sie nicht
auschlielich davon abhéngen darf. Innerhalb der Theologie erscheint diese Meinungsver-
schiedenheit als Frage nach der Ahnlichkeit unseres Urteils mit dem Urteil Gottes und nach
der Mdoglichkeit fir das menschliche Urteil, die selbstwirksame Macht von Gottes Wort nach-
zubilden. Fir Wyclif war die Kirche der rechte Ort, an dem ein solches gewaltfreies Urteil des
bloRen Wortes erwartet werden kann — vollzogen durch den Bischof. Allerdings galt ihm
dieses kirchliche Urteil durchaus als ein im vollen Sinn politisches Urteil, weil die Kirche
selbst ein politisches Gemeinwesen im vollen Sinn des Wortes darstellt. In der Geschichte Is-
raels war dies, wie Wyclif glaubte, in der Ara der Richter, die dem Konigtum vorausging,
exemplifiziert — einer Zeit »ndher am Stand der Unschuld«. Als Sympathisant der franziska-
nischen Kritik an der mittelalterlichen Praxis der Kirche hielt auch Marsilius dafur, daB die
Fuhrer der Kirche mit der gewaltsamen Durchsetzung von Urteilen nichts zu schaffen haben
sollten. Doch begriindete er diese Zurtickhaltung auf andere Weise. Die Bischofe sollten sei-
ner Meinung nach deshalb nicht im vollen politischen Sinne zu Gericht sitzen, weil der ein-
zige Richter in der Kirche Christus ist und dessen eschatologisches Urteil das einzige Urteil in
der Kirche darstellt. Die Aufgabe der Bischdfe wére dementsprechend, vor dem zukinftigen
Gericht zu warnen. In der Zwischenzeit verlange sogar die Erhaltung der Kirche als einer In-
stitution innerhalb der Gesellschaft die gewaltsame Durchsetzung von Gerichtsurteilen. Und
dies ware, so sagt Marsilius — die Position der erastianischen Reformatoren um zwei Jahr-
hunderte vorwegnehmend —, die Verantwortung des sikularen Herrschers.” Der Kontrast
zwischen diesen beiden Denkern des vierzehnten Jahrhunderts zeigt brennpunktartig auf, wie
unterschiedlich eine Theorie politischer Institutionen ausféllt, wenn sie von eschatologischen
bzw. protologischen Akzentsetzungen ausgeht: Die eine flihrt zu einer realistischen Betonung
der noch ausstehenden Gegenwart des gottlichen Gerichts, die andere zur idealistischen Affir-
mation von dessen impliziter Gegenwart.

IV. Kriterien des Urteilens: Wahrheit und Wirksamkeit

Entsprechend den beiden Aspekten des Urteils, dem der Stellungnahme und dem der Neu-
Etablierung des offentlichen Kontextes, gibt es zwei Kriterien, anhand derer jeder Urteilsakt

5 Marsilius, Defensor Pacis (hg. von R. Scholz, in: Monumenta Germaniae Historica. Fontes iuris Germanici an-
tiqui, Bd. 7, 1932-33) 1.5.8., kommentierend zu: Aristoteles, Politik, 1291 a 7 ff.

& Wyclif, De civili dominio (hg. von R. L. Pool; Wyclif Society, 1887) I, 27.

" Marsilius, Defensor Pacis, 11.8.5 f.

O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 6 17.01.2022



zu messen ist: Wahrheit und Wirksamkeit. Diese beiden machen die Vorstellung der Gerech-
tigkeit als einer Urteilsnorm aus. Um ein gerechtes Urteil dazustellen, muf3 ein Akt beide As-
pekte einschlieBen und — sofern sie in Spannung zueinander stehen — sie miteinander ver-
s6hnen. Im folgenden werden wir uns auf die Frage konzentrieren, was es heif3t, ein Urteil
wahr zu nennen. Die Frage, wie es wirksam zu sein vermag, benotigt eine weiter ausgreifende
Diskussion, als wir sie hier fihren kdnnen.

Zu sagen, dal3 ein Urteilsakt wahrhaftig ist, heif3t seinen Erfolg als Stellungnahme qualifizie-
ren: eine Stellungnahme, die den jeweiligen Zustand oder die betreffende Handlung wahr-
heitsgetreu wiedergibt. Wir mussen uns jedoch daran erinnern, dal3 die Stellungnahme, die wir
zu bewerten haben, im Urteilsakt selbst zum Ausdruck kommt, das heif3t durch das wirksam
gewordene Urteil. Ein Richter mag verschiedene AuRerungen von sich geben, die am Ende
nicht Teil des Urteils sind. Er mag in eindrucksvoller Weise (iber die Verruchtheit des Ange-
klagten wettern; worauf sein Urteil Gber den Fall hinauslauft, ist jedoch erst im Richterspruch
selbst ersichtlich. Seine weiteren Worte sind demgegentiber lediglich Interpretationen. Dies
gilt - offensichtlicher noch - auch im Fall des Gesetzgebers. Was die Gesetzgeber tber eine
Situation aussagen, ist letztendlich bestimmt von dem Gesetz, das sie dartiber verabschieden.
Das Protokoll der Parlamentsdebatten mag als interpretierender Kommentar dazu nitzlich
sein; doch sind es nicht diese Aussagen, die dem Anspruch der Wahrheit genligen missen,
sondern die des Gesetzes selbst. Dariber hinaus gilt es hier, die Unterscheidung zwischen der
Wahrheit eines Gesetzes und seiner Wirksamkeit zu beachten. Angenommen, wir wiirden die
Strafen fur Trunkenheit am Steuer empfindlich heraufsetzen. Selbst wenn wir durch die Wirk-
samkeit dieser Abschreckung eine Menge Menschenleben retten wirden, so mufite diese
MalRnahme dadurch alleine noch nicht gerechtfertigt sein. Denn das revidierte Gesetz wiirde
damit moglicherweise eine (implizite) Aussage machen, deren Wahrhaftigkeit bezweifelt wer-
den kann: daR ndmlich Trunkenheit am Steuer ein schwereres Vergehen darstellt als etwa Ver-
gewaltigung oder KindesmifRhandlung, flr die das StrafmaR geringer angesetzt ist. In diesem
Sinn darf auch das Urteil eines Strafprozesses nur bis zu einem bestimmten Grad auf Abschre-
ckung angelegt sein. Ein Richter mag das Strafhochstmal} aussprechen auch als Botschaft an
potentielle Straftater. Er mul dabei freilich anerkennen, daf es ein solches Hochstmald gibt.
iiber das er nicht hinausgehen kann, ohne die Schuld des Ubeltaters groRer zu machen, als sie
ist.

Wenn hier von der »Wahrheit« eines Urteils die Rede ist, so ist damit, wie von diesen Bei-
spielen her einleuchten dirfte, mehr gemeint als lediglich, daR es auf einer angemessenen Ein-
sicht in die Fakten beruht. Vielmehr sollen Urteile in wahrhaftiger Weise etwas tber den mo-
ralischen Sachverhalt aussagen, den der jeweilige Fall reprasentiert. Wie kann das geschehen?
Gehen wir von dem Prinzip aus, dal Gottes Urteil die moralische Wirklichkeit aller Ge-
schopfe und ihrer Handlungen deklariert, dann liel3e sich Gber unsere Urteile sagen, daB sie
wahr sind eben in dem Mal3e, in dem sie dem Urteil Gottes entsprechen. Demnach urteilen
wir also dann wahr, wenn wir — innerhalb der Grenzen menschlichen Unterscheidens und
Verstehens — urteilen, wie Gott urteilt. Das stellt uns vor zwei miteinander verbundene Fra-
gen, die einer weiteren Erdrterung bedirfen. Wie sind uns Gottes Urteile als Gegenstand der
Entsprechung fiir unsere Urteile zugangliche Und welche Art von Entsprechung zwischen
gottlichem und menschlichem Urteilen sollen wir ins Auge fassen?

V. Die Wahrnehmung des doppelten gottlichen Urteils

Der ersten Frage kdnnen wir uns am besten dadurch n&hern, daR wir fragen, wo Gottes Urteile
denn fiir uns fal3bar sind. In Gottes Selbstoffenbarung an Israel durch Mose und die Prophe-
ten? In Amt und Werk Christi? Oder sind sie in einem bestimmten Mal3e allen Menschen zu-
génglich, auch tber den Bereich der jldisch-christlichen Offenbarung hinaus, durch das den

O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 7 17.01.2022



Menschen ins Gewissen gepragte »Naturgesetz«? Diese Frage hat — soweit dies in dem ihr
eigenen Rahmen mdoglich ist — eine abschliefende Antwort erfahren durch das Zusammen-
spiel zwischen der Jurisprudenz des rémischen Rechtes und der scholastischen Theologie.
Diese Antwort, die im Lauf des dreizehnten Jahrhunderts entwickelt wurde und ihre wesentli-
che Ausformung durch Thomas von Aquin® erfahren hat, lautet folgendermafen: Gottes Ur-
teile sind uns zugéanglich sowohl in natirlichen als auch durch geoffenbarte Quellen. Jede die-
ser Quellen erschliel3t uns eine eigene Form des »gottlichen Gesetzes«. Der entscheidende Re-
ferenzpunkt ist jedoch die lex evangelica, das Gesetz des Evangeliums, Gottes letztes und
vollkommenes Wort an die Menschen. Einerseits vervollkommnet es, was wir von Gottes Ur-
teil aus den anderen Quellen wissen, andererseits interpretiert es dieses Wissen. In dieser Per-
spektive kann die »lex evangelica« in gleicher Weise als Gesetz verstanden werden wie das
mosaische Gesetz; als eine Reihe von Vorschriften, die mit dem jeweils nétigen MalR an Kom-
plexitat entfalten, wie unser Leben in dieser Welt vor Gott recht gefiihrt werden kann bzw.
wie es ihm nicht gefallt. So mdgen menschliche Urteile den géttlichen entsprechen, indem sie
diesen sowohl in der allgemeinen Gesetzgebung als auch in einzelnen Urteilsverfahren vor
Gericht Geltung verschaffen.

Diese Antwort, so weit sie auch immer reichen mag, ist freilich mit einer theologischen
Schwierigkeit behaftet. Die Wahrheit des gottlichen Urteils kann nicht einfach in einer Reihe
von Vorschriften wiedergegeben werden. Sie verlangt vielmehr danach, auf zwei komplemen-
tare Weisen beschrieben zu werden. Auf der einen Seite steht das trennende Wort, das zwi-
schen Schuld und Unschuld unterscheidet, das annimmt und verwirft. Auf der anderen Seite
steht das neuschaffende Wort, das, wie die Schopfung selbst, jedem geschaffenen Sein Form
und Eigenheit verleiht. Das eine Wort scheidet radikal: Es spricht ein Ja und ein Nein. Das an-
dere Wort unterscheidet eine groRe Pluralitat von geschaffenen Gutern und bejaht jedes Gut
an dem ihm angemessenen Ort. Nach Apk 20,12 werden die Toten gerichtet nicht aus einem,
sondern aus zwei Blchern. Das eine ist eine vielbandige Bibliothek, eine Weltgeschichte, die
alle Taten enthalt, die von Menschen je begangen wurden. Das andere Buch ist hingegen nur
ein einziger Band mit einem Katalog von Namen. Dementsprechend nimmt das Urteil Gottes
beide Formen an: einerseits als wahrhaftige Beschreibung — umfassend und differenzierend
zugleich — und andererseits als eine einfache Entscheidung. Was die Johannes-Offenbarung
Uber das letzte Gericht sagt, muR auch Uber Gottes entscheidendes Urteil in Tod und Auferste-
hung Christi gesagt werden. Auf der einen Seite steht das Kreuz, das eine radikale Scheidung
vollzieht zwischen dem Gerechten Gottes und der Welt, die ihn verworfen hat. Auf der ande-
ren Seite steht die Auferstehung, die die Menschheit erneuert, und die geschaffene Ordnung
selbst in all ihrer Verschiedenheit und der vielfaltigen Komplexitat der Gaben des heiligen
Geistes.

Diese umfassendere Beschreibung des Gerichtes Gottes laRt die Frage noch einmal in einem
anderen — und kritischeren — Licht erscheinen; sie fuhrt zu der Fragestellung, die wir insbe-
sondere mit der Reformation assoziieren. Die Frage lautet dann nicht, wo die géttlichen Ur-
teile uns als Entsprechungs-Modell zugénglich sind, sondern ob sie es iberhaupt sind. Wenn
das Passionsgeschehen ein Wort radikaler Scheidung ist, kann es kaum ein solches Modell ab-
geben. Es verwirft alle menschlichen Werke ebenso total wie es den Glauben an Christus be-
jaht. Doch der Glaube ist vom Unglauben unterscheidbar nur in den Augen Gottes und kann
nicht in menschlichen Gerichtshéfen zum Kriterium der Urteilsbildung gemacht werden. Es
mag dann folgerichtig erscheinen, dal3 wir uns damit zufriedengeben mussen, in unseren Ur-
teilen allenfalls anderen AuRerungen des gottlichen Urteils entsprechen zu kénnen als der, die
in Christus begegnet. Vor dieser namlich kdnnen wir nur erzittern und glauben. So gesehen
muRten wir unsere Urteile auf die naturliche Vernunft griinden oder auf das Gesetz des Alten

8 Summa Theologica, 1/2 q 91 a 5; q 106-108.
O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 8 17.01.2022



Testamentes, oder auf eine Kombination von bei- dem. Das aber wirde bedeuten, dal3 unsere
Urteile nicht evangeliumsgemaR sind. Zwar mif3ten sie deshalb nicht hart und unflexibel sein;
weder die Vernunft noch das Alte Testament bleiben im Blick auf die Geduld und Nachsicht
Gottes einfach stumm. Was es aber heif3t, ist, da unsere Urteile innerhalb der Unterscheidung
von Gesetz und Evangelium auf der Seite des Gesetzes zu stehen kamen. Sie kdnnten nicht
Gottes letztes Gnadenwort in Christus bezeugen. Dieses namlich ist jener Form von Zeugnis
nicht zuganglich.

Angesichts dieser Problematik mag sich die Beobachtung nahelegen, daf, so wie die scholas-
tische Konzeption zu wenig Nachdruck auf die Passion gelegt hat, die Reformation sich zu
ausschlieBlich auf das Kreuz konzentriert hat auf Kosten der Auferstehung. Diese einseitige
Konzentration war freilich Resultat einer unaufgebbaren Uberzeugung, namlich daR beides,
Verwerfung und Annahme, im Kreuz zu finden ist. Es ware falsch, die Auferstehung allein als
die positive AuBerung Gottes zu sehen und das Kreuz als die negative. Was aber hat die Auf-
erstehung dann noch hinzuzufiigen? Zu oft hat die reformatorische Tradition die Auferstehung
lediglich als die in der Kraft Gottes vollzogene Bestatigung eines Wortes verstanden, das un-
abhéngig von ihr ergangen war — und hat auf diese Weise Wort und Macht auseinanderge-
nommen. Dabei ist die Auferstehung ihrerseits die Verkiindigung des in der Passion vollzoge-
nen Urteils. Sie verleiht der Menschheit eine gottgefallige Form, indem sie die geschopfliche
Ordnung erneuert, in der die Menschen leben diirfen. Gottes »Ja« ist kein mathematischer
Punkt ohne Ausdehnung, sondern ist entfaltet und ausgelegt im Leben des Zweiten Adam. In
unserem Jahrhundert, in dem Theologen begonnen haben, der Auferstehung ihren angemesse-
nen Platz zusammen mit dem Kreuz im Zentrum der christlichen Verkindigung zuzuweisen,
scheint es moglich geworden zu sein, die protestantische Konzeption einer un-evangelischen
Ethik zu Gberwinden, die die Ethik auf die Formel vom »Gebrauch des Gesetzes« reduziert,
und sie zu ersetzen durch eine Praxis des evangeliumsgemalen moralischen Urteilens — eine
Praxis, die unmittelbar aus der Gabe des neuen Lebens in der auferstandenen Menschheit
Christi flieRt.° (Auf diese Weise wiren die starken Seiten der beiden Antworten, der scholasti-
schen und der reformatorischen, kombiniert, und beider Schwachen tberwunden, und zu-
gleich waére eine wichtige Briicke von der theologischen Tradition des Westens zu der des Os-
tens gebaut.)

V1. Die Kirche als politische Gemeinschaft und der Zeugnischarakter ihres Urteilens

Doch IaRt sich etwas Ahnliches auch im Hinblick auf das politische Urteil sagen? Diirfen wir
von politischen Handlungsmustern sprechen, die der erneuerten Menschheit in der Auferste-
hung unmittelbar korrespondieren? Hier tut sich eine idealistische Versuchung auf: den evan-
geliumsgeméfRen Charakter christlicher Politik zu behaupten und dabei die Rolle der Gewalt
(als Durchsetzungskraft) zu Gbersehen, die zwar die meiste Zeit Giber im Hintergrund bleiben
kann und doch die letzte Sicherung politischer Urteile darstellt. Diese Abhangigkeit zeigt sich
daran, daB unsere Urteile auf die Konflikte verschiedener Freiheitsanspriiche so reagieren, dal}
sie schadliche Freiheiten beschneiden, um andere zu sichern. Das ist aber nicht die evangeli-
umsgemaélie Antwort auf Verletzungen, nicht die Antwort der Geduld und der Vergebung.
Menschliche Urteile kénnen nicht leisten, was das Passionsgeschehen leistet: eine Verurtei-
lung der Slinde, die in sich selbst schon vollkommen verséhnt. Idealistische politische Ord-
nungen, die diese Begrenzung ignorieren, werden schlielich um so tyrannischer, je mehr sie
vorgeben zu verséhnen, wo sie tatsachlich nur verdammen. So ist die Praxis der Bestrafung
beispielsweise dort aufs Hochste gewaltgefahrdet, wo man ihr unbesehen die Macht

Vgl. dazu meinen Band: Resurrection and Moral Order. An Outline for Evangelical Ethics, Leicester 21994, 11-
27.

O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 9 17.01.2022



zuschreibt, ein subversives Subjekt »regenerieren« und die Gesellschaft erneuern zu kénnen.

Die weisesten unter denen, die eine evangeliumsgemalie Politik propagiert haben, haben ver-
standen, dal} diese Vorstellung in erster Linie auf das soziale Leben der Kirche verweist. Dort
nédmlich besteht die Erwartung zu Recht, den osterlichen Sieg in einer sozialen Ordnung wirk-
sam zu finden, die in. sich selbst evangeliumsgemal ist — strukturiert durch die Praxis der
Liebe und der Vergebung gegeniiber den Feinden. Doch ist die Kirche noch nicht manifest als
das selbstandige politische Gemeinwesen, das sie zu werden bestimmt ist und das zusammen
mit der ganzen Menschheit in freiem Gehorsam in den Lobpreis Gottes einstimmt. Ihr politi-
scher Charakter ist gebildet und bestimmt durch die dialektische Beziehung zu den sékularen
politischen Gemeinwesen, in denen sie lebt, indem sie den auferstandenen Christus bezeugt
und darauf dréngt, daB die Urteilspraxis in jenen Gemeinwesen im Gehorsam zu ihm vollzo-
gen wird. Politische Urteile gehtren zu diesen Gemeinwesen. Zu den Gliedern der Kirche ge-
horen sie insofern, als diese auch Glieder jener Gemeinwesen sind. EvangeliumsgemaR ver-
maogen solche Urteile zu sein, sofern sie auf das Zeugnis antworten, das das evangeliumskon-
forme soziale Leben der Kirche selbst gibt. Sie sind dann geformt durch die Gegenwart eines
Gemeinwesens, in dem die Verséhnung wirksam ist und soziale Gestalt annimmt. So bezeu-
gen solche Urteile das Passions- und Ostergeschehen, allerdings nun indirekt. Sie sind nicht
Teil des unmittelbaren Zeugnisses des Auferstehungslebens. Sie sind aber ein Zeugnis dieses
Zeugnisses. Einem Menschen zu vergeben, der sich verfehlt hat, ist ein unmittelbares Zeugnis
fur Gottes Rechtfertigung der Siinder. Politische Urteile kdnnen keine Vergebung tiben. Aber
sie kdnnen Vergehen in einer Weise bestrafen, die durch das Wissen bestimmt ist, dal3 Verge-
bung angeboten oder gesucht wird in dem Gemeinwesen, dem sie dienen. So kdnnen sie eine
Bestrafungspraxis entwickeln, die durch barmherzige Zuriickhaltung und Hoffnung gepragt ist
- die Art von Praxis, welche christliche Prediger von christlichen Herrschern eingefordert ha-
ben.

In formaler Hinsicht entspricht das menschliche Urteil dem Doppelcharakter des géttlichen
Urteils als Entscheidung und Beschreibung. Es unterscheidet zwischen Schuld und Unschuld;
und es beschreibt die Handlungen, auf die es sich bezieht. Dem, was geschieht, wird eine
Form verliehen, und eine Unterscheidung wird getroffen auf der Basis jener Form. So hat die
Wahrheit des Urteils also zwei Kriterien, die man — insbesondere im Rahmen der Theorie
vom gerechten Krieg — als discriminatio und proportio bezeichnet hat.'° Eine Unterschei-
dung im Sinn der discriminatio zu treffen, bedeutet, auf rechte Weise einen Trennstrich zwi-
schen Schuld und Unschuld zu ziehen. Die proportio zu beachten, heif3t, das Wesen der fragli-
chen Handlung richtig und vollstandig zu beschreiben. Unsere Urteile diirfen das Evangelium
in beiderlei Hinsicht bezeugen: in der Unterscheidung, die sie treffen, und in der Beschrei-
bung, die sie leisten. So wie es zu kurz greift, das Kreuz lediglich als Gottes Gericht tiber die
Stinde zu verstehen und nicht auch als Gottes Annahme der Menschheit in Christus, wére es
auch verkehrt, in unserem menschlichen Unterscheiden von Schuld und Unschuld nur ein
Zeugnis fur das Bose zu sehen, das verurteilt werden muf3. Eben diese Doppelseitigkeit des
Unterscheidungsaktes stellt Paulus heraus, wenn er der politischen Autoritat die zweifache
Aufgabe zuschreibt, die Gerechten zu belohnen und die Bdsen zu bestrafen.

Stellen wir uns einmal vor, wir wir ohne diesen Unterscheidungsakt auskdmen — anhand ei-
ner hypothetischen Ubung in kommutativer Gerechtigkeit, wie Aristoteles sie sich denkt: das
heifRt eine Ubung im Angleichen (diorth6tikein) von Tauschwerten ohne irgendeine Unter-
scheidung von Schuld und Unschuld?!. Jedes Geschift, das in einem Laden eines Landes geta-
tigt wird, wirde von einem Zentralrechner aufgezeichnet mit einer Identifikationsnummer fir

10vgl. P. Ramsey, The Just War, 428-432.
11 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1131 b 25.

O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 10 17.01.2022



den Handler und den Kunden (wie bei unseren heutigen Kreditkartengeschéaften), aber auch
mit einer Identifikationsnummer fiir die genaue Bestimmung der Gliter. Jedes Geschéft wiirde
dann zentral Gberprift, und wenn der fir die Guter festgesetzte Preis zu hoch oder zu niedrig
war, wirde eine automatische Berichtigung vorgenommen in Form einer Gutschrift oder einer
Belastung auf dem Konto des Handlers oder des Kunden. Ein solches Arrangement wiirde ge-
gen ungerechtfertigte Preise absichern und wére auf diese Weise »gerecht« im Sinn des Aris-
toteles; dennoch waére es aber kein Urteilsakt, weil der urspungliche Austauschakt niemals
wirklich zum Abschluf? kommen wiirde. Da sein Ende offengelassen und zukunftiger Berich-
tigung unterworfen ist, kobnnte man in ihm nicht tiber Recht und Unrecht befinden. Damit je-
doch ein Urteil geprochen werden kann, mul} etwas zum Abschlul? gekommen sein. Vielleicht
ist es gerade ein Kennzeichen fir totalitdre Gemeinwesen, dal3 nichts wirklich zum Abschlul3
kommt und alles offengelassen wird flr eine héhere Kontrollinstanz und zukunftige Revision.
In einem solchen Kontext gibt es keine Verantwortung, keine »Wahrhaftigkeit« und Gber-
haupt keine echte menschliche Handlung, weil der Punkt nie erreicht wird, an dem die Hand-
lung wirklich erfolgt ist.

Wenn wir andererseits die beschreibende Aufgabe des Urteilens betrachten, erkennen wir, in
welcher Hinsicht alle unsere menschlichen Urteile »mosaisch« sind — um der Unterschei-
dung zu folgen, die Paulus trifft zwischen dem verurteilenden und dem befreienden Dienst
(2Kor 3,7-18). Die Unauslotbarkeit des Glaubens bedeutet, dal3 wir das Gutsein niemals in der
gleichen Weise beschreiben kdnnen wie die Bosheit. Hier sind unsere Urteile Spiegelbilder
von Gottes Urteil in Christus. Wahrend Gott seine Scheidung zwischen Siinde und Gerechtig-
keit konkret machte im auferweckten Leben des Menschen, den er angenommen hat, machen
wir diese Scheidung konkret durch die Vergehen, die wir zuriickweisen. Wir kénnen nicht
ebenso konkret bejahen wie wir konkret verurteilen. Das ist natirlich besonders augenfallig
im Strafverfahren, wo der Freispruch nicht mehr ist als ein Mangel an Uberzeugung von der
Schuld des Angeklagten. Zivilgerichte spiegeln demgegeniber viel eher das verurteilend-
rechtfertigende Wort des gottlichen Gerichts wider; indem sie gegen die eine Partei, Zivilkla-
ger oder Verteidiger, befinden, befinden sie fiir die andere. Andere Formen politischen Ur-
teils, die aulRerhalb der Gerichtshéfe vollzogen werden, vermdgen die Macht des Evangeli-
ums, Hoffnung und Leben zu spenden, noch deutlicher zu bezeugen: die Aushandlung eines
Friedensvertrages zum Beispiel. Auch dies jedoch vermag — im gunstigsten Fall — lediglich
auf die Mdglichkeiten zukinftiger Zusammenarbeit und Harmonie zu verweisen, indem es ei-
nen Rahmen schafft, in dem dies geschehen kann; ein Friedensvertrag kann die Handlungen
benennen, die jede Seite zum Schaden der anderen begehen kann, und die die Kooperation zu-
sammenbrechen lassen. Er kann Minimalbedingungen spezifizieren dafiir, daf sich die Zu-
sammenarbeit entwickeln kann. Aber die Sache selbst kann er nicht vorschreiben, weil er sie
nicht beschreiben kann. All das bedeutet freilich nicht, dal wir auf einen Referenzpunkt zu-
rickgeworfen waren, der abseits vom Triumph Christi liegt. Das Amt des Verurteilens ist ja
seinerseits ausgerichtet auf den neuen Bezugspunkt der Auferstehung der Menschheit, den die
Auferstehung Christi in Kraft setzt. Es ist ein Spiegelbild, aber es spiegelt auch wirklich wi-
der. Obwohl es das Evangelium nicht wie ein Apostel predigen kann, kann es das Werk der
Verurteilung ausfiihren in dem Bewul3tsein, daB die apostolische Botschaft gepredigt wird. So
verweist es auf die lebendige Hoffnung, von der es nicht frei und ausdriicklich reden kann.

Ubersetzt von Bernd Wannenwetsch
SUMMARY
Political judgment is given a privileged place in the New Testament over other aspects of po-

litical authority which are accounted for by the role of Christ. It is understood as performative,
and may be defined as an act which pronounces upon a preceding act so as to establish a new

O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 11 17.01.2022



public context for future action. As such political judgment is both a pronouncement and a
creative act, although, unlike the word of God itself, it may need the support of force for its
implementation. It must correspond to reality, which means that it must conform to the judg-
ments of God. These judgments are not read simply from the Cross, which is decisive (i. e.
condemning and acquitting) not prescriptive, but from the gift of new life in the resurrection
of Christ, the Second Adam. The judgment of the Paschal Victory is most nearly reflected in
the life of the church, although political judgment may reflect it at second remove. While for-
mally acts of »condemnation«, such acts may be performed in consciousness of, and may
point to, the living hope of the Gospel message.

Quelle: NZSTh 40 (1998), S. 1-16.

O'Donovan - Gerechtigkeit und Urteil (NZSTh) 12 17.01.2022



