Atheismus und Christentum

Von Hans-Georg Geyer

,,Gott ist tot! Gott bleibt tot! Und wir haben ihn getdtet!” — so proklamiert Nietzsche in der
,JFrohlichen Wissenschaft“ von 1882 den Atheismus als weltgeschichtliches Ereignis®. Aus-
dricklich apostrophiert es Nietzsche als ,,das grofite neuere Ereignis — dal ,Gott tot ist*, dal
der Glaube an den christlichen Gott unglaubwiirdig geworden ist“2.

,,Aus diesem Satz wird klar, dafl Nietzsches Wort vom Tod Gottes den christlichen
Gott meint. Aber es ist nicht weniger gewil3 und im voraus zu bedenken, daR die Na-
men Gott und christlicher Gott im Denken Nietzsches zur Bezeichnung der tbersinnli-
chen Welt Giberhaupt gebraucht werden.

Gott ist der Name fiir den Bereich der Ideen und Ideale. Dieser Bereich des Ubersinn-
lichen gilt seit Platon, genauer gesagt, seit der spatgriechischen und der christlichen
Auslegung der Platonischen Philosophie, als die wahre und eigentlich wirkliche Welt.

Im Unterschied zu ihr ist die sinnliche Welt nur die diesseitige, die veranderliche und
deshalb die bloB scheinbare, unwirkliche Welt. Die diesseitige Welt ist das Jammertal
im Unterschied zum Berg der ewigen Seligkeit im Jenseits.

Nennen wir, wie das noch bei Kant geschieht, die sinnliche Welt die im weiteren Sinne
physische, dann ist die tbersinnliche Welt die methaphysische Welt.

Das Wort ,Gott ist tot* bedeutet: die Ubersinnliche Welt ist ohne wirkende Kraft. Sie
spendet kein Leben. Die Metaphysik, d. h. fir Nietzsche die abendlandische Philoso-

phie als Platonismus verstanden, ist zu Ende**,

Die Reichweite des Satzes vom Tode Gottes beschrénkt sich also nicht auf den christlichen
Gottesglauben, sondern erstreckt sich dartiber hinaus auf die gesamte idealistische Metaphysik
seit Platon. In ihr bildet das Christentum mit seinem Dualismus von Diesseits und Jenseits nur
eine besondere Erscheinungsform der im européischen Denken zur Herrschaft gelangten idea-
listischen Zweiweltentheorie. Das Christentum, so kann Nietzsche sagen, ist Platonismus fur
das Volk.

M. Heidegger erldutert dazu:
,»Das Christentum ist flr Nietzsche die geschichtliche, weltlich-politische Erscheinung
der Kirche und ihres Machtanspruchs innerhalb der Gestaltung des abendl&ndischen

Menschentums und seiner neuzeitlichen Kultur.

Christentum in diesem Sinne und Christlichkeit des neutestamentlichen Glaubens sind
nicht das Selbe. Auch ein nicht-christliches Leben kann das Christentum bejahen und

1 F. Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft (,,La gaya scienza®) (Kréners Taschenausgabe Bd. 74), S. 141.
2 AaO, 235.
3 M. Heidegger, Nietzsches Wort ,,Gott ist tot“, in: Holzwege, Frankfurt a. M. 1950, S. 199 f.

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 1 31.01.2022



als Machtfaktor gebrauchen, so wie umgekehrt ein christliches Leben nicht notwendig
des Christentums bedarf.

Darum ist eine Auseinandersetzung mit dem Christentum keineswegs und unbedingt
eine Bekdmpfung des Christlichen, so wenig wie eine Kritik der Theologie schon eine
Kritik des Glaubens ist, dessen Auslegung die Theologie sein sollte**.

M. Heidegger warnt vor einer Identifizierung von Christentum und Christlichkeit. Denn als
weltgeschichtliche Erscheinung, als politischer und geistiger Faktor der europaischen Ge-
schichte bildet das historische Christentum bereits eine Synthese der philosophisch-metaphy-
sischen Gottesidee und des biblisch-christlichen Gottesglaubens.

Demzufolge konnte Nietzsche das Christentum sehr wohl als eine besondere Gestalt der plato-
nischen Metaphysik der Weltentzweiung auffassen, als eine Epoche in der Geschichte der
Entgegensetzung zwischen der Welt des tbersinnlichen Seins und der Welt des sinnlichen
Werdens.

Deshalb wird auch sicherlich zu Recht davor gewarnt, ,,die Bedeutung der Rede Nietzsches
(vom Tod Gottes) darauf zu reduzieren, daB in ihr nur vom Tode des Gottes der Metaphysik
die Rede sei®. Das wiirde ,,zweifellos eine Entschéarfung der Intention (bedeuten), die Nietz-

sche mit seiner These verfolgt hat*°.

Denn Nietzsches ,,Intention hat den Gott des Christentums nicht weniger gemeint als die
hochste Idee des Platonismus. ,,Vom Ende des Gottes der Metaphysik ist nach der Meinung
Nietzsches der christliche Gott insofern betroffen, als mit dem Verlust des Gottes der Meta-
physik auch der christliche Glaube seine reale, die Praxis des Menschen in der modernen Welt
bestimmende Macht verloren hat. Nur weil in dem Verlust der die geschichtliche Praxis des
Menschen préagenden Macht des Gottesglaubens auch der christliche Gott in den Untergang
des metaphysischen Gottes eingeschlossen ist, ist es fiir die geschichtliche Erfahrung Nietz-
sches wohl nur eine Subtilitat, den Gott der Bibel von dem Gott der Metaphysik zu trennen“®.

Aber selbst wenn es flr Nietzsche nur eine Subtilitat bedeuten kénnte, diese Differenz zu re-
flektieren, so wird die beschworene geschichtliche Erfahrung vom Ende der Herrschaft des
Ubersinnlichen tiber das Sinnliche, des Jenseitigen iiber das Diesseitige, doch dann erst ge-
nauer ins Blickfeld treten kdnnen, wenn jener Unterschied — statt vernachldssigt und abge-
blendet zu werden — deutlicher ins Bewultsein erhoben wird.

Spétestens seit dem 2. Jh. n. Chr. begann die Anstrengung, den christlichen Glauben und die
philosophische Idee zu versohnen, einen konstanten Topos der europaischen Kultur zu bilden.
Im Effekt bedeutete dieses grandiose Unternehmen, initiiert als die tberlegene Rechtfertigung
des christlichen Glaubens vor den anspruchsvollsten Manifestationen des spekulativen Geis-
tes, nicht einfach die Unterwerfung des christlichen Glaubens unter den Kanon philosophi-
scher Theologie, vornehmlich platonistischer Provenienz, sondern auch die rationale Entfal-
tung und lehrmé&Rige Darstellung des christlichen Gottesglaubens mit den Mitteln des philoso-
phischen Logos. Aber das zeitigte auch die Konsequenz, dal? sich im historischen Christentum
Europas die 6ffentliche Doktrin und das 6ffentliche BewuRtsein im Zeichen des Primates der

4 AaO, 202 1.

5 G. Rohrmoser, Zum Atheismusproblem im Denken von Pascal bis Nietzsche, in: Internationale Dialog Zeit-
schrift, 1. Jg. (1968), H. 2, S. 142,

6 AaO, 142.

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 2 31.01.2022



philosophischen Gottesidee entwickelten. Das Christentum konnte auf diesem Weg in der Tat
nur das werden, als was es von Nietzsche auf gefalit worden ist: eine Gestalt der dualistischen
Metaphysik, in der die Gottesidee konzipiert war als der Begriff des zureichenden Grundes fiir
die Gesamtheit der endlichen Dinge, deren Inbegriff die erfahrbare Welt ist. Der Gott der Me-
taphysik ist die Ubermacht des Unendlichen, welche die Ohnmacht des Endlichen zum Sein
kompensiert. Sich dieser Ubermacht des Unendlichen, seiner unwandelbaren Bestandigkeit
und aller sinnlichen Tauschung entriickten Wahrheit begrifflich zu vergewissern, bedeutet die
Erméchtigung des menschlichen Geistes zum Organ der Wahrheit und die Erméglichung ihrer
Vermittlung mit der sinnlich-verénderlichen Welt. So verstanden diente die philosophische
Gottesidee der Selbstvergewisserung des menschlichen Geistes im Verhaltnis zur duReren und
inneren Natur, deren Veranderlichkeit und Verganglichkeit als Bedrohung des Seins im allge-
meinen und des menschlichen Lebens im besonderen erfahren werden mufdten. Mit der ver-
niinftigen GewiRheit des unwandelbaren und unvergénglichen Gottes als des bestéandigen
Grundes aller Dinge, der ihnen auch das Mal ihres Seins in der Bewegung und in der Zeit
setzt, d. h. das Gesetz ihrer Veranderung und die Grenze ihrer Dauer, und dies beides gemaf
seiner gottlichen Vollkommenheit, konnte der menschliche Geist auch die Gewil3heit haben,
sich gegen das sinnliche Werden in seiner triigerischen Unbestimmtheit prinzipiell behaupten
und seiner in zunehmendem Mal3e Herr werden zu kénnen.

Der Gottheit jenseits der wechselvollen Sinnen weit anfanglich nur erst als des Anderen seiner
selbst gewi und in dieser Gewil3heit noch des Unterschiedes zwischen dem gottlichen Geist
und dem menschlichen bewult, wuchs diese Gewi3heit in der europaischen Geschichte zu je-
ner Gestalt sich aus, in der der menschliche Geist selber und als solcher die Funktion der
Grund-legung und der MaR- gebung fir die Welt der sinnlichen Dinge in Raum und Zeit zu
ubernehmen sich getrauen konnte. Er bedurfte des gottlichen Bundesgenossen jenseits der
diesseitigen Welt nicht mehr, um sich in ihr zu behaupten und sie zu beherrschen: war die
Idee der Gottheit einst zur Identifizierung des menschlichen Geistes, d. h. zu seiner Vergewis-
serung und Bestatigung gegentber einer bedrohlichen und geféhrlichen AufRen- und Innenwelt
des Menschen niitzlich und nétig, so hatte sich der menschliche Geist im Verlauf seiner euro-
paischen Geschichte unter der Schirmherrschaft jener Gottesidee ein solches Instrumentarium
der Theorie und Praxis zur Bewaltigung der Gefahren und zur Benutzung der Kréfte in der
Welt des sinnlichen Werdens erstellt, daf? er des transzendenten Schutzherrn durchaus entra-
ten konnte. Als der Geist der Immanenz war er des Stoffes der Immanenz méchtig genug ge-
worden, hatte er sich die Freiheit von der bedrohlichen Macht des natirlichen Seins so weit
als Herrschaft iber die Natur erarbeitet, dal er den Geist der Transzendenz als Grund und
MalR der Immanenz aus seinem BewuBtsein verabschieden und aus seiner Rechnung streichen
konnte.

Dal} Gott tot sei, besagt insofern tatséchlich, dal wir, die Menschheit Europas, ihn liquidiert
haben, nachdem er seine Funktion — Unterstlitzung des Menschen gegen eine ihm feindliche
Natur von auf’en und von innen — erfillt hat. Das Ereignis des Todes Gottes ist so gesehen
das Meisterstuck der menschlichen Freiheit, des freien Geistes in der Welt. Die Tat des Got-
tesmordes steht in der Morgenrdéte einer neuen Menschheit, ganz zugewandt der beweglichen
Welt und dem sinnlichen Leben, sofern sie ihrer Herr geworden ist und sie geniel3en kann: der
Herrenmensch erscheint, der Mensch, der sich definiert als Herr der Welt und des Lebens.

Es ist die innere Logik der Metaphysik selbst, die auf dem Weg vom anfanglichen Theismus
zum endlichen Atheismus, von der Verlagerung des Weltgrundes aus der Transzendenz in die
Immanenz, aus der Gottheit tber der Welt in die Menschheit in der Welt sich realisiert hat. In
der européischen Geschichte hat sich, mafigeblich und von tGberwaéltigender Bestimmungs-
kraft fir alle Vlker dieser Erde, der unwiderrufliche Ubergang vollzogen vom vorlaufigen
Theismus der Metaphysik zum endgultigen Humanismus, in dem der Mensch die totale

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 3 31.01.2022



Verantwortung fir die Wirklichkeit, fir den Bestand und Sinn seiner Welt als der Gesamtheit
der endlichen Dinge Gibernommen hat, die er sich als Bedingungen seiner Existenz erarbeitet.

Auf diesem Weg hat sich der Mensch selber definiert: als Herr der Welt, der natirlichen und
der geschichtlichen Welt. Seine Menschlichkeit besteht in der Weltherrschaft auf Grund der
fortgeschrittensten Herrschaft Gber die Natur. Die Relation, die vordem und am Anfang der
Geschichte seiner Emanzipation von den Schrecken dessen, was er nicht selbst war, das Ver-
héltnis seiner mdglichen Verhinderung in der Welt gewesen ist, ist gegen Ende noch immer
die Relation, in der sich die Menschen der Geschichte ihr Wesen definieren, weil sie darin ihr
Dasein, ihre materielle Existenz sich erarbeitet haben, indem sie die schreckliche Natur aulRer
und in ihnen zur Bedingung ihrer selbst sich unterworfen haben.

Aber so notwendig und unerlailich fir menschliches Leben die Relation zur Natur in dem
doppelten Sinn von Befreiung und Beherrschung auch ist, so wenig muf doch diese Notwen-
digkeit auch schon die Identitdt mit dem Wesen des Menschen selber bedeuten. Oder regt
nicht mindestens der Verdacht sich, es méchte diese Notwendigkeit wohl die der Bedingung,
aber nicht die des Wesens sein, d. h. es méchte der Mensch mehr und anderes sein als ein
Subjekt von Herrschaft Giber Natur?

Und muf3 dieser Verdacht nicht erst recht akut werden, wo nicht die Menschheit im ganzen als
Verfligungssubjekt tGiber den brauchbaren Bestand der Natur und das technische Arsenal ihrer
Benutzung fungiert, sondern nur ein Teil der Menschheit? Der Verdacht ist aber in dem MaRe
unabweisbar geworden, in dem die vom Subjektrecht der Verfligung ber die nétigen und
maoglichen Ressourcen der Gesellschaft ausgeschlossenen Massen tdglich zunehmen und im-
mer grundlicher in derselben Objektrolle fixiert werden, die der duf3eren und inneren Natur als
einem Gegenstand von Herrschaft in der europaischen Geschichte auf erlegt worden ist. De
facto jedenfalls hat sich das Verhéltnis der Menschheit zur Natur im inneren Verhaltnis der
menschlichen Gesellschaft selber, als ihre innere Struktur, wiederholt.

In ihrer &ulReren Lebensbeziehung, d. h. in ihrer Relation zur korperlichen Natur auler ihr,
war die reflektierende Vergewisserung des begriindenden und begrenzenden Prinzips der Welt
jenseits der Welt offenbar von wesentlicher Bedeutung fur die Ausbildung des Verhéltnisses
der Herrschaft Gber die Natur. Als nicht minder wirksam erwies sich in der Vergangenheit die
religiose Uberzeugung von einer iiberweltlichen Macht, nach deren Weisheit und Willen die
innerweltlichen Verhaltnisse geordnet sind, zur Begriindung und Befestigung der inneren
Strukturen im menschlichen Zusammenleben. Diesem Zweck konnte der Gottesgedanke
dienstbar gemacht werden als die Vorstellung von einem géttlichen Stifter der bestehenden
Ordnung in Natur und Gesellschaft, von einem himmlischen Herrscher, der durch die irdi-
schen Herren die Geschicke der Welt zum Besten aller Dinge regiert, und von einem unbe-
stechlichen Richter, der Macht tber alles Leben hat und einem jeden mit hdchster Gerechtig-
keit nach seinen Taten vergelten wird, es sei in diesem oder im kiinftigen Leben. Fir die
Macht- und Autoritatsverhaltnisse der menschlichen Gesellschaft konnte dieses Gottesbe-
wultsein in religioser oder philosophischer Version sanktionierende Bedeutung haben, so-
lange die Herrschaft von Menschen (iber andere noch nicht restlos auf weltimmanente Bedin-
gungen gegrindet werden konnte, und solange die Erkenntnis oder auch nur der blof3e Ver-
dacht der betriigerischen Ideologie von Religion und Idealismus noch nicht im Bewul3tsein
der beherrschten Massen verbreitet war.

Die Propaganda des Ideologieverdachts gegen Religion und Theologie hat sich in besonderer
Weise der historische Materialismus angelegen sein lassen, indem er den Zweck und die

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 4 31.01.2022



Motive religitser Ideen aus innerweltlich-gesellschaftlichen Verhaltnissen abzuleiten und als
deren verzerrten und kaschierenden Widerschein zu erkléaren versucht, was auf die These hin-
auszulaufen scheint, dal? es keine Gotter und keine Gottheit, kein Sein jenseits und unabhén-
gig von der von Menschen zu erfahrenden und zu gestaltenden Welt gibt. Der Atheismus, wie
ihn der historische Materialismus versteht und vertritt, ist das Ergebnis eines mit den Anféan-
gen der griechischen Philosophie schon einsetzenden Erkenntnisprozesses, in dessen Verlauf
die atheistische Wahrheit zunehmend deutlicher ins BewuBtsein getreten ist. Nach diesem
Selbstverstandnis erreichte sie ihre letzte und vollkommene Gestalt um die Mitte des 19. Jahr-
hunderts, als der ,,biirgerliche Atheismus durch den von Marx und Engels begriindeten prole-
tarischen Atheismus tiberwunden* wurde’. Von ihm wird behauptet, er beruhe ,,auf dem gesi-
cherten wissenschaftlichen Fundament der marxistisch-leninistischen Philosophie, dem dia-
lektischen und historischen Materialismus, dessen Konsequenz und untrennbarer Bestandteil
er ist“®, Die entscheidende Basis des marxistisch-leninistischen Atheismus bildet die politi-
sche Okonomie; darin liegt auch der Grund fiir die Uberlegenheit des ,.proletarischen Atheis-
mus“ gegeniiber allen anderen in der seitherigen Geschichte verfochtenen Antithesen zur Reli-
gion und Gottesidee. Denn: ,,Der proletarische, wissenschaftliche Atheismus deckt zum ers-
tenmal in der Geschichte der Auseinandersetzung mit der Religion konsequent deren sozial-
6konomische und erkenntnis-theoretische Wurzeln auf. Er sieht die Religion als Folge des pri-
mitiven Entwicklungsstandes der Produktivkréfte in der Urgesellschaft und der widerspruchs-
vollen Entwicklung in den Klassengesellschaften und widerlegt durch historische und er-
kenntnistheoretische Untersuchungen (in die die positiven Resultate des bilrgerlichen Atheis-
mus und der birgerlichen Religionskritik Aufnahme fanden) die theologischen Behauptungen
vom gottlichen Ursprung, von der Ewigkeit und dem allgemeinmenschlichen Charakter der

Religion*.

In seiner Auseinandersetzung mit Eugen Duhring, speziell in der Polemik gegen dessen ab-
surde Vorstellung, daB3 in einer ,,freien Gesellschaft™ jegliche Religion von Staats wegen zu
verbieten und durch Polizeimanahmen zu eliminieren sei, hat Friedrich Engels 1878 den im
grof3en und ganzen bis heute fiir den ,,proletarischen Atheismus® verbindlich gebliebenen Be-
griff von Religion definiert. Danach ,,ist alle Religion nichts anderes als die phantastische Wi-
derspiegelung, in den Kdpfen der Menschen, derjenigen &ulleren Mé&chte, die ihr alltédgliches
Dasein beherrschen, eine Widerspiegelung, in der die irdischen Machte die Form von Uberir-
dischen annehmen**°.

Waren es im Laufe der Geschichte ,,zuerst die Méchte der Natur, die diese Riickspiegelung
erfahren* haben, so traten doch schon sehr bald ,,neben den Naturméchten auch gesellschaftli-
che Méchte in Wirksamkeit, Méachte, die den Menschen ebenso fremd und im Anfang ebenso
unerklarlich gegenuberstehn, sie mit derselben scheinbaren Naturnotwendigkeit beherrschen,
wie die Naturmiichte selbst*“!1. Und es sind eben diese gesellschaftlichen Machte, die in wach-
sendem Umfang zur Quelle, zunehmend zur alleinigen Quelle des religidsen BewulRtseins
werden: in demselben Mal3e, in dem die Kréfte der Natur durch den technologischen Fort-
schritt dienstbar und nutzbar geworden sind. F. Engels befand 1878, ,,dal} in der heutigen biir-
gerlichen Gesellschaft die Menschen von den von ihnen selbst geschaffnen 6konomischen
Verhaltnissen, von den von ihnen selbst produzierten Produktionsmitteln wie von einer frem-
den Macht beherrscht werden®“*?; eben darin setzt sich ,,die tatsdchliche Grundlage der reli-

" Philosophisches Worterbuch, hg. v. G. Klaus u. M. Buhr, Berlin 0. J., Art.: Atheismus, Sp. 50 A.
8 AaO, Sp. 50 A.

% Aa0, Sp. 50 A.

10 F, Engels, Herrn Eugen Duhrings Umwélzung der Wissenschaft (Anti-Dihring), in: K. Marx/F. Engels, Uber
Religion (hg. v. Institut fir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED), Berlin 1958, S. 118.

1 AaO, 118. 119.

2 AaO, 119.

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 5 31.01.2022



gidsen Refiexaktion® fort, ,,und mit ihr der religidse Reflex selbst“!3, Aber auch das praziseste
BewuRtsein von diesem Begrundungsverhaltnis zwischen realer gesellschaftlicher Entfrem-
dung und religidsem BewulRtsein bedeutet nicht schon als solches die Auflésung dieses Zu-
sammenhanges, sondern um die Religion als falsches SelbstbewuRtsein der die materielle
Existenz der gesamten Gesellschaft produzierenden Menschen aufzulésen, bedarf es in erster
Linie einer ,,gesellschaftlichen Tat“, welche den realen Entfremdungsmechanismus auf der
6konomisch-politischen Basis beseitigt. ,,Und wenn diese Tat vollzogen, wenn die Gesell-
schaft durch Besitzergreifung und planvolle Handhabung der gesamten Produktionsmittel sich
selbst und alle ihre Mitglieder aus der Knechtung befreit hat, in der sie gegenwartig gehalten
werden durch diese von ihnen selbst produzierten, aber ihnen als tibergewaltige fremde Macht
gegentiberstenenden Produktionsmittel, wenn der Mensch also nicht mehr blof3 denkt, sondern
auch lenkt, dann erst verschwindet die letzte fremde Macht, die sich jetzt noch in der Religion
widerspiegelt, und damit verschwindet auch die religidse Widerspiegelung selbst, aus dem
einfachen Grunde, weil es dann nichts mehr widerzuspiegeln gibt.“* Diese Gedanken von F.
Engels sind eine erweiterte und nach gewissen Hinsichten zugeschérfte Umschreibung dessen,
was K. Marx in seiner ,,Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie® von 1843 auf die beriihmte
Formel gebracht hatte: ,,Das religiose Elend ist in einem der Ausdruck des wirklichen Elends
und in einem die Protestation gegen das wirkliche Elend. Die Religion ist der Seufzer der be-
drangten Kreatur, das Gemdit einer herzlosen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustande ist.
Sie ist das Opium des Volkes*™. Im Pathos dieser Formulierung spiegelt sich die Leiden-
schaft des konkreten Humanismus fur die Freiheit aller Glieder der menschlichen Gesell-
schaft. ,,Die Charakterisierung der Religion als des ,illusorischen Glicks® (Marx) entschleiert™
(fir marxistisches Verstindnis) ,,sowohl in der sozialen Unterdriickung, Niederhaltung der
Mehrheit der Gesellschaft die Hauptursache der Religion, wie sie zugleich eine konsequent
revolutiondre Orientierung auf die Beseitigung aller gesellschaftlichen Verhaltnisse gibt, ,in
denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verachtliches We-
sen‘ ist (Marx)“1®.

V.

Nach der marxistisch-leninistischen Theorie wiirde erst die génzliche Beseitigung ,,sozialer
Unterdriickung® mit der wichtigsten Ursache aller Religion in der neueren Geschichte und
Gegenwart diese selbst und mit ihr den als Religion verstandenen christlichen Glauben zum
Verschwinden bringen. Nun ist es freilich einerseits eine historische Tatsache, daf sich der
christliche Glaube mit einer wunderlichen Z&higkeit auch bei Menschen hélt, die in sozialisti-
schen Landern leben, wo die Hauptursache fir das religidse Bewultsein ausgerdumt sein soll;
und anderseits 1aBt es sich ebensowenig bestreiten, dal3 in den kapitalistischen Landern, wo
die entscheidende gesellschaftliche Bedingung einer religiosen Mentalitét fortbesteht, ein ge-
wisser Atheismus zunehmend das 6ffentliche und private Bewultsein bestimmt. Auch davon
kann die Riickfrage an den ,,proletarischen Atheismus* veranla3t werden, inwiefern es eigent-
lich legitim ist, die gesellschaftlichen Bedingungen fiir die Notwendigkeit von Religion als
Ideologie bestehender Abhédngigkeitsverhaltnisse in der menschlichen Gesellschaft mit den
Bedingungen der Mdoglichkeit von Religion selber zu identifizieren. Ist es wirklich so ausge-
macht, wie seine Theoretiker unterstellen, dall mit der praktischen Aufhebung der realen Ur-
sachen ideologischen BewuRtseins alle Religion der VVergangenheit tiberantwortet wird? Ist es
nicht vielmehr denkbar, daR dann allererst die Zeit der wahren, von aller lIdeologie emanzi-
pierten Religion anbricht? Die These des ,,proletarischen Atheismus‘ von der Identitét des En-
des von Ideologie mit dem Ende von Religion unterliegt selber noch dem Ideologieverdacht,

13 AQ0, 119.

14 AQ0, 120.

15 K. Marx, in: AaO, 30 f.

16 Phil. Worterbuch, hg. v. G. Klaus u. M. Buhr, Sp. 50 B.

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 6 31.01.2022



den der historische Materialismus gegen die christliche Religion wie gegen deren burgerliche
Kritik richtet, die bei Nietzsche wohl ihren bedeutendsten Ausdruck gefunden hat.

So wenig auch der proklamierte Atheismus Nietzsches mit dem projektierten Atheismus von
Marx zu identifizieren ist, so kann doch schwerlich geleugnet werden, dal beide in der Nega-
tion einer jenseitig-tbersinnlichen Dimension von grundlegender und maRgebender Bedeu-
tung fur alles diesseitig-sinnliche Dasein einander berthren. Im Blick auf das Christentum
stimmen sie mindestens in dem abstrakten Resultat zusammen, es sei schiere Illusion. Nietz-
sche und Marx mogen darum als verschiedene, vielleicht sogar einander entgegengesetzte Ex-
ponenten des in seiner positiven Selbstbestimmung sehr widerspriichlichen Geistes der Neu-
zeit verstanden werden. Gerade so aber dokumentieren sie erst recht einen untibersehbar ein-
heitlichen Grundzug desselben, seinen konsequenten und radikalen Immanentismus, d. h. die
totale und ausschliel3liche Konzentration auf die sinnliche und verénderliche Welt als den
Raum erfahrbarer und herstellbarer Wirklichkeit. Dieser Einstellung korrespondiert eine
SelbstgewiRheit der Menschen, uber die Macht und Mittel zur Beherrschung der duReren und
inneren Natur zu verfligen und darin ihre wesenhafte Freiheit, ihre Menschenwirde behaupten
zu konnen. Es macht zweifellos einen erheblichen Unterschied aus, ob die Idee der weltbe-
herrschenden, ihrer Welt endlich méchtig gewordenen Menschheit im Ideal des ,,Ubermen-
schen® a la Nietzsche oder im Ideal der ,,klassenlosen Gesellschaft® a la Marx konzipiert wird.
AuRerhalb dieses Gegensatzes aber liegt die gemeinsame Uberzeugung der definitiven Ent-
behrlichkeit eines transzendenten Prinzips der immanenten Weltwirklichkeit. Denn der
Mensch vermag selber deren beherrschendes Prinzip zu sein und darin die Erfullung seines
Lebens zu finden oder zu begrunden. Insofern kann durchaus fir Nietzsche wie fir Marx die
Formel verwendet werden, daR der zum allgemeinen BewuRtsein noch fortschreitende oder
schon fortgeschrittene Atheismus der Neuzeit nur die negative Gestalt fir den positiven Inhalt
des totalen Humanismus ist, wie dieser neuzeitliche Humanismus in seiner Radikalitat und
Totalitat den positiven Grund fir die negative Konsequenz des dezidierten Atheismus bildet.
Einigkeit besteht zwischen Nietzsche und Marx freilich nur in der Negation; denn der Begriff
des radikalen und totalen Humanismus ist zwischen ihnen absolut kontrovers.

Im Kreuzfeuer der vollstdndigen Negation von beiden Seiten aber liegt das Christentum von
Anfang an. Das 6ffentliche Aufkommen des Atheismus in seiner birgerlichen Gestalt wie in
seiner proletarischen Form kann indessen unmoglich von sich aus und als solches schon die
Vernichtung des Wesentlichen im Christentum sein. Konkret bedeutet es vielmehr zunéchst
die historische Enthillung des wesentlichen Gegensatzes zwischen christlichem Glauben und
philosophischer Idee. Denn wenn es richtig ist, da der atheistische Humanismus der Neuzeit
die exakte Folge der theistischen Metaphysik bzw. des metaphysischen Theismus in Europa
ist, dann bringt seine historische Erscheinung nur die Wahrheit Giber den Anfang zutage, d. h.
uber die kirchlich-dogmatische Synthese der metaphysischen Gottesidee griechischer Proveni-
enz und des christlichen Gottesglaubens biblischer Provenienz: ndmlich ihre innere Unmog-
lichkeit. Seit dem 18. Jahrhundert ist die Antithese des metaphysischen Gedankens zum
christlichen Glauben an den Gott der biblischen Offenbarung mit wachsender Klarheit und
Schérfe an den Tag gekommen.

Im Widerspruch des philosophischen Denkens gegen das Christentum ist offenkundig gewor-
den, daR dessen traditionelle Verbindung mit der idealistischen Metaphysik in wachsendem
Umfang ihre Verbindlichkeit einzubiifRen begonnen hat. Und zwar fir das philosophische
Denken selbst wie auch fir den christlichen Glauben! Dal} es auch im Bereich der Philosophie
an Bemuhungen nicht gefehlt hat, die historische Synthese von Christentum und Idealismus
zu erhalten und gegen ihre Bestreitung zu behaupten, hat gleichwohl den ProzeR der Auflo-
sung nicht verhindern oder riickgangig machen kénnen. Und dazu mul man auch die andere
Seite sehen; denn nicht nur im philosophischen Denken und aus philosophischen Griinden

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 7 31.01.2022



wurde die Liaison mit dem Christentum in Zweifel gezogen. Sondern auch von Seiten des
christlichen Glaubens und aus seinen eigensten Griinden wurde schon zu Beginn der Neuzeit
der Widerspruch gegen die philosophische Spekulation angemeldet. Es braucht nur an die Re-
formation erinnert zu werden und an ,,das Ringen Luthers um die Freiheit der Theologie von
der Philosophie*!”. Aber auch an Blaise Pascal ist zu erinnern, bei dem man nach seinem Tod
das beriihmte, eigenhandig geschriebene und in den Rock vernédhte Memorial fand, das be-
ginnt:

,,Jahr der Gnade 1654.

Montag, den 23. November, Tag des Heiligen Klemens, Papst und Martyrer, und ande-
rer im Martyrologium.

Vorabend des Tages des heiligen Chrysogonos, Martyrer, und anderer.

Seit ungeféhr abends zehneinhalb bis ungeféhr eine halbe Stunde nach Mitternacht.
Feuer.

,Gott Abrahams, Gott Isaaks, Gott Jakobs‘.

Nicht der Philosophen und der Gelehrten.

GewiBheit, GewiRheit, Empfinden, Freude, Friede.

Gott Jesu Christi.

Deum meum et Deum vestrum.*8

Dieses Memorial ist nicht nur ein einzigartiges biographisches Zeugnis; es ist vielmehr ein
geistesgeschichtliches Dokument von hochstem Rang. Es bekundet nicht weniger, als dal} sich
,.die Einheit griechischer, also heidnischer Metaphysik und biblisch-christlicher Theologie,
die das Denken von Augustin bis zum Ausgang des Mittelalters getragen und bestimmt hat,
(auflost). Der Gott der Philosophen und der Gott der Bibel beginnen sich zu trennen, ja sie
schlieBen einander aus*'®. Mit der bloRen Behauptung dieses Unterschiedes oder Gegensatzes
kann es freilich nicht sein Bewenden haben. Es gilt vielmehr, die Differenzierung zwischen
idealistischer Metaphysik und christlichem Glauben, und also die Nichtidentitat des Gottes
der philosophischen Spekulation und des Gottes der biblischen Bezeugung in der theologi-
schen Reflexion begrifflich zu bestimmen. Denn im Horizont des neuzeitlichen Atheismus er-
hebt sich fir die Theologie immer schon sogleich die Frage, ob mit der Mdglichkeit, den Be-
griff der Gottheit Gottes und seiner Existenz im philosophischen Denken fur jedes verninftige
Bewul3tsein zwingend zu konstruieren, auch schon die Mdglichkeit entschwunden ist, daf? der
christliche Glaube sinnvoll von Gott redet.

Bedeutet also die Unmdglichkeit des philosophischen Gottesbegriffes auch schon die Notwen-
digkeit fur den christlichen Glauben, auf die Rede von Gott zu verzichten? Diese Frage wird
neuerdings auch von Theologen nicht selten bejaht. Damit behauptet man allerdings nicht nur
eine in der europdischen Geschichte entstandene Verbindung philosophischen Denkens und
christlichen Glaubens, sondern man setzt — weit dariiber hinausgehend — eine wesenhafte
Identitdt des Gottesgedankens der Metaphysik und des Glaubens voraus. Aus derselben Vo-
raussetzung kann dann entweder die Folgerung gezogen werden, die theistische Metaphysik
mit allen Mitteln zu verteidigen: wenn man ndmlich den Gottesgedanken als fur den christli-
chen Glauben wesentlich erachtet; oder es wird der Gottesgedanke als nur fiir die Metaphysik
konstitutiv beurteilt und also fir den christlichen Glauben entbehrlich, nachdem die theisti-
sche Metaphysik zerfallen sei.

17vgl. W. Link, Das Ringen Luthers um die Freiheit der Theologie von der Philosophie. Miinchen 1940.

18 B, Pascal, Uber die Religion und iiber einige andere Gegenstinde (Pensées), libertr. u. hg. v. E. Wasmuth, 4.
Aufl., Tibingen 1948, S. 250 f.

19 G. Rohrmoser, aa0, 134.

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 8 31.01.2022



V.

Der Verzicht auf den Gedanken von Gott jenseits unserer empirisch-technischen Welt ist nicht
bereits als solcher die theologische Beendigung der Einheit von Metaphysik und Glaube. Sie
wird auch dort noch fortgesetzt, wo man sich aller Aussagen Uber Gott enthélt, den christli-
chen Glauben aber als notwendige Bestimmung des menschlichen Daseins aufzuweisen sich
bemiht. Die Konstruktion der christlichen Wahrheit — der Gnade Gottes in der Geschichte
Jesu Christi und des Heiligen Geistes — als einer menschlichen bzw. innerweltlichen Not-
wendigkeit ist seit jeher und noch heute die deutlichste Signatur der VVorherrschaft metaphysi-
schen Geistes.

In der theistischen Metaphysik war die Gottheit der flir den Bestand und den Begriff der
Wirklichkeit im ganzen und im einzelnen notwendige und notwendig zu denkende Grund, der
alles Endliche, das nicht aus sich selbst bestehen kann, im letzten tragt und am Sein erhalt: in
dem fur das Ganze besten und zutrdglichen MaRe. So braucht jedes Einzelne im Ganzen, um
existieren zu kénnen (als bestimmter und begrenzter Teil des Ganzen) mit Notwendigkeit des
ersten und letzten Grundes jenseits alles Einzelnen, aber gerade so fiir alles Einzelne.

Dieses Schema der Notwendigkeit, als der Notwendigkeit der christlichen Wahrheit fiir die
menschliche Wirklichkeit, ist tief in die christliche Theologie eingedrungen. So dal} es schon
ein Cliché geworden ist, die Wahrheit der christlichen Uberlieferung in der Theologie nach
der Frage zu ermitteln, was der Mensch davon zum Leben nétig habe und brauchen kdnne.

In der philosophischen Tradition wurde einst der Gottesgedanke mit Notwendigkeit konstru-
iert und scheint heute nicht mehr mit und als Notwendigkeit konstruiert werden zu kénnen;
unter der Vormacht der Metaphysik, und d. h. primar der absoluten, im Modus ausnahmsloser
Allgemeinheit und unwidersprechlicher Notwendigkeit auftretenden Erkenntnis, ist ihr ein be-
trachtlicher Teil der modernen Theologie in der Frage der Moglichkeit sinnvollen Redens von
Gott aus christlichem Glauben gefolgt. Aber die dabei vorausgesetzte Identitéat des Gottesbe-
griffes der klassischen Metaphysik mit dem Gottesgedanken des biblischen Glaubens bleibt
solange ein fragwurdiges Vorurteil, als das Problem auf theologischer Seite nicht eigens ge-
stellt und diskutiert worden ist, wie die Gottheit im System der Metaphysik zum Denken steht,
und wie Gott im christlichen Glauben zum Denken sich stellt.

In ihrer ersten grofRen Epoche hat sich die europdische Metaphysik kosmologisch entfaltet. In-
dem es von den innerweltlichen Dingen ausgeht, fragt das metaphysische Denken nach sol-
chen maglichen und nétigen Griinden, aus denen das sinnlich wahrnehmbare und zeitlich be-
grenzte Sein der endlichen Dinge mehr ist und mehr sein kann als nur ein fliichtiger Schein.
Nach den sinnlich-zeitlichen Dingen in ihrer Struktur fragend erweitert sich das Denken als
metaphysisches zuerst auf die sinnlich-zeitliche Wirklichkeit im Ganzen, d. h. auf den Kos-
mos als die Gesamtheit der endlichen Dinge. Und von dieser Totalitét aus fragt es nach einem
zureichenden Grund, von dem her das Einzelne wie das Ganze bestehen kénnen.

VVom endlichen Einzelnen zum umfassenden Ganzen, und vom um- fassenden Ganzen zum
letzten Grund hat das metaphysische Denken seinen kosmologischen Weg zurtickgelegt. Der
letzte Grund dem Denken nach und der erste Grund dem Sein nach gegenuber dem &ul3ersten
Ganzen, den das metaphysische Denken als einen untbersteigbaren Endpunkt erreicht, ist die
Gottheit der Metaphysik; sie steht am Ende des Denkweges der Metaphysik. Das Denken der
Metaphysik endet bei Gott und vollendet sich selber im Begriff Gottes. Die Grundstellung des
Gottesgedankens der Metaphysik am Ende des metaphysischen Denkens bedeutet den ur-
sprunglichen Pradikatcharakter des metaphysischen Gottesbegriffs. Am Ende des Weltgedan-
kens und dessen AbschluB bildend ist dieser Gottesbegriff das definitive Pradikat zur

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 9 31.01.2022



Gesamtheit aller endlichen Dinge. Auf eine Formel gebracht darf man sagen: die Metaphysik
hat die Gottheit als das vollendete und vollendende Préadikat der Welt als des Inbegriffs der
vereinzelten Wirklichkeit gedacht.

Hier bricht die Frage des Unterschieds zum Gott des biblischen Zeugnisses auf: Ist der Gott,
von dem die Bibel reden will und den der Glaube meint, auch das letzte und hdchste Pradikat
der denkbaren Wirklichkeit im Ganzen? Besteht fiir das Denken an Gott im christlichen Glau-
ben ebenfalls die unaufldsliche Korrelation von Welt und Gott, vom umfassenden Ganzen und
aufRersten Grund, welcher die prima causa und ultima ratio der Wirklichkeit im Ganzen ist?

Das Denken an Gott als den Schopfer aller Dinge impliziert bereits die Negation einer voll-
stdndigen Wechselbeziehung zwischen der Gottheit Gottes und dem Sein der Welt; im Dogma
von der Schopfung aus dem Nichts hat die Kirche diese Negation deutlich unterstrichen. Da-
rin steckt schon der Gedanke, daR die Wahrheit Gottes unmdglich aus dem Verhéltnis der
Welt als der Summe seines geschopflichen Werkes erschlossen werden kann. Denn der
Schopfungsbegriff und seine Prazisierung zum Dogma von der creatio ex nihilo enthalt als
unabdingbare Konsequenz, daf3 sich die Gottheit Gottes nicht erst in seiner Relation zur krea-
tirlichen Welt definiert. Wahrend sich fur die Metaphysik die Konstellation ergibt, dal sich
das Wesen der Gottheit aus der Welt bestimmt, deren Grund sie ist, und das Sein der Welt aus
der Gottheit als ihrem letzten Grund seine Bestandigkeit empfangt, nétigt der biblische Got-
tesgedanke zu der Erkenntnis, da Gottes Sein in keiner Beziehung, d. h. weder in der Bezie-
hung des Daseins noch in der Beziehung des Wesens, unter der Bedingung der empirischen
Welt steht und gedacht werden kann. Das biblische Zeugnis von Gott erfordert die Verbin-
dung des Gedankens der Abhéngigkeit aller Dinge in dieser Welt und dieser Welt selbst von
Gott mit dem Gedanken der radikalen Unabhangigkeit Gottes von der Welt. Wenn aber Gott
nicht unter der Bedingung dieser Welt steht, weder in seinem Dasein noch in seinem Wesen.
dann kann er auch nicht unter der Bedingung dieser Welt erkannt werden.

Das bedeutet zumindest die Unmdglichkeit, den Gott, den die Bibel meint, als Pradikat der
uns empirisch zuganglichen Welt zu begreifen. Das Denken an Gott im Horizont des christli-
chen Glaubens ist, wenn es sich nach der MaRgabe des biblischen Zeugnisses richten will, von
der negativen Weisung begleitet, Gott keinesfalls urspriinglich und letztlich als Prédikat eines
von ihm relativ oder absolut verschiedenen Seins zu denken; vielmehr ist es positiv angewie-
sen, Gott ursprunglich und ausschlief3lich als Subjekt zu denken.

Wenn aber Gott im Horizont seiner biblischen Bezeugung und seiner entsprechenden Wahr-
nehmung im Glauben prinzipiell nur als Subjekt gedacht werden kann, dann bedeutet das un-
weigerlich, daR das Denken nur an Gott zu denken vermag, wenn es sich jeglichen Begriffes
von Gott entschlagt. Denn jeder Begriff schlie3t grundsétzlich die Mdglichkeit ein, als Pradi-
kat zu einem begrifflich noch nicht vollstandig bestimmten Sachverhalt gebraucht zu werden.

Der konsequente Ausschlul® des Begriffs aus dem Denken an Gott bedeutet nichts anderes als
daB Gott in menschlicher Rede prinzipiell nur als Name im Sinne von Eigenname (nomen
proprium) in Rede stehen kann.

Einem jeglichen Namen aber ist es eigentiimlich, daR auch seine subtilste Bedeutungsanalyse
nur ein Nichts an Bedeutung fir seinen Tréger zutage fordern kann: wer ,,Peter” ist, wird auch
der scharfsinnigste Semantiker nicht durch eine Analyse dieses Namens an den Tag bringen
konnen.

Der Name ist nicht eine Summe von Merkmalen, die in ihm wie in einem Begriff nach einem
Gesetz der Einheit miteinander verbunden sind, so dal? sie daraus analytisch erhoben und aus-

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 10 31.01.2022



dricklich gemacht werden kénnen, sondern der Name ist die sprachliche Form, in der sich ein
Wesen als unverwechselbares Individuum bzw. als singulére Person vorstellt bzw. anmeldet
und sich von anderen Wesen in seiner Besonderheit und Einmaligkeit ansprechen l&f3t.

Wenn Gott kein Begriff ist, sondern dem biblischen Zeugnis geméal der Name, unter dem er

sich selbst mitgeteilt und zu verstehen gegeben hat, dann ist der priméare (und tber alles wei-
tere entscheidende) Gebrauch, den Menschen in Wahrnehmung des mitgeteilten Namens von
ihm machen kénnen, der Gebrauch der Anrufung und also der Gebrauch im Gebet.

Daraus ergibt sich fir alles theologische Denken, und zwar nicht aus irrationalen Motiven
sondern aus blndiger Reflexion, die Folgerung, dal? alle theologischen Aussagen tber Gott —
im Unterschied zur Gott anredenden Sprache des Gebets — Derivatcharakter tragen, d. h. nur
einen abgeleiteten Gebrauch von Gott als Name in unserer Sprache machen kdnnen.

Im christlichen Glauben gilt also weder die absolute Korrelation von Welt und Gott noch
(demzufolge) der Pradikatcharakter Gottes zur Welt und also auch nicht der Begriffscharakter
von Gott. Darin ist bereits die elementare Differenz zwischen der Grundstellung Gottes zum
Denken im Horizont des christlichen Glaubens und der metaphysischen Grundstellung der
Gottesidee enthalten: dal3 Gott fiir die Theologie als denkende Auslegung des christlichen
Glaubens unmdglich das abschliel’ende und sich notwendig ergebende Resultat eines bei der
sinnlichen Einzelheit anhebenden Denkprozesses sein kann: also nicht dessen Ende. Sondern
fur das Denken im Horizont des christlichen Glaubens bleibt Gott grundsétzlich und ganzlich
einsinnig der reine Anfang, von dem das Denken allemal nur ausgehen kann.

VI.

Das Gottsein Gottes aber als reinen Anfang bedenken, heil3t es als Anfang jenseits jeglichen
und also auch des fur uns letzten Endes bedenken.

Hier meldet sich ein zweites Moment der begrifflichen Differenz zwischen der Gottheit der
Metaphysik und dem Gott der Bibel zu Wort; dabei geht es um die Relation zwischen dem
Gottsein Gottes und dem Tod als der Grenze oder dem Ende menschlich-weltlichen Daseins.

In der Metaphysik ist das Wesen des gottlichen Seins fundamental durch die beiden Attribute
der Anfangs- und der Endlosigkeit charakterisiert: und dies im absoluten Unterschied zu allem
irdischen Sein, das in der Zeit zu existieren anhebt und aufhdrt. Zum goéttlichen Sein gehort
wesenhaft die Bestimmung der Unsterblichkeit; und sie begriindet auch im eigentlichen Sinne
seine radikale Verschiedenheit gegeniiber dem sterblichen Sein aller Wesen, die in der Welt
sinnlicher Erscheinungen ihr voriibergehendes Dasein fristen mussen.

Die Gottheit ist unsterblich, frei vom Verhangnis des Todes, der weder Recht noch Macht
uber sie hat; der Mensch aber ist sterblich, dem Tod als seinem Schicksal unterworfen und
seiner Herrschaft ausgeliefert oder preisgegeben.

So sind menschliches und g6ttliches Sein durch eine Unendlichkeit voneinander geschieden;
und nur im Aufschwung des Geistes, in der reinen Betrachtung der reinen Gestalten des Seins,
vermag der Mensch zeitweise an dem unwandelbaren Sein zu partizipieren, das der Gottheit
ewig zu eigen ist.

Fir das Wirklichkeitsverstandnis der Metaphysik ist es ein entscheidender Grundzug gewe-
sen, dal’ das Wesen der Gottheit die Sterblichkeit und den Tod radikal ausschlief3t. Fur die
Gottheit gibt es den Tod nicht; er ist ihr fremd und eine Mdglichkeit, die sie nur mit unbe-

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 11 31.01.2022



rahrter Gelassenheit im Weltprozels am Menschen, der ihr noch am néchsten steht, wahrzu-
nehmen vermag. So Wenig der Tod fur die Gottheit der Metaphysik ein Verhangnis ist, so
wenig ist er eine Moglichkeit ihres Seins.

Aber genau dies ist ihre Schwache. Denn wo der Mensch, der sterbliche, den Tod einmal nicht
mehr als eine Uber ihn verhangte Notwendigkeit erleidet, sondern als seine innerste Moglich-
keit fur sich selbst wahlt, als sein eigenstes Eigentum tbernimmt, da erhebt er sich im Grund-
akt seiner Freiheit gegen alles Géttliche jenseits der Dimension des Sterblichen. Denn der
Tod, den er aus einer fremden Notwendigkeit zu seiner eigenen Mdglichkeit verwandelt hat
gehort ihm und nur ihm. Seine Erfahrung des Todes ist der UberschuR und der Vorsprung,
den er aller gottlichen Weisheit voraus hat. Der Tod und seine Erfahrung, statt nur als Fiigung
erduldet vielmehr mit der ganzen Leidenschaft ibernommen, deren die Sterblichen als die
Leidensfahigen machtig sind, wird zur Uberlegenheit des Menschen iiber den Gott der Meta-
physik und verwandelt das notwendige Sein der Gottheit in ein entbehrliches und verzichtba-
res.

In der metaphysischen Welt stehen einander getrennt gegeniiber das Sein der Gottheit als die
Zone der Unmdoglichkeit des Todes und das Sein der Menschheit als die Zone der Notwendig-
keit des Todes. Aber gerade deshalb, weil ihr nichts anderes als die blanke Unmdglichkeit ent-
gegensteht, enthalt sie von Anfang an die Chance ihrer Erhebung zur Méglichkeit: so dal3 der
unsterbliche, der des Leidens und Sterbens nicht fahige Gott vom Anfang des Menschen an
dessen Freiheit, zuhdchst sich bewahrend und zutiefst sich begriindend in der Verwandlung
der Notwendigkeit des Todes in die eigenste Mdglichkeit, als die Vergleichgiltigung des gott-
lichen Seins, als seine souverane MiRachtung firchten mufite.

Mit der christlichen Botschaft ist etwas vollig Fremdes und Neues in diese metaphysische
Welt eingebrochen. Wenn im Zentrum der christlichen Verkindigung die Botschaft vom
Kreuz Jesu Christi steht, das Evangelium vom Tod des Sohnes Gottes, und d. h. nach guter al-
ter Trinitatslehre durchaus: vom Tod Gottes selbst, dann impliziert dieses Evangelium unwei-
gerlich die vollstandige und grundsttirzende Umwertung der Ordnungen und Werttafeln meta-
physischen Denkens.

Denn in der Wirklichkeit des Todes Jesu Christi am Kreuz hat sich im Sinne des Evangeliums
der Tod als Mdglichkeit des lebendigen Gottes ereignet. Ist die Geschichte Jesu Christi in
Kreuzigung und Auferweckung die Geschichte der Offenbarung Gottes selbst, so ist sie zu-
tiefst auch die Offenbarung dessen, dal? das Gottsein Gottes den Tod nicht als eine Unmdg-
lichkeit ausschlieRt; sondern es gehdrt ganz entscheidend in das Wesen des Gottes, von dem
die Bibel spricht, daB es den Tod als ihm eigene Mdglichkeit inkludiert.

So verstanden ist der Kreuzestod Jesu Christi in der Geschichte der Menschheit das schlech-
terdings einmalige und endgtiltige Ereignis der Einheit des Todes als gottlicher Mdglichkeit
und des Todes als menschlicher Notwendigkeit. Er ist das Ereignis ihrer Einheit, durch das die
Notwendigkeit des Sterbens im menschlichen Sein in die Mdglichkeit verwandelt wird, die
aus der Moglichkeit Gottes flr den Menschen die Freiheit bedeutet, die frei auch ist vom
Zwang zur gewaltsamen Selbstbehauptung und vom Gesetz der unumgénglichen Selbstbeziig-
lichkeit.

Hier, im Zentrum der christlichen Verklndigung, in der Botschaft vom Kreuzestod Jesu Chri-
sti als der Tat gottlicher Offenbarung und Befreiung fur alle Menschen, liegt der Richtpunkt
christlichen Denkens an und Redens von Gott. Wer Gott ist und worin sein Wesen besteht,
das kann im christlichen Glauben angemessen nur aus dem Ansatz gedacht werden, dal} der
Kreuzestod Jesu Christi Gottes eigene, ein flr allemal geschehene Tat fur alle ist — wie es

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 12 31.01.2022



aus dem Anfang jenseits des Endes, d. h. aus der Auferstehung offenbar geworden ist. Denn
die Auferweckung manifestiert, dal} der Kreuzestod Jesu Christi als der Tod Gottes die freie
Mdoglichkeit gewesen ist, die der Gottessohn in der Notwendigkeit des menschlichen Sterbens
durchgehalten hat, um gerade so dieser Notwendigkeit um der Menschen willen Herr zu wer-
den.

Wenn Jesus Christus und in ihm Gott selbst mit seinem Leiden und Sterben am Kreuz des To-
des als der duBersten und letzten Notwendigkeit des menschlichen Seins Herr geworden ist, so
bedeutet diese Gottesherrschaft Jesu Christi den elementaren Aufgang der Freiheit des Men-
schen im Grundakt der Verwandlung des Verhangnisses zum Sterben in die Freiheit des Ster-
ben-kdnnens, das vom lebendigen Gott nicht mehr zu trennen vermag, so schmerzlich auch
die Liebe den Tod in dieser Welt noch immer empfindet und empfinden wird, solange er in ihr
noch als das Unndtige schlechthin geschieht.

VII.

Es haben sich also zwei Punkte der Differenzierung zwischen dem Gottesgedanken der idea-
listischen Metaphysik, deren Ende Nietzsche noch in ihrem Rahmen signalisiert hat, und dem
Denken an Gott im christlichen Glauben ergeben; der erste betraf die Grundstellung des Got-
tesgedankens im Denken der idealistischen Metaphysik und des christlichen Glaubens, und
der zweite betraf das zwischen Idealismus und Glauben kontroverse Verhéltnis des Gottseins
Gottes zum Tod.

Solange aber der christliche Glaube noch mit derartigen Unterschieden zwischen dem eigenen
Gottesgedanken und der Gottesidee idealistischer Metaphysik rechnen muB, kann es ihm
schwerlich einleuchten, wenn von ihm verlangt wird, die Rede von Gott als obsoletes Relikt
aus vorzeitiger Metaphysik aufzugeben und den Atheismus, das méachtige Bewul3tsein vom
Verlust aller unser diesseitiges Sein begrindenden und bewahrenden Transzendenz, als das
Gesetz unserer Zeit und also auch zeitgemalien Denkens in der Theologie christlichen Glau-
bens anzuerkennen.

Die Heraufkunft und die Ausbreitung des Atheismus kann fir den christlichen Glauben nicht
dessen Rezeption als Basis bedeuten, wenn er sich auch nur noch einen Funken vom Bewul3t-
sein des Unterschiedes zum metaphysischen Gottesgedankens erhalten und bewahrt hat. Denn
unter der Voraussetzung dieses Unterschiedes wird er sich gerade nicht des Gottesgedankens
als eines an sich schon metaphysischen Gedankens entschlagen; vielmehr wird er gerade dort,
wo man ihm die Preisgabe des Gedankens von Gott im Unterschied zur Welt namens der Frei-
heit von Metaphysik insinuiert, die Identitat des metaphysisch-idealistischen und des biblisch-
christlichen Gottesgedankens kurzschlissig in Ansatz gebracht finden.

Unter diesen Umsténden konnte eine theologische Verzichterklarung auf die Rede von Gott
im Horizont des christlichen Glaubens nur einen Verzicht auf das Denken selber bedeuten. Es
wirde also beim eigentlichen Gegenstand und Grund des christlichen Glaubens, bei Gott
selbst in Jesus Christus, dem christlichen Glauben die Rationalitat gerade dann verloren ge-
hen, wenn man auf die Rationalitat der Immanenz sich einzuschwdren bereit ist.

Es ist dieser Irrationalismus im Gewand des aller Spekulation abholden Verstandes freilich
nur die unausweichliche Folge des ohne zureichenden Begriff der Unterscheidung angestell-
ten Versuchs, den christlichen Glauben von aller Metaphysik zu emanzipieren. Nur die nicht
geleistete Unterscheidung, bzw. die vordergriindig an der Frage der Transzendenz orientierte
Bestimmung von Metaphysik kann den Schein entstehen lassen, es liel3e sich der christliche
Glaube — dem Gesetz der Moderne gemall — in der radikalen Immanenz (umwittert vom

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 13 31.01.2022



Pathos des verlorenen Himmels) durch Preisgabe der Rede von Gott als Religion perpetuie-
ren, d. h. als ein bzw. als der Weg, auf dem der Mensch endlich sich selber findet, mit sich ei-
nig und seiner Identitat inne werden kann. Indem der christliche Glaube unter das Gesetz der
Gottlosigkeit als Resultat der inneren Zersetzung der theistischen Metaphysik gestellt wird,
soll er sich als die Religion des identischen Lebens prasentieren, d. h. des AuBersten, was in
dieser Welt sich vernichtender Gegensétze moglich und unbedingt nétig ist, namlich der tat-
kraftigen und werktatigen Hoffnung, die nicht mude wird, die Welt als Einheit und Ganzheit
zu erarbeiten.

So présentiert sich das Christentum heute noch einmal in vermeintlicher Zeitgemafheit und
Entsprechung zur vorgeblich unmetaphysisch-atheistischen Grundeinstellung des modernen
Geistes als die Religion der geschichtlichen Identitat des menschlichen Lebens, welche in der
weltgeschichtlichen Immanenz nicht nur grundsatzlich und praktisch mdglich, sondern fur das
menschliche Leben in seinen Antagonismen zum Zweck seiner Verséhnung unentbehrlich
und notwendig ist. Gerade so aber wiederholt die Theologie am christlichen Glauben als not-
wendiger Religion dieselbe Denkfigur, die von der Metaphysik im Begriff der Gottheit als des
notwendigen Grundes entwickelt worden ist. Im Bemuhen, den Glauben von Metaphysik und
Idealismus durch das Opfer des Gottesgedankens zu reinigen, unterwirft man ihn erst recht
dem Formgesetz der Metaphysik, indem die Aufgabe nun ganzlich unabweisbar geworden ist,
einerseits die reine Form der Religion als ein wie immer zu interpretierendes Apriori des
menschlichen Seins aufzuweisen, und anderseits den christlichen Glauben als dessen echte
und eigentliche geschichtliche Erfullung zu legitimieren.

Auf dieser Linie aber ist schwerlich die fatale Apologetik zu vermeiden, welche gegen die
These des ,,proletarischen Atheismus* von der historischen Bedingtheit und Uberholbarkeit
der Religion deren unabanderliches Wesen und ihre unverzichtbare Notwendigkeit zur Kom-
plettierung des menschlichen Lebens darlegen muR. Zu diesem Zweck wird man allerorten
Mangelerscheinungen und Fehlleistungen im nicht religids integrierten menschlichen Leben
aufsplren muassen, um aus ihnen das Erfordernis der Religion, der christlichen zumal, zur Be-
waéltigung jener Negativitaten zu deduzieren.

Eine solche religitse Apologetik ist als theologische Aufgabe unumgénglich, wo der christli-
che Glaube von der Theologie essentiell verstanden wird als eine Religion im Kreis der
Menschheitsreligionen, und sei es auch als die hochste! Diese Apologetik aber ist mit dem
Nachteil geschlagen, daf3 sie als Realitdt dartun miifite, was die Religionskritik des ,,proletari-
schen Atheismus® als nur idealistischen und ideologischen Schein l&ngst denunziert hat. Denn
es ist nicht damit getan, die Religion als Sehnsucht nach einem erftllten Leben der Mensch-
heit im Einzelnen und im Ganzen zu erweisen. Bis zu diesem Gedanken sind die Religionskri-
tiker allemal selbst schon langst fortgeschritten; dieser Gedanke ist sogar ihr Ausgangspunkt
und als solcher nichts weniger bedrftig als eines theologischen Beweises.

Ihre Intention aber ist nachdricklich darauf gerichtet, aus der bloRen Sehnsucht den Willen zu
entwickeln, der die Taten setzt, die den Traum der Erflillung in dieser Welt der geschichtli-
chen Menschheit Wirklichkeit werden lassen. Gemessen an einem solchen Programm der Ent-
bindung des tatkraftigen Willens aus der in bloRen Projekten traumenden Sehnsucht ohne
Trieb zum Werk wird die religiése Apologetik nur allzuleicht retardierend wirken; obwohl es
ihrer ausdriicklichen Absicht zuwiderliefe, ware das gegen sie erhobene Verdikt der Befesti-
gung herrschender Verhéltnisse dennoch nicht ohne Anhalt: ndmlich am Begriff der Notwen-
digkeit der Religion selber.

Eine Theologie, die in der Konfrontation mit dem Atheismus sowohl in seiner birgerlichen
als auch in seiner proletarischen Gestalt den christlichen Glauben aus seiner historischen

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 14 31.01.2022



Synthese mit der idealistischen Metaphysik herausfuhren will, wird ihn mit derselben Be-
stimmtheit auch aus seiner dogmatischen Identifizierung mit Religion herausfihren mussen.
Denn der christliche Glaube ist nicht primér und schon gar nicht erschopfend ein oder das
Verhaltnis des Menschen zu sich selbst. Sondern im grundlegenden Sinn ist er ein spezifischer
Modus menschlichen Verhaltens gegentber und entsprechend dem Ereignis, in dem sich Gott
selbst mit unableitbarer Kontingenz in das tiber Leben und Tod entscheidende Verhaltnis zur
Menschheit im Ganzen und im Einzelnen gesetzt hat. Christlicher Glaube ist in seinem Kern
nicht ein Bezug des Menschen zum eigenen Sein, sondern die Wahrnehmung der Beziehung
Gottes zum menschlichen Sein als der eigensten Tat Gottes selbst in der einzigartigen und ein-
maligen Geschichte Jesu Christi. An ihr hat und behélt der christliche Glaube seinen ge-
schichtlichen Ursprung und die Theologie ihr zentrales Thema. Und zwar gerade dann, wenn
der Atheismus in dem Sinne ernst genommen wird, daf es fur den christlichen Glauben weder
als idealistisches Christentum mit Gott noch als christliche Religion ohne Gott einen triftigen
Grund geben kann — wenn nicht Gott selbst in Jesus Christus allen Grund zum Glauben ge-
legt hat.

Quelle: Evangelische Theologie 30 (1970), S. 255-274.

Geyer - Atheismus und Christentum (EvTh) 15 31.01.2022



