Extra nos — pro nobis — in nobis
Von Karl Barth

Ein Christ ist ein solcher Mensch, dem es nicht verborgen ist, dal3 in der Geschichte Jesu
Christi seine eigene Geschichte mitgeschehen ist, indem sie sich ihm namlich — als in der
Macht des Heiligen Geistes lebendig zu ihm gesprochenes und von ihm vernommenes Wort
— als das entscheidende, das seine Existenz als Christ begriindende Ereignis erschlof3, indem
er sich selbst in der Mitte aller anderen Menschen als einen von denen erkennen durfte, flr
die, an deren Stelle Jesus Christus getan hat, was er tat. Der Christ ist ein Mensch, in dessen
Leben Jesus Christus als das Subjekt jener seiner Geschichte hineingetreten, dessen anerkann-
ter, erkannter und bekannter Herr Er geworden ist, dem er eben damit aktiven Anteil an jener
seiner Geschichte gegeben hat. So wurde und so ist Jesus Christus, seine Geschichte, die Be-
griindung der christlichen Existenz: sie und nur sie. Von ihm, von seiner Geschichte, von ihrer
Erkenntnis kommt der Christ her, auf sie blickt er zurtick. Sie ist der Boden, auf dem er steht
und geht. Sie ist die Luft, in der er atmet. Sie ist das Wort, das er vor, tber und nach allen an-
deren Worten in den Ohren hat. Sie ist das Licht — das eine, aber unvergleichlich helle Licht
— das ihm leuchtet.

Was ist denn das neue Kleid, das der Christ angezogen hat — freilich auch immer wieder an-
zuziehen hat — und als dessen Trager er ein Christ ist? Der ,,neue Mensch*? Ja, aber aller
vielleicht noch bleibende Schein als ob es sich bei diesem um ein selbstfabriziertes Kostim —
und dann eben doch nur um ein neues Kostim handle, in welchem sein Trager der alte bliebe,
fallt dahin, wenn Gal 3,27, Rém 13,14 ausdriicklich gesagt wird: indem einer Christus an-
zieht, zieht er den alten Menschen aus und den neuen an. Wer anders als er ist der, der 1 Kor
15,47 der zweite, der andere Adam vom Himmel genannt wird, durch den der erste, der irdi-
sche Adam abgel6st, Uberboten, Gberwunden wird? In seinem, des Lammes Blut sind doch —
die Verbindung der Bilder ist kiihn genug — die Kleider der Erwéhlten und Berufe-[16]nen
(Apok 7,14; 19,13) weill gemacht. Und es braucht kaum gesagt zu werden, dafl ein Mensch
nur im Blick auf Ihn (2 Tim 3,17) ernstlich als ,,Mensch Gottes* angeredet werden kann. Wer
aber auch da gemeint ist, wo dieser neue der ,.innere“ Mensch heift, wird deutlich, wenn die
Christen 2 Kor 13,5 aufgefordert werden, sich selbst — eben damit aber in ihnen selbst Chris-
tus zu erkennen- Und so wird man wohl auch bei dem neuen, ins Buch des Lebens eingetrage-
nen Namen der Christen am einfachsten und sichersten eben an deren (ihnen nach Apg 11,26
zuerst in Antiochien beigelegten) Namen christianoi und also wieder an den Namen Jesu
Christi selbst denken missen.

Wieder nur als sein Gesetz (Gal 6,2) kann dessen Werk die Erfiillung des von Gott Geforder-
ten in ihre Herzen geschrieben sein. DaR er den noiis kyriou hat, unterscheidet den pneumati-
schen vom blof3 psychischen Menschen (1 Kor 2,16). Durch seine Beschneidung (Kol 2,11)
— gemeint ist nach dem Zusammenhang klar: durch seinen Tod — indem Er im Glauben in
ihren Herzen wohnt (Eph 3,17) werden und sind diese neuen Herzen Zentren eines neu zu le-
benden Lebens.

Nicht anders steht es aber mit der neutestamentlichen Rede von der neuen Geburt und Zeu-
gung, von der her der Mensch allein, von der her er aber sicher ins Reich Gottes komme. Die
exousia in der Menschen Kinder Gottes werden, fallt ihnen nicht vom Himmel herab zu, sie
kann ihnen auch nicht durch andere Menschen vermittelt werden, geschweige denn, dal? sie
sie sich selber verschaffen konnten. Sondern der gibt sie ihnen, den auch Johannes der Taufer
nur eben bezeugen konnte: der als das wahre Licht in die Welt, zu den Seinigen kam und von
den Seinigen nicht aufgenommen wurde — er gibt sie diesen Menschen, und zwar als die
Freiheit, an ihn, an seinen Namen zu glauben. So wurden diese Menschen ,,von Gott gezeugt*

Barth - Extra Nos - pro nobis - in nobis 1 01.01.2022



(Joh 1,9-13). Dahin weist aber auch die ohnehin ganz unvorbereitete christologische Wendung
des Nikodemus-Gespréches, in welchem in Interpretation des anathen (Joh 3,3) zunéchst von
einer Zeugung ek pneumatos die Rede gewesen war, in welchem dann aber (v 12) pl6tzlich
das Herabkommen des Menschensohnes vom Himmel und auf Erden seine (mit der Erhéhung
der ehernen Schlange in der Wiste verglichene) Erh6hung ans Kreuz als das dem Nikodemus
so unbegreifliche Geschehen bezeichnet wird, auf Grund dessen, wer an lhn glaubt, in Thm
das ewige Leben haben soll. Der andere, der zweite, der letzte Adam selbst wurde eben (wie
der erste zur psyché zdsa) zum pneiima zoopoiozn (1 Kor 15,45). Durch seine, Jesu Christi
Auferstehung wurden die Christen wiedergeboren zu jener lebendigen Hoffnung (1 Petr 13).
Dal3 es Gott gefiel, seinen Sohn in ihm (en emoi) zu offenbaren, besagt der entscheidende Satz
in des Paulus eigenem Bericht ber seine Bekehrung. Und umgekehrt, aber gleichbedeutend:
Ist Einer in Christus, so ist er neue [17] Kreatur (2 Kor 5,17). Durch ihn hat Gott den Geist als
das ,,Bad der Wiedergeburt und Erneuerung* iber uns ausgegossen (Tit 3,5f). Anders ist es
auch in den tbrigen Stellen, in denen von der neuen Zeugung und Geburt des Menschen aus
Gott die Rede ist, bestimmt nicht gemeint. Wir legen nicht ein, sondern aus, wenn wir formu-
lieren: die nativitas Christi ist die nativitas hominis christiani; der Geburtstag eines jeden
Christen ist der Weihnachtstag.

Die Sache wird evident, wenn wir schlieBlich an die Stellen denken, die den Tod als des Men-
schen Eingang ins Leben und so als die Begriindung der christlichen Existenz beschreiben. Es
gibt nach dem Neuen Testament keinen — im wortlichen oder in einem tbertragenen Sinn so
zu nennenden — Tod eines Menschen, dem als solchem eine fir ihn heilsame Kraft zukdme.
Mit einer Mystik des physischen oder auch eines geistigen Sterbens haben diese Stellen, so oft
viele von ihnen so verstanden worden sind, nichts zu tun. Wenn das Auf3erordentliche ge-
schieht, daB Einer (Mk 8,35) sein Leben verliert, um es so (nur so, aber so wirklich) zu retten,
bzw. zu gewinnen, dann geschieht das ,,um meinet- und des Evangeliums willen“ — und das
heif3t sicher nicht in erster Linie als Martyrer oder in einem sonstigen bis zur Selbsthingabe
gehenden Einsatz fiir Jesus und seine Sache. Die Aussage kann auch das in sich schlieRen,
entscheidend lautet sie aber dahin: solcher ihm heilsame Verlust seines Lebens widerféhrt ihm
als einem von denen, die an dem heilsamen, dem Leben rettenden und Leben gewinnenden
Lebensverlust des Einen Anteil haben, der der Ursprung, der Inhalt und der Verkiindiger des
Evangeliums ist — die in seinem an ihrer Stelle und fir sie erlittenen Tod gestorben sind und
die von da aus, wieder in Gemeinschaft mit ihm. der Auferstehung und dem Leben entgegen-
sehen und entgegengehen dirfen. Von diesem seinem fir Viele, fiir Alle heilsamen Sterben
hat Jesus nach Mt 3,15 schon in der Begriindung des an Johannes den Tdufer gerichteten Be-
fehls (phes arti) gesprochen, ihn mit allem Volk zur BuBtaufe im Jordan zuzulassen: Denn
so alle Gerechtigkeit zu erfillen, ,,ziemt uns* (prépon estin) will sagen: Jesus muf3 und will
sich — und das soll der T&ufer, indem er ihn zur BulRtaufe zuldRt, anerkennen — solidarisch
mit Allen, ja sich selbst mit Allen identifizierend, dem in der Predigt des Té&ufers angekindig-
ten gottlichen Gericht unterwerfen und so Alles von allen Menschen als gerecht Geforderte
und damit den ganzen gerechten Willen Gottes erftllen. Er tritt — das bezeugt er, indem er
sich mit ihnen und wie sie taufen 1aRt — sein messianisches Amt an. Mehr noch: er beginnt
hier schon, es auszutiben, um es dann am Kreuz von Golgatha zu vollenden — das Amt, in
welchem es um die Rechtfertigung, Heiligung und Berufung dieses ganzen elenden Volkes
gehen wird und jetzt schon geht. Stille Teilnehmer an seinem Sterben sind also [18] hier
schon die mit ihm und wie er von Johannes Getauften: nicht auf Grund ihrer Taufe, wohl aber
auf Grund dessen, daf? Jesus sich mit ihnen und wie sie taufen 143t und damit sein fir sie heil-
sames Amt antritt und schon auszutiben beginnt. Wie das Geschehen am Jordan und das auf
Golgatha als Anfang und Ziel Zusammenhdangen, zeigt das Logion Lk 12,50, in welchem das
Ziel des Amtes Jesu in seinem Sterben seinerseits als eine Taufe bezeichnet wird: ,,Ich muf
mir einer Taufe getauft werden und wie ist mir bange, bis sie vollendet ist.“ Und dal} diese

,, Todestaufe* die seiner Jinger und also ihr Sterben in sich schlieRen wird, kommt Mk 10,35-

Barth - Extra Nos - pro nobis - in nobis 2 01.01.2022



40 in Sicht: Auf die Bitte der Zebedaiden, in seinem kinftigen Reich zu seiner Rechten und
Linken sitzen zu durfen, antwortet da Jesus (1) mit der Feststellung: ,,Ihr wi3t nicht, um was
ihr bittet! (2) mit der Frage: ob sie denn den Kelch, den er trinkt (er sieht sich also schon im
Begriff, es zu tun!), trinken, oder mit der Taufe, mit der er (auch das im Praesens gesagt!) ge-
tauft wird, getauft werden kénnten, endlich (3) — auf ihre kiihne Versicherung, daf sie das
wohl kénnten — (iberraschend mit der positiven Zusage: ,,Ihr werdet den Kelch, den ich
trinke, trinken und werdet mit der Taufe getauft werden, mit der ich getauft werde.“ Die Frage
nach den Ehrenplatzen bleibt offen: sie werden denen zukommen, denen sie bestimmt und zu-
bereitet sind. Dafur ist die von den Jingern nicht gestellte, offenbar gar nicht in Erwdgung ge-
zogene Frage: wie denn ein Mensch tberhaupt zum Eingang in jene Herrlichkeit kommen
mochte? klar beantwortet: nicht etwa, indem er an der Todestaufe Jesu teilnehmen ,,kann®,
wohl aber, indem seine Teilnahme an ihr tatsachlich Ereignis werden wird, kommt es dazu.
Mag auch da beildufig — aber wirklich nur beildufig — der von den Jungern zu erleidende
Mértyrertod visiert sein, so blickt doch diese Vorhersage entscheidend auf das Sterben Jesu
selbst, an dem teilzunehmen den Jungern bestimmt ist. Er trinkt jenen Kelch nicht einsam fur
sich; er wird mit jener Taufe nicht einsam flr sich getauft: an ihrer Stelle und fir sie geschieht
das. Und so werden in seinem Sterben auch sie sterben und damit wird ihnen der Eingang in
die Herrlichkeit (welches auch dort ihre Platze sein werden) eréffnet werden. So gibt es denn
auch nach den tbrigen Aussagen des Neuen Testamentes kein solches Gekreuzigtwerden,
Sterben und dem Tod Verfallensein eines Menschen, das ihm an sich und als solches heilsam,
Eingang in das Reich Gottes, Begrundung seiner christlichen Existenz ware, das die Hoffnung
auf Auferstehung und ewiges Leben in sich hatte — nochmals: ein Sterben im wortlichen
Sinn nicht und eines in irgendeinem Ubertragenen Sinne auch nicht. Wie es ja auch keine an
sich und als solche heilsame Erzeugung und Geburt des Menschen gibt — selbst wenn man
darunter so etwas wie seine geistige, moralische, religiése Neu-[19]geburt verstehen wollte!
Des Menschen Tod an sich und als solcher ist der Sold, der durch die Siinde ausgezahlt wird
(R6m 6,23). Durch sic kam er in die Welt und so zu allen Menschen (Rom 5,12.17); sie sticht
mit ihm wie mit einem Stachel (1 Kor 15,56); sie herrscht in ihm (R6m 5,21), solange sie es
kann und darf. An ihr stirbt der Mensch (R6m 7,10). Die christliche Mystik aller Zeiten, die ja
ofters (heidnisch genug!) in irgendeine Todesmystik ausmindete, hétte sich durch solche Stel-
len warnen lassen missen: sie fuhrt in eine Sackgasse. Des Menschen Tod an sich und als sol-
cher ist in keinem Sinn sein Ubergang ins Leben; thanatos ist die phthord, der alles phréonema
des Fleisches wie einem Katarakt entgegenstirzt, die bdse Frucht, die der Mensch, indem er
auf das Fleisch sét, ernten muR (Gal 6,8, Rom 8,6). Nun starb aber Christus nach so vielen
Aussagen des Neuen Testamentes eben ,,fiir unsere Stinden* (1 Kor 15,3). Nun hat er unsere
Slnden hinaufgetragen an das Holz (1 Petr 2,24), Nun war und ist er das Lamm Gottes, wel-
ches der ganzen Welt Siinde aufhebt, tragt, wegtragt (Joh 1,29). Nun trat er also in seinem
Sterben an die Stelle aller Menschen: eben dorthin, wo sie als Stinder alle nur jenen heillosen
Tod sterben konnten. Nun gab er sein Leben zum Lésegeld fur die vielen Sklaven (Mk 10,45
Par.). Eben diesen heillosen Tod, den Fluchtod der Suinder am Kreuz (Gal 3,13) starb Er, der
Sundlose, flr uns zur Sunde gemacht (2 Kor 5,21)! — und starb ihn fur uns (1 Thess 5,10).
Eben diesen uns als den Stindern zukommenden Tod missen und kénnen wir also darum nicht
mehr sterben, eben die Gottverlassenheit dieses Todes (Mk 15,34) miissen und kdénnen wir
also darum nicht mehr erfahren, weil Er ihn fur uns alle ,,geschmeckt hat (Hebr 2,9), weil wir
ihn, indem Er ihn an unserer Stelle starb, schlechterdings hinter uns haben, weil in seinem
Tod wir, die so zu sterben wie er starb, verdient hétten, schon getétet sind. Mit ihm ist Paulus
(Gal 2,19), der einst Saulus hiel3, mit ihm ist aber (als der palaios anthrapos, der wir alle wa-
ren und noch sind R6m 6,6) jeder von uns gekreuzigt — mit ihm die beiden Schacher, der un-
gebérdige zur Linken nicht weniger als der bul3fertige zur Rechten (Mk 15,27). Nicht irgend-
ein Sterben, sondern das Sterben Jesu war es, das Paulus zeitlebens in seinem Leibe, als sein
eigenes, herumgetragen hat (2 Kor 4,12). ,,Eingepflanzt in die Gleichheit mit seinem Tod*
(R6m 6,5) und also mit ihm gestorben und also als die Siinder, die wir waren und noch sind,

Barth - Extra Nos - pro nobis - in nobis 3 01.01.2022



in ihm erledigt, abgetan, nicht mehr vorhanden sind wir alle. ,,Einer starb fir sie Alle — so
sind sie Alle gestorben* (2 Kor 5,14). Wie das? Indem sie im Gehorsam des Glaubens den
Kreuzestod Christi ,,iibernahmen* (R. Bultmann)? Das gibt es freilich auch, das ist ndmlich
die notwendige Folge ihres Sterbens mit ihm: daB sie ,,ihr Fleisch kreuzigen mit seinen Lei-
denschaften und Begierden* (Gal [20] 5,24 vgl. Kol 3,5). Ihr heilsames, weil neues Leben ver-
heilRendes Sterben aber, in weichem sic zu Christen, die solches tun, erst werden, geschah um-
gekehrt damit, daR Jesus Christus in seinem Kreuzestod, ,,da sie noch Feinde waren* (R6m
5,10), da also von ihrem Glaubensgehorsam noch keine Rede sein konnte, sie ,,ubernahm®, in
sein Sterben hineinnahm! Ihr heilsames Sterben geschah nicht jetzt und hier, sondern in
hochster Realitat dort und damals — als in und mit der Todestaufe Jesu auch sie getauft wur-
den, als er ,,erhdht von der Erde* — das sagte er aber andeutend, welches Todes er sterben
werde*“ — sie Alle zu sich zog* (Joh 12,32f) — vielmehr: es geschah jetzt und hier, indem es
dort und damals geschah.

Also: in der Geschichte Jesu Christi ist der Ursprung und Anfang des christlichen Lebens, ist
die gottliche Wendung, in der das Unmdgliche nicht nur méglich, sondern wirklich wird: dal
es ek pisteas, aus der Tiefe und Macht der Treue Gottes eis pistin, zu der ihr entsprechenden
Treue eines Menschen kommt (R6m 1,17). Das Zeugnis des Neuen Testamentes ist in dieser
Sache zu bestimmt, als daR man diesem Satz ausweichen konnte, und zu eindeutig, als dal
eine ,,Entmythologisierung*, bzw. Uminterpretation seiner Aussage durchfuhrbar ware. Viele
menschliche Begebenheiten und Entwicklungen mdgen andere Urspriinge und Anfénge ha-
ben: christliches Leben, Treue gegen Gott als freie Tat und Verhaltungsweise eines Menschen
hebt an mit dem, was in den Tagen des Augustus und Tiberius auf dem Wege von der Krippe
zu Bethlehem zum Kreuz auf Golgatha als das para thes, nach dem Ermessen Gottes Mogli-
che (Mk 10,22 Par.) wirklich geworden ist. Und eben dies: dalR die Wendung, in der ein
Mensch ein Christ wird, in der Geschichte Jesu Christi begriindet ist und anhebt, charakteri-
siert sie — im Unterschied zu allen sonstigen in ihrer Art auch beachtlichen nattrlichen oder
ubernatdrlichen Wendungen — als gottliches Geschehen. Jede Beschreibung des christlichen
Lebens, die ihm einen anderen Grund als diesen zuschreiben wollte, konnte nur die Beschrei-
bung eines Uber seiner Wurzel abgehauenen Baumes sein: was auch aus ihm werde, eigenes
Leben wird ihm nie mehr zuzusprechen sein: eigenes Leben kann er gerade nur in der Einheit
mit seiner Wurzel haben. Gerade eigenes Leben eines Menschen ist als christliches Leben nur
maoglich und wirklich in seiner Einheit mit seinem Ursprung in Jesus Christus. Wir reden von
seinem Geheimnis, wenn wir sagen, dal es dort, in Ihm, seinen Ursprung hat, dal’ es von der
dort, in Ihm geschehenen gottlichen Wendung herkommt. Was zur Erkl&rung dieses Satzes
weiter zu sagen ist. kann dieses Geheimnis nicht auflosen, nicht kleiner, sondern nur immer
noch grélRer machen. Die Erklarung dieses Satzes wird nur in seiner Bestatigung und Ver-
scharfung bestehen kénnen. [21]

Fassen wir sofort den Punkt ins Auge, in welchem uns dieser Satz nur eben vor ein Réatsel zu
stellen scheint — der es nur zu begreiflich macht, daR man ihm immer wieder auszuweichen
oder durch diese oder jene Umdeutung beizukommen in Versuchung kommt. Sicher kann
man nicht genug Gewicht darauf legen, dal3 es sich, soll das mdglich werden, dal ein Mensch
aus einem Gott Untreuen zu einem ihm Treuen wird, um eine diesem Menschen selbst wider-
fahrende Wendung handeln musse! nicht blof3 um eine Erweckung seiner natirlichen, nicht
blof} um seine Begabung mit tbernaturlichen Kraften und nicht blof? um ein anderes Licht und
Urteil, unter das Gott ihn stellen und in dem er nun vor Gort dastehen mdchte, sondern um
eine solche innere Verénderung, vermdoge deren er selbst ein Anderer wird, um als dieser An-
dere in Freiheit, von sich aus, aus eigenen Stlicken anders als zuvor, anders als sonst, zu den-
ken, zu handeln, sich zu verhalten. Sollte der so unausweichliche und eindeutige Satz des
Neuen Testamentes von der in der Geschichte Jesu Christi geschehenen géttlichen Wendung
als dem Ursprung und Anfang des christlichen Lebens uns nun doch nicht zu der wie jene

Barth - Extra Nos - pro nobis - in nobis 4 01.01.2022



Anderen so tief unbefriedigenden Auffassung zurtickfiihren, nach der diese Wendung den
Menschen selbst — der ja nicht Jesus Christus, dessen Geschichte ja nicht seine Geschichte
ist! — gar nicht beriihrte, ihn wohl irgendwie angehen maochte, ihn aber nicht erreichen
konnte, ihm vielmehr &uferlich und fremd bleiben mufte, seine eigene Wendung vom Unge-
horsam zum Gehorsam gar nicht ware noch werden konnte? Wenn irgendetwas extra nos ge-
schah, so ist es doch das uns nicht nur rdumlich und zeitlich so ferne, sondern allen unseren
Mdglichkeiten und Verwirklichungen gegeniber so ganz andersartige Ereignis des Gehorsams
Jesu Christi, seiner Geburt, seiner Selbstverkiindigung, seines Kreuzestodes, seines ganzen
Seins und Wirkens als wahrer Gottes- und Menschensohn. Was hat dieser Andere damals und
dort in Bethlehem Geborene und auf Golgatha Gestorbene mit mir — was hat die Freiheit sei-
nes Lebens als wahrer Gott und wahrer Mensch mit der mir nétigen Befreiung zum Kinde
Gottes und also zur echten, weil dem Willen dieses Vaters entsprechenden Menschlichkeit zu
tun? Und was habe ich mit ihm zu tun? Wie kann das sein, dal? er (indem ich aus ihm als mei-
ner Wurzel wachse) mit mir, ich mit ihm eins werde, daf ich in Einheit mit ihm mein eigenes
als ein ,.christliches*, als Leben eines Gott treuen Menschen zu leben beginne? Wie kann, was
er extra nos war und tat, in nobis Ereignis werden?

Und wiirde es das nicht, wie kann und soll ich dann kraft seiner Existenz und Geschichte Gott
treu, aus seinem Feind sein Freund, aus einem dem Tode Verfallenen ein dem Leben Entge-
gengehender werden, ins Reich Gottes kommen und also ein Christ werden? Das ist [22] die
Frage, die wir uns hier zweifellos stellen und der wir hier zweifellos standhalten mussen.

MuR man es sich nun verboten sein lassen, das Réatsel des uns beschaftigenden Sachverhaltes
kinstlich auflosen zu wollen, so scheint es geboten, darauf zu achten, da und wie es sich
(1&Bt man den Sachverhalt fir sich selbst sprechen) natirlich auflost.

Kinstlich wére hier, um das vorauszuschicken, jede solche Auflésung, in der der Kontrast in
der Einheit zwischen Christus und dem zum Christen werdenden Menschen zum Verschwin-
den gebracht, in der verdunkelt oder verleugnet wirde, daf? es sich in der Begriindung des
christlichen Lebens um ein Ereignis im echten Verkehr zwischen Gott und dem Menschen als
zwei verschiedenen Partnern handelt. Sie ware eben damit eine Verfalschung des uns beschéf-
tigenden Sachverhaltes.

Kinstlich wére hier also einmal eine nun wirklich in malam partem ,,christomonistisch* zu
nennende Ldsung, laut derer das in nobis, die Befreiung des Menschen selbst als ein unselb-
standiger Annex, als bloRe Spiegelung der von Jesus Christus in seiner Geschichte und also
extra nos vollbrachten Befreiungstat verstanden wiirde — laut derer also Jesus Christus als
das allein eigentlich handelnde und wirkende Subjekt im Grunde einsam auf dem Plane
stinde. Eine Antwort auf das in seiner Geschichte gesprochene Wort der Treue Gottes kénnte
dann die Treue des von ihm verschiedenen Menschen nicht sein. Sie wére dann nicht sein ei-
genes freies Tun, sondern ein Moment oder eine Erscheinung der in Jesus Christus vollbrach-
ten Tat Gottes selber. Sie wére dann kein Akt seines menschlichen, durch Gottes Gnade er-
weckten und ermdchtigten, aber von ihm selbst geleisteten dankbaren Gehorsams, sondern ein
passives Partizipieren des Menschen an dem, was in Jesus Christus Gott allein tate: selber ein
gottliches, nicht ein von Gott hervorgerufenes und Gott verantwortliches menschliches Tun.
Die Bitte, der Aufruf: ,,lasset euch verséhnen mit Gott!* (2Kor 5,20) wére dann durch das in
Jesus Christus allméchtig Ereignis gewordene Geschehen der Verséhnung des Menschen mit
Gott zum vornherein hinfallig und tberflissig gemacht, mufBte als Aufruf zu einem vollig eit-
len Tun geradezu bedenklich erscheinen. Die Frage nach dem Beginn eines dem Handeln Got-
tes entsprechenden menschlichen Handeln und also das ethische Problem der Entstehung
christlichen Lebens wére dann damit geldst, daR es als gegenstandslos durchschaut ware. Alle
Anthropologie und Soteriologie ware dann verschlungen in die Christologie. So haben nun die

Barth - Extra Nos - pro nobis - in nobis 5 01.01.2022



neutestamentlichen Zeugen auch in ihren am weitesten gehenden Aussagen, so har Paulus
auch Gal 2,19 gerade nicht gedacht und geredet. Zu einem solchen ,,Subjektivismus von oben‘
finden wir uns durch sie nicht eingeladen. Und so, oder [23] auch nur in dieser Richtung zu
denken und zu reden, sollte man sich, will man ihrer Schule treu bleiben, durch keine noch so
gute ,,christozentrische* Absicht hinreiRen, gerade von einer richtigen ,,Christozentrik* her
vielmehr strikte verboten sein lassen.

Kinstlich wére aber natlrlich auch eine ,,anthropomonistische Losung, laut derer umgekehrt
Jesus Christus und was in seiner Geschichte extra nos geschehen ist, als bloRes Prédikat und
Vehikel, wohl gar nur als Chiffre und Symbol dessen aufzufassen wére, was sich eigentlich
und in Wahrheit nur in nobis, als eine Geschichte ereignete, deren Subjekt kein anderer als der
Mensch selber wére. Er ware es jetzt, der sich in seiner Wandlung zum Christen einsam auf
weiter Flur bewegte. Seine menschliche Wendung, sein Erwachen, seine innere Notigung,
sein Entschlul® zum Glauben, zur Liebe, zur Hoffnung wére jetzt als solche die wahrhaft gott-
liche Wendung. Zu ihrem Vollzug mochte ihm zwar die Geschichte Jesu Christi zur Anre-
gung, Belehrung und Hilfe dienlich, vielleicht (aber doch nur vielleicht) sogar unentbehrlich
sein. Der erste bewegende Grund, das Geheimnis seiner Heilsgeschichte wére doch er selber:
sein eigenes Hinlbertreten aus der Untreue in die Treue, seine freie Gehorsamsentscheidung.
Gehorsamsentscheidung? Wére sie ernstlich so zu nennen? Ein konkretes, Gberlegen an ihm
handelndes, im Wort seiner VerheiRung zu ihm sprechendes Gegenuber als Ursprung und An-
fang seiner Veranderung wirde ja in diesem Bilde fehlen und so kdnnte seine Verénderung
doch wohl nicht den Charakter einer Entsprechung zum Handeln eines anderen, einer Antwort
auf dessen Wort und so eines Aktes seiner Dankbarkeit haben. Und so wére das ethische
Problem der Entstehung des christlichen Lebens auch hier — nun von der anderen Seite her,
indem der Mensch im Verhéltnis zu Gott sein eigener Versohner, Lehrer und Meister ware —
damit geldst, dal3 es gegenstandslos geworden ware. Die Christologie wére jetzt verschlungen
von einer sich selbst gentuigenden Anthropologie und Soteriologie. Es braucht kaum gesagt zu
werden: so haben die neutestamentlichen Zeugen, auch wo sie am starksten an den Menschen
seihst appellierten, auch in ihren dringlichsten Aufrufen zur BuRe, zur Entscheidung, zum
Glauben, zur Geduld, zur Liebe nicht gedacht und geredet. Und wieder sollte man sich, will
man ihrer Schule treu bleiben, auch zu diesem Monismus — den man im Gegensatz zu jenem
ersten den eines ,,Subjektivismus von unten* nennen kénnte — nicht hinreiRen lassen.

Diesen beiden hier naheliegenden aber verkehrten Ldsungen ist das gemeinsam, dal sie an
den Sachverhalt (und dann sind sie beide kinstlich) von auRRen, unter Anwendung eines ihm
fremden Einheitsdenkens herantreten, statt ihm zu erlauben, sich selbst zu interpretieren: was
dann in beiden Fallen zur Eskamotierung des uns in ihm begeg-[24]nenden Geheimnisses
fihrt. Eskamotiert man aber, um ihn in eine der beiden monistischen Formeln (vielleicht auch
abwechselnd in die eine oder in die andere) einzufangen, sein Geheimnis, dann hat man eben
damit ihn selbst verfalscht und aus den Augen verloren. Man redet dann, und wenn jenes Ein-
fangen (von oben oder von unten!) noch so gut geldnge, von einer anderen Sache. Und das ist
es, was hier nicht geschehen darf. Man muf3 seinem Ré&tsel zunachst standhalten, um zu ver-
nehmen, daB und wie der Sachverhalt sich selbst interpretiert: dal3 und wie sich dann auch
sein Rétsel von innen auflost.

Folgen wir dem nun einmal singuldren Zug des neutestamentlichen Denkens, dann werden
wir auf der einen Seite feststellen missen, dal uns das Rétsel jenes Sachverhaltes im Grunde
sehr schlicht durch das Geheimnis der in dem Einen alle, jeden Menschen bejahenden, zurecht
bringenden, heilenden, erfreuenden und damit zur Treue aufrufenden Treue Gottes gestellt ist.
Sie ist nun einmal die Treue, in der Gott sich als Gott des Menschen darin bewéhrte, dal er
sich selbst dazu hergab und einsetzte, um des Menschen Sache vor ihm zu fuhren, sie aus sei-
ner bdsen zu seiner guten Sache zu machen. Wer dem in und mit diesem treuen Tun Gottes

Barth - Extra Nos - pro nobis - in nobis 6 01.01.2022



ergehenden Aufruf vernehmen und ihm Folge leisten darf, der kann hier — ferne davon, sich
argern und entsetzen zu missen — nur anbeten und lobpreisen. Und es geht alles mit rechten
Dingen zu.

Die Geschichte Jesu Christi ist nun einmal anders als alle anderen Geschichten — in ihrer Be-
sonderheit. Einmaligkeit und Einzigartigkeit mit keiner anderen zu vergleichen und zu ver-
wechseln. Sie ist darin anders als alle anderen Geschichten, sie erforderte damit das singulare
Denken der neutestamentlichen Zeugen (dem wir, wollen wir sie verstehen, uns anschlie3en
mussen): dal sie als die Geschichte des von Gott in seiner freien Gnade allen Menschen zuge-
dachten, zugewendeten und geschenkten Heils von Haus aus partikulare Geschichte mit uni-
versaler Absicht und Tendenz ist, in ihrer Begrenztheit auch tber sich selbst hinausgreift, ihre
Umwelt, d. h. aber die ganze Menschenwelt umgreift, mehr noch revolutionar in das Leben
aller, eines jeden Menschen hineingreift. Sie ist als diese einzelne in ihrem Ursprung und Ziel
auch kosmische und als solche nicht sterile sondern fruchtbare, jedes Menschen Leben neu
bestimmende — sie ist als extra nos geschehende zugleich in nobis wirksame, namlich ein
neues Sein jedes Menschen auf den Plan fihrende Geschichte. Gewil} ganz extra nos ist sie
doch nicht um ihrer selbst willen, sondern ganz pro nobis geschehen: qui propter nos homines
et salutem nostram descendit de coelis! Man nehme dieses pro nobis oder propter nos wort-
lich und streng: Jesus Christus war als der wahre Sohn Gottes und so als der wahre Menschen-
sohn nicht nur dem treuen Gott, sondern gerade in-[25]dem er ihm als seinem Vater treu war,
nach dessen gerechtem Willen auch uns als seinen Brudern treu! Und er war uns damit treu,
dal3 er sich dazu hergeben lieR und selbst hergab. den Bund zwischen Gott und uns Menschen
in seiner Person zu erfillen, d. h. aber Gott an unserer Stelle, an Stelle der ihm zuvor Unge-
treuen getreu zu sein. An unserer Stelle — und also, indem er es dort und damals und so wie
nur er es vermochte, war — auch in unserem Jetzt und Hier, inmitten der Schwachheit, Gott-
losigkeit und Feindschaft ,,im Herzen*, im personalen Zentrum der Existenz eines jeden Men-
schen! Handelt er aber extra nos pro nobis und insofern auch in nobis, dann muR das heil3en:
er schafft in eines jeden Menschen Geschichte, dessen Untreue zum Trotz, den Anfang seiner
neuen Geschichte: seiner Geschichte als die eines Gott treu gewordenen Menschen — alles,
weil es ja Gott selbst ist, der in seiner Person die Sache eines jeden Menschen in die Hand ge-
nommen hat. Nicht dieser Mensch selbst machte diesen Anfang. Nicht aus sich selbst heraus
wurde er ein anderer: aus einem Gott untreuer ein ihm treuer Mensch. Auf dem Weg von
Bethlehem nach Golgatha aber, den Jesus Christus als der wahre Gottessohn und so als der
wahre Menschensohn auch fiir ihn gegangen ist, wurde der neue Anfang auch seines Lebens
als das eines Gott treuen Menschen gesetzt und gemacht. Und eben von diesem seinem An-
fang in der Geschichte Jesu Christi her darf und kann er selbst heute und hier ein der damals
und dort geschehenen gottlichen Wendung seines Herzens seiner Person entsprechenden
neues, sein christliches Leben leben. Das ist die Selbstexplikation des Sachverhaltes, wie sie
die neutestamentlichen Zeugen zun&chst im Blick auf Jesus Christus in ihrem gewil3 singul&-
ren Denken nach vollzogen haben. Es durfte klar sein, da3, wenn wir ihr unsererseits folgen,
zunachst der hier als ,,Subjektivismus von unten* bezeichneten Anthropomonismus nicht in
Frage kommen kann. Nicht indem der Mensch als sein eigener Befreier an die Stelle Jesu
Christi, sondern indem Jesus Christus an die Stelle des Menschen tritt um ihn daselbst zu be-
freien, kommt es zur Begrundung des christlichen Lebens.

Wir mussen aber der Selbstexplikation jenes Sachverhaltes, in welcher sich sein Rétsel von
innen 16st, um seinem Geheimnis umsomehr Raum zu geben, nun auch nach der anderen Seite
folgen. Er expliziert sich ja wie von oben nach unten, so auch von unten nach oben. Und so
haben die neutestamentlichen Zeugen seiner Selbstexplikation diese gerade im Blick auf den
christlichen Menschen nachvollzogen. Indem Jesus Christus an die Stelle des Menschen tritt,
an seiner Stelle das tut, was er unterlat: an seiner, des Ungetreuen, Stelle Gott treu ist, macht
er, macht durch ihn Gott den Menschen frei, ihm seinerseits treu zu werden. Was bedeutet

Barth - Extra Nos - pro nobis - in nobis 7 01.01.2022



denn das fur uns Andere, die wir nicht Jesus [26] Christus sind, wenn extra nos geschehene
Geschichte pro nobis geschah, und wenn eben dieses pro nobis wirksam ist und also auch das
in sich schlief3t, daf3 sie, indem sie sich damals und dort, als die Geschichte jenes Einen ereig-
nete, auch heute und hier, in nobis, im Leben der Vielen Ereignis wird? Das bedeutet doch of-
fenbar — in Verwirklichung der Flle der géttlichen Moglichkeit — dal3 der in jener Ge-
schichte handelnde Gon eine unmittelbare Beziehung zwischen sich und uns — nicht etwa
schon vorfindet und bestatigt, wohl aber schafft und aufnimmt, die wir nicht schaffen und auf-
nehmen konnten, der wir uns aber, indem er das tut, auch nicht entziehen kdnnen. Er selbst ist
uns jetzt, indem er in Jesus Christus fiir uns eintritt — nicht von ferne, sondern in grofiter
Néhe gegenwartig, konfrontiert sich uns jetzt in unserem eigenen Dasein, Denken und Sinnen.
Und was damit geschieht, ist, indem er der in der Geschichte Jesu Christi handelnde, gerechte,
barmherzige und als solcher allméchtige Gott ist, schlicht dies: daB in nobis, in unserem Her-
zen, mitten im Zentrum unserer Existenz Widerspruch gegen unsere Untreue, und zwar ein
solcher Widerspruch eingelegt wird, dem wir nicht ausweichen kénnen, den wir gelten lassen
miussen, dem gegeniiber wir an unserer Untreue nicht festhalten kénnen, durch den sie uns
also nicht nur verboten, sondern verwehrt, unméglich gemacht wird- Untreue gegen Gott
wird, indem Jesus Christus pro nobis und also in nobis auf den Plan tritt, eine uns aberkannte
und also nicht weiter zu realisierende Mdglichkeit erkannt als die von Haus aus unmogliche
Maoglichkeit, mit der wir nicht mehr rechnen kdnnen, die wir durch Gottes in uns selbst sich
erhebenden allméchtigen Widerspruch eliminiert, die wir uns genommen sehen. Was nun? Als
moglich, und zwar als allein maéglich bleibt uns nur eines — das, was uns in dem Tun des pro
nobis in nobis handelnden wahren Gottes- und Menschensohnes positiv vorgezeichnet ist —
zu wollen und zu tun: Gott treu zu werden. Das ist unsere Befreiung durch die in der Ge-
schichte Jesu Christi geschehene géttliche Wendung. Diese von Gott vollzogene Wendung ist
wirklich des Menschen Befreiung. Ganz von auRen, ganz von Gott her, widerféhrt sie ihm —
aber als seine Befreiung. DalR man doch Gottes Allwirksamkeit wie tberhaupt, so gerade hier
ja nicht umdeute in eine Alleinwirksamkeit Gottes! Die géttliche Wendung, in deren Vollzug
einer ein Christ wird, ist ein Ereignis echten Verkehrs zwischen Gott und Mensch. Und so ge-
wil3 dieser in Gottes Initiative seinen Ursprung hat, so gewil3 wird der Mensch in ihm nicht
ubergangen, sondern als eigenstendiges Geschopf Gottes ernst genommen — nicht iberrannt
und tberwaltigt, sondern auf seine Fiil3e gestellt — nicht entmindigt, sondern miindig gespro-
chen und auch als miindig behandelt. Es l6scht also die Geschichte Jesu Christi des Menschen
Lebensgeschichte nicht aus, [27] sondern von jener her wird diese seine neue — aber seine ei-
gene neue Lebensgeschichte. Es wird also die Treue gegen Gott, zu der er aufgerufen wird,
nicht nur so etwas wie eine Emanation der Treue Gottes, sondern wirklich seine eigene Treue,
seine Entscheidung und Tat sein. Er tate sie nicht, wenn er nicht dazu befreit wiirde. Indem er
aber dazu befreit wird, tut er sie als seine eigene Tat: als seine Antwort auf das in der Ge-
schichte Jesu Christi zu ihm gesprochene Wort Gottes. Wie es in dieser Sache keinen ,,Sub-
jektivismus von unten‘ geben darf, so auch keinen ,,Subjektivismus von oben* — wie keinen
Anthropomonismus, so tatsachlich auch keinen Christomonismus.

Horen und Handeln. Festschrift fur Ernst Wolf zum 60. Geburtstag, hrsg. v. Helmut Gollwit-
zer u. Hellmut Traub, Munchen: Chr. Kaiser Verlag, 1962, S. 15-27.

Barth - Extra Nos - pro nobis - in nobis 8 01.01.2022



