Uber den Teufel

Von Walter Sparn

I. Religionsphilosophisch

Die Mdglichkeit sinnvollen Redens vom »Teufel« war lange Zeit gegeben aufgrund der phi-
los. akzeptierten bibl. Offenbarung einerseits, der metaphysischen Annahme der Existenz im-
materieller, mit freiem Willen ausgestatteter und moralisch qualifizierter Substanzen anderer-
seits. Dies erlaubte, den Teufel als persdnliche Instanz des Bésen im Gegenlber zum hdchsten
Gut und gleichwohl als (abgefallenes) Geschopf Gottes zu verstehen, den manichéischen Dua-
lismus kontrarer ontologischer Prinzipien also zu vermeiden. Der neuzeitlichen Ablésung von
der christlichen Heilsgeschichte voraus ging die philosophische Kritik an dem in Zauberei und
Hexenverfolgungen so folgenreichen Teufelsglauben als eines irrationalen und amoralischen
Aberglaubens. Die erkenntniskritische Destruktion der Metaphysik im 18. Jh. betraf dann
auch den Begriff eines real existierenden Teufels und lieR nur einen anthropologischen Be-
griff des »radikalen Bosen« (I. Kant) zu.

Die Ablehnung eines Teufels als eines moralisch-begrifflichen Selbstwiderspruchs (J.G.
Fichte), aber auch die idealistische Integration des Bosen in die Realisationsgesch. des Guten
und das Verdikt der &sthetischen Unbrauchbarkeit des Teufels (G.W.F. Hegel) wurden aller-
dings konterkariert durch eine neuerliche, komplexere Thematisierung des Teufels in den
Kinsten und in der Literatur. In der Kritik des Rationalismus wurden auch philos. Satanolo-
gien entwickelt, teils im AnschluB an Kants Personifikation der »ldee des absoluten Egois-
mus, v.a. aber in Aufnahme der Theokosmogonien J. Béhmes und F.Ch. Oetingers durch
F.X.v. Baader, F.W.J. Schelling und die russische Religionsphilosophie seit V. Solovjov.
Zwar wird auch hier die exklusive Verkniipfung des Bosen mit Subjekten von Freiheit festge-
halten, aber das unleugbar passive Moment im menschlichen MiRbrauch von Freiheit fiihrt zu
Annahme einer selbstandig wirkenden Macht des Bdsen; der Teufels ist hier das Gegenuber
zu Jesus Christus.

Den religionskritischen (L. Feuerbach), aber auch den liberal-theologischen (D.F. Strauf}) Re-
duktionen des Teufels auf psychische Projektionen von Angst oder ihre Entlarvung als Mittel
der Angsterzeugung stellte F. Nietzsche die Vermutung entgegen: »Gott ist widerlegt, der
Teufel nicht; sie blieb zunéchst ohne Wirkung, auch in der Psychoanalyse Freuds. Erst die
moralischen Katastrophen des 20. Jh. legten es nahe, in der religiésen Figur des Teufels eine
spezifische »Chiffre« oder das konkrete »Symbol« eines unabweislichen, auch tber den sog.
Nihilismus hinausreichenden philos. Problems zu sehen; so N. Hartmann, K. Jaspers, Ernst
Bloch, Paul Ricoeur, in philosophisch-literarischen Interferenz Leszek Kolakowski. Wiirdigt
man den Mythos als Ontologie eigener Art, so erscheint »Satan« als mythische Gottheit, er-
fahren in der »existentialen Versuchung« zur Flucht in die Uneigentlichkeit (Hubner).

Lit.: P. RICOEUR, La symbolique du mal, 1960, dt. Symbolik des Bosen, 1971, 21988 ¢ K. JAs-
PERS, Der philos. Glaube angesichts der Offenbarung, 1962, 319-330 ¢ E. BLocH, Aufklarung
und Teufelsglaube, in: O. ScHATZ (Hg.), Hat die Rel. Zukunft?, 1971, 120-134 ¢ A. SCHUL-
LER/W.V. RAHDEN (Hg.), Die andere Kraft. Zur Renaissance des Bdsen, 1993 ¢ H. VORGRIM-
LER (HWP 10, 1998, 1032-1038) ¢ K. HUBNER, Glaube und Denken, 2001, 136-156.

Sparn - Uber den Teufel (RGG) 1 11.11.2021



Il. Fundamentaltheologisch

Die Figur des Teufels ist, wie das Ddmonische Uberhaupt, kein Artikel des christl. Glaubens.
Sie gehort aber zu seinen Sprachformen und zu den Gestalten seiner Imagination, insofern er
auf dem Weg ist zw. der geglaubten Entmachtung des Teufels durch Jesus Christus und der
erhofften volligen Vernichtung des noch wirksamen »Reiches des Teufels« Die Rede vom
Teufel ist eine Beschreibung der Macht einer duBersten Versuchung, welcher der Christus-
glaube in dieser Weltzeit noch ausgesetzt ist: der Versuchung zur Absage an den menschge-
wordenen Gott und damit zur volligen Aufgabe der Freiheit des Glaubens. Die christliche
Rede vom Teufel hat ihren Sinn, aber auch ihre Grenzen an der analogia fidei Jesu Christi.

Es Uberschreitet diese Grenzen, wenn das romisch-katholische Lehramt die Existenz des Teu-
fels genealogisch herleitet (Sturz »Luzifers«) und ihm als immaterielle personale Substanz ei-
nen ontologischen Ort verschafft; die dies korrigierende Rede von »Unperson« oder »Unwe-
sen« (Kasper/ Lehmann) bleibt paradox. Unterbestimmt bleibt das Glaubenswissen dagegen
in der neuprotestantischen Theologie, die seit F. Schleiermacher (Der christl. Glaube,
21830/31, 8§ 44f.) bis zu R. Bultmann und rémisch-katholischen Nachfolgern (Herbert Haag)
die Rede vom Teufel flr bloR weltbildlicher Art, als solche vergangen und daher dogmatisch
fiir gegenstandslos erklért. Gewi3 kann wie vom Bdsen uberhaupt so auch vom Teufel nur im
Zusammenhang mit Menschen (als von ihrem Schopfer beanspruchten Subjekten von Frei-
heit) die Rede sein, gleichwohl 143t sich die Erfahrung des Nachgegebenhabens gegenuber der
Verflhrung zur volligen Unfreiheit und die Wahrnehmung nicht nur des getanen, sondern des
darin auch erlittenen Bosen, wie die Siinde Uberhaupt, nicht auf reine Subjektivitat und vo-
raussetzungslose Aktivitat zuriicknehmen. Die Rede vom Teufel entspricht vielmehr dem Be-
kenntnis, in der Entscheidung fur die Knechtschaft zugleich auch einer duReren Versuchungs-
macht, der »Einflusterung des Teufels« erlegen und in »damonisch« unentrinnbare Netze sich
fortzeugenden Bosen, in »Teufelskreise« verflochten zu sein.

Diese Redeweise ist nicht rational im Sinne binarer Differenz (Ich-Anderer, Einzelner-Gat-
tung, Tater-Opfer). Sie bedient sich daher notwendigerweise metaphorischer, symbolischer
und mythischer Formen des Vorstellens, Erzahlens und Inszenierens. Die Alternative »My-
thos (Fiktion) oder Realitat« ist ungeeignet, &ngstigende Erfahrungen der aus eigener Kraft
unwiderstehlichen Versuchung des Teufels zu benennen und mitzuteilen. Die biblische, poie-
tisch-imaginativ vergegenstandlichende Rede vom Teufel als aufdringlichem oder sich ver-
stellendem, jedenfalls hor- und verstehbaren Versucher und (im Falle des Erfolgs) als Ankla-
ger ist als solche unverzichtbar. Veranderlich sind jedoch alle gegenstandlichen (anthropo-
morphen, theriomorphen, monstrésen) Elemente dieser Redeweise, auch das personale oder
auch transpersonale Erscheinen. Solche Elemente sind Ausdrucksmittel der jeweiligen psychi-
schen und religionskulturellen Situation. »Entmythologisiert« werden darf und sollte der Teu-
fel allerdings in der Weise, da3 man seine Prapotenz mit einem Christus nachgesprochenen
»Weg mit dirl« (Mt 4,10) der Lacherlichkeit preisgibt, also an den Teufel gerade nicht glaubt
(K. Barth 301).

Lit.: K BARTH, KD 1V/3, 1959 ¢ H. HAAG, Abschied vom Teufel, 1969, °2000 ¢ W. KASPER/
K. LEHMANN (Hg.), Teufel, Ddmonen, Besessenheit, 1978 ¢ KKK, 1993, §§ 391-395 ¢ R.
LAURENTIN, Der Teufel. Mythos oder Realit4t?, 1996 ¢ B.J. CLARET, Das Geheimnis des Bo-
sen, 1997, 22000 « F. HERMANNI/P. KosLowskl (Hg.), Die Wirklichkeit des Bosen, 1998.

I11. Dogmatisch

Das bibl. Sprechen vom Teufel, zwischen einem Wettpartner Gottes im himmlischen Hofstaat
und dem endzeitlichen Feind Gottes sich bewegend, hat seinen hermeneutischen Schlussel in

Sparn - Uber den Teufel (RGG) 2 11.11.2021



Jesu Bestehen der Versuchung durch das Angebot grenzenloser Macht; an die Stelle des Teu-
fels treten Engel, die einem irdisch Machtlosen dienen (Mt 4,1-11). Die Entmachtung des
Teufels in Jesu exorzistischer Praxis bestatigt im Jubelruf Lk 10,18) wird heilsgeschichtlich
definitiv in Kreuz und Auferstehung. Der Sinnhorizont christlichen Redens vom Teufel ist da-
her die Verkiindigung des Evangeliums. In diesem, von »schon« und »noch nicht« ausge-
spannten, mitgehenden Horizont ist der Kampf gegen die Siinde, gegen knechtende »Méchte
und Gewalten« und gegen den uns zum Handel mit der (Un-)Freiheit versuchenden, mit uns
»paktierenden« Teufel noch unabweislich.

In ihrem néchsten Kontext, dem personlichen Leben im Glauben, benennt die Rede vom Teu-
fel die Gberméchtig konkret und faszinierend werdende Versuchung, die Torheit und
Schwachheit des Christusglaubens hinter sich zu lassen zugunsten von Sicherheit durch Wis-
sen und Handeln »wie Gott«. Das Teuflische an dieser Versuchung ist nicht schon, daf sie auf
bdses Handeln zielt, sondern dal sie die Durchsetzung eines Guten, sogar fiir Andere, raffi-
niert vorgaukelt, dabei aber Liebe durch Macht ersetzt. Diesem »Satanismus« zu erliegen,
zieht in eine Unfreiheit hinein, die unwiderruflicher knechtet und tiefer verblendet als der vor-
christlich, gleichsam naive Unglaube. Sie ist es, die den Teufel hinterher als Anklager in ei-
nem potenzierten Sinn, namlich als hamisch, giftig und zynisch erfahren laRt.

Das Gebet: »Hilf meinem Unglauben!« erbittet zugleich die Vollmacht, den enttarnten Teufel
»in die Wiiste zu schicken«. Die Vergebung der Sunde, dem Teufel Glauben geschenkt zu ha-
ben, begriindet auch die Gewil3heit, da man gleichwohl nicht selber der schlechthin Bose ist.
Es ist daher klar auBerhalb der Analogie des Glaubens, einen Menschen als Teufel zu stigma-
tisieren. Das christliche Vorrecht, apotropaisch die eigene Angst vor dem Teufel zu bearbei-
ten, schliel3t aus, andere Menschen mit dem Teufel zu erpressen — das ware eben dem getarn-
ten Teufel gehorsam.

Im weiteren Kontext der Rede von Gott in Jesus Christus realisiert die Figur des Teufels die
bitterernste Wirklichkeit eines schlechthin todlichen Feindes des von Gott zu seinem Ebenbild
bestimmten Menschen und damit auch des Feindes Gottes schlechthin - dies aber ausschliel3-
lich im Modus ihrer Destruktion: Der Teufel ist der durch Christus gestirzte, entméchtigte
und fortan dem Menschen »in Christus« ungefahrliche Feind. (Nur) weil die alte Welt der
Slinde noch existiert, kdnnen wir nicht sagen, so etwas wie den Teufel oder ddmonische
»Machte und Gewalten« gabe es gar nicht. Im Zwischenraum von »schon« und »noch nicht«
hat die Rede vom Teufel eine dhnliche hermeneutische Struktur wie der theologische Begriff
der Tragik. Wie Christen sich trotz der Vergebung »ihrer« Siinden in tberindividuelle, univer-
sale Handlungs- und Schuldstrukturen verflochten finden, so macht der in der Taufe vollzo-
gene Exorzismus das immer neue »Weg mit dir!« nicht gegenstandslos. Ja, erst nach Christus
kann der »Affe Gottes« die Gestalt des »Antichrist« annehmen und die Versuchung potenzie-
ren, sich zu eigenen, nunmehr christl. erscheinenden Zwecken ungeduldig die Macht zu ver-
schaffen, das apokalyptische Drama mit einem Schlag zu entscheiden.

Im weitesten Kontext stellt sich die Frage, welche Bedeutung die mit der Rede vom Teufel
(im Kontext des Christusglaubens) beschriebene Erfahrung fur den (im Christusglauben doch
einbeschlossenen) Glauben an den einen Gott und Schopfer der Welt hat. Diese Frage kann,
wie die nach Gottes Anteil an der Existenz von Bésem in der Welt Giberhaupt (Theodizee),
nicht linear logisch, z.B. unter der Kategorie Urséchlichkeit beantwortet und aus der Welt ge-
schafft werden. Die theologischen Kategorien der VVorsehung bzw. Zulassung besagen viel-
mehr, dal} das mysterium iniquitatis (2Thess 2,7) in dieser Weltzeit Gott selbst anheim gestellt
werden muf. Im Blick auf den Teufel ist auch die Auskunft, er sei ein (gefallenes) Geschopf,
problematisch (vgl. Harle 489-492). Denn der Teufel gehort origindr zum status corruptionis
der Schopfung. In dieser war das Auftreten einer Diastase von Sein und Schein, von Wahrheit

Sparn - Uber den Teufel (RGG) 3 11.11.2021



und Lige zwar moglich, die zureichende Ursache wurde aber ausschlie3lich der Mil3brauch
endlicher Freiheit. Diesen Fall ins Bose zuerst bei Engeln anzunehmen, wiirde allerdings die
Menschen, zumal als korperliche Geschopfe, davon entlasten, erste Anféanger des Bosen zu
sein. Das Zulassen Gottes wére aber nicht weniger unergrindlich, und die Frage mufite ge-
stellt werden, ob auch der Teufel erlost werden kénne. Die positive Antwort (Origenes, Neo-
logie) ist jedoch einem spekulativen Universalismus verpflichtet. In der analogia fidei ist es
plausibler, den Teufel und sein Reich dem von Gott angesichts seines Ja ausschlieRend Ver-
neinten (und deshalb allerdings von Menschen gegen Gott Bejahbaren) zuzurechnen. Dieses
Nein »ist« jedoch keinesfalls symmetrisch zum Ja Gottes; es wird vielmehr von Gott auch
selbst als zur selbstandigen Dynamik gewordenes, als »Widersacher, erlitten: ihn in seinem
Zorn zulassend und ihn in Jesus Christus brechend. Wenn die Schépfung in das Reich Gottes
erneuert und verwandelt ist, dann wird die energetische Konstellation des méglicherweise rea-
len Nein aufgezehrt und zunichte gemacht sein. Wie die anderen »Feinde«, Holle und Tod,
wird der Teufel nicht mehr »sein«.

Lit.: A. SCHLATTER, Das christl. Dogma, 1911, 1977, § 68 ¢ H. THIELICKE, Uber die Wirk-
lichkeit des Damonischen, in: DERS., Fragen des Christentums an die moderne Welt, 1945,
161-207 ¢ K. BARTH, KD 111/3, 1950, 327-425.608-623 ¢ P. ALTHAUS, Die christl. Wahrheit,
1947/48, 81969, § 38 ¢ H. HAAG, Teufelsglaube, 1974, 31980 ¢ G. FRANZONI, Der Teufel —
mein Bruder, 1990 ¢ Wohin mit dem Teufel? (EvTh 52/1, 1992) (Themenheft) ¢ W. WINK,
Engaging the Powers, 1992 ¢ L. LINK, The Devil, 1995, dt. 1997 ¢ TH. ZEILINGER, Zwischen-
Raume. Theologie der Méachte und Gewalten, 1999 ¢ W. HARLE, Dogmatik, 22000 ¢ W.H.
RITTER/J.A. SCHLUMBERGER, Das Bose in der Geschichte, 2003.

RGG?, Bd. 8 (2005), Sp. 187-190.

Sparn - Uber den Teufel (RGG) 4 11.11.2021



