Die christliche Predigt — Manipulation oder Verkindigung?
Von Walter Jens

yDarum wem das Predigtamt aufgelegt wird, dem wird das hochste Amt aufgelegt in der Chri-
stenheit. Derselb mag hernach auch taufen, Mel? halten und alle Seelsorge tragen; oder so er
nicht will, mag er an dem Predigen allein bleiben, und Taufen und andere Unteramt anderen
lassen. Wie Christus tat und Paulus und alle Apostel.«

Geschrieben im Jahr 1523. Gultig bis heute. Die Luthersche These, dal} »Pfarramt« so viel wie
yPredigtamt« heiRe und dal} Seelsorge, Sakramenten-Austeilung und Liebesdienst nichtig
seien ohne die Verklndigung des Gottesworts von der Kanzel — >wo Predigtamt nicht ist, der
andern (Amter) keines folget ...c diese im Traktat ilber Macht und Recht einer christlichen Ge-
meinde formulierte These ist, allen Akzentverschiebungen zum Trotz, vierhundertflinfzig
Jahre lang unangetastet geblieben — und nicht nur unangetastet: sie hat sogar, im Bannkreis
der dialektischen Theologie, eine Renaissance ohne Beispiel erlebt.

Die evangelische Dogmatik, daran gibt’s nichts zu deuteln, wurde von Predigern entworfen —
und nicht von Vertretern der Systematik: von Kanzelrednern, nicht von Kult-Verwaltern. Erst
auf der Kanzel, hei3t die Devise, wird die Schrift, in inspirierter Rede, zu Gottes Wort; erst
auf der Kanzel, im Verkundigungs-Akt, gewinnt Geschichte die Qualitat von Geschehen, ver-
wandelt sich das Reden tber Gott in gottliche Rede.

Kein Wunder, demnach, daR Luther die apostolischen Briefe Gber die Evangelien stellte — die
Deutung uber den Bericht, die Predigt Gber die historiographische Fakten-Aufzahlung; kein
Wunder auch, dal Karl Barth das Verhaltnis von Dogmatik und Predigt als ein Verhaltnis von
Etappe und Front etikettierte: Nicht in der Schrift, sondern im Wort sprache Gott unmittelbar,
nicht in der Etappe, sondern an der Front werde der Krieg gewonnen oder verloren.

In der Tat, man kann es nicht pointiert genug sagen. Der Mann auf der Kanzel (und nicht der
sogenannte »Theologes, aber auch nicht der Seelenhirt oder der franziskanische Anwalt der
Armen) — der Mann auf der Kanzel ist, nach reformatorischem Verstandnis, der Stellvertreter
Christi in der Epoche zwischen Himmelfahrt und Jiingstem Gericht. Er k&mpft, in der Phase,
die mit der Auferstehung beginnt und mit der Wiederkehr endet, Jesu Kampf mit dem Teufel,
Er sorgt dafur, daR Gottes Wort im Schwange bleibt, (ym schwang, hat Luther gesagt.) Er
macht aus der scriptura mortua, dem Verlesenen, Respondierten, Gesungenen, eine lebendige
Rede. Er weil3, dal} das Evangelium — im Gegensatz zum kodifizierten Gesetz — Botschaft ist
und nicht Schrift (Neues und nicht Altes Testament): eine Botschaft, die, in Lehre und Ver-
mahnung, zur viva vox wird — Nachricht, Kunde, Horensagen, das von den >Mundboten< wei-
tererzahlt werden will, von den Aposteln zunachst, dann von den Vatern und dann, nach einer
langen Zeit des Interregnums, von den Kanzeln herab: in Rdumen verkiindet, die fur Luther
die Bedeutung von >Mundh&usern« hatten.

Mundhaus und nicht Federhaus: Die Kanzel war Rostra, die Kirche war Marktplatz, die Pre-
digt war Rede in der Offentlichkeit — ein Geschéft, das — in Gbertragenem und wortlichem
Sinn —»katholisch< genannt werden kann. »Katholisch¢, weil der Pfarrer, sofern er ordentlich
berufen war, dem Satz vom Allgemeinen Priestertum entsprechend ein Jedermann sein durfte,
der zu Jedermann sprach. »Katholisch«, weil die Reformation den tausend Pfarrern gab, was
sie dem einen Priester nahm: Vollmacht und Autoritét. »Katholisch« aber auch — und vor al-
lem! —, weil an die Stelle des Opfernden vor dem Altar nunmehr der Kanzelredner trat, der
das Wort unter der Gemeinde austeilte: das Wort der Schrift so gut wie das Wort, das — im

Jens - Die christliche Predigt - Manipulation oder Verkindigungl 18.11.2021



Sinne des johanneischen Prologs — identisch mit jenem Gottessohn sei, dessen Werke und Ta-
ten die Predigt reprasentiere. Représentiere, jawohl! Wie der Priester, im VVollzug der Eucha-

ristie, Jesus im Geist gegenwartig sein lai3t, so realisiert der Prediger, im Akt der Kanzelrede,

das jesuanische Wirken und >braucht« es, wie Luther sagt, indem er den Christus der Uberlie-

ferung in den >Christus pro nobis< verwandelt.

Verwandlung driiben, Verwandlung hiilben! Anamnesis in zwiefacher Weise: Gedachtnisakt
der Eucharistie. Gedéachtnisakt auf der Kanzel. (Wie bezeichnend, daR Luther, der evangeli-
schen Verkundigung schenkend, was er dem katholischen Opfer entrif3, die Worte »Das tut zu
meinem Gedachtnis« als Predigt-Auftrag verstand! Wie charakteristisch, daR er den an Petrus
gerichteten Satz »Ich will dir die Schlissel des Himmelreichs geben« als eine Sentenz interpre-
tierte, die dem Predigt-Amt der Kirche galt!)

Dem Sakrament driiben entspricht das Kerygma hiiben — jene reformatorische Predigt, die, als
Verkiundigung von Christus eingesetzt und begriindet, unabhéngig von der Personlichkeit des
Redenden wirkt — ex opere operato!

Luther ist nicht miide geworden, die Diskrepanz zwischen der Grof3e des Auftrags und dem
Versagen des Beauftragten als einen Schein-Widerspruch zu entlarven: Und wenn der Predi-
ger wie Bileams Esel wiehert, ja, wenn Beelzebub selber die Kanzel besteigt — Gott spricht,
sofern er will, auch durch Esel und Teufel hindurch. Persénlichkeit und Subjektivitat des Red-
ners — Rang und Bildung — sind fur Luther ohne Belang: Nur auf die Mitgift kommt es an, auf
den Schatten jenes ersten Predigers, dessen Existenz identisch mit seiner Verkiindigung sei,
auf die Kontinuitét des gepredigten Worts und auf die Erinnerung, der selbst die verkommen-
ste Gedachtnis-Rede auf der Kanzel noch dient.

Praedicatio verbi dei est verhum dei, durch den Prediger spricht Gott, diese Devise — formu-
liert von Bullinger — hat fur die reformatorische Homiletik die Bedeutung eines Axioms ... mit
welcher Konsequenz, das zeigt Luthers Traktat »Wider Hans Worst<: »Herr, Du weif3t, was aus
meinem Mund gegangen ist, das ist recht und Dir geféllig ... Haec dixit Dominus, das hat Gott
gesagt. Et iterum: Ich bin ein Apostel und Prophet Jesu Christi gewesen in dieser Predigt. Hier
ist nicht not, ja nicht gut Vergebung der Stinden, als ware es unrecht gelehret; denn es ist Got-
tes und nicht mein Wort, das mir Gott nicht vergeben soll noch kann, sondern bestétigen, lo-
ben, krénen und sagen: Du hast recht gelehret, denn ich habe durch dich geredet und das Wort
ist mein. Wer solches nicht riihmen kann von seiner Predigt, der lasse das Predigen anstehen,
denn er leugnet gewil3lich und l&stert Gott.« Wenn irgendwo, dann wird in diesen Satzen deut-
lich, was es heif3t (und zu welchen Konsequenzen es fuhrt!), die Transsubstantiation vom Al-
tar aufs Rednerpult zu verlegen, die unio mystica sich, in einem Akt der Inverbation, auf der
Kanzel vollziehen zu lassen und das pépstliche Lehramt gegen das pastorale Predigtamt ein-
zutauschen — die ecclesia docens gegen den pastor, per quem deus loquitur.

»Das geht zu weit!« rief, konfrontiert mit den Lutherschen Thesen, selbst Karl Barth aus, als er
die Hans-Worst-Satze interpretierte: yDa kann man bei allem Respekt nur mit einem glatten
Nein antworten.« Und dann bricht es heraus: Zeugnis geben, ankiindigen, das Woher und Wo-
hin sichtbar machen, Erinnerung wachhalten, Erwartung aussprechen — was immer der Predi-
ger tate, sein Wort bliebe menschliches Wort, Wort in Knechtsgestalt, er selber habe keine
Verfugung Uber den heiligen Geist, wenn seine Predigt gelinge, dann sei dies Gottes Ver-
dienst — Gottes, der sich des Redners Mil3lingen bediene: nur indirekt, nur im Glauben, sei die
Kanzelrede mit der Rede Gottes identisch.

Ein seltsames Schauspiel, flirwahr! Mit welcher Emphase wird hier betont, dal? Predigt eins
und Offenbarung ein anderes sei, dal3 unsere Rede von Gott unsere Rede bliebe, wie immer

Jens - Die christliche Predigt - Manipulation oder Verkiindigung2 18.11.2021



wir sprachen, dal ein gewaltiger Abstand bestiinde zwischen Wort-Dienst und Wort, zwi-
schen dem Wort und den Wortern, dal3 es keine unio mystica gebe, dall Menschenwort nur ein
Mittel sei, ein Behelfs-Instrument, um Gottes eigenes Wort zu verkiinden, dal} das verbum dei
Inhalt der Predigt sei, aber nicht deren Subjekt. Doch dann auf einmal kommt der grof3e
Sprung, die kopernikanische Wendung, deren der Redner bedarf, um den Satz: >Die Predigt
zeugt von Gottes Wort« in das Axiom verwandeln zu kénnen: >Die Predigt ist Gottes Wort.<
Deus loquitur. Da wird plotzlich von oben nach unten gedacht, da ist nicht mehr von »Korre-
lat< und »Spiegel« die Rede, da beginnt das Echo selber zu sprechen, >Identitét« hei3t das ret-
tende Wort — eine indirekte gewiR, aber ldentitét bleibt Identitat, gegen ein Substantiv wie
dieses kommt kein absicherndes Adjektiv auf —, da bekennt sich Gott zu unserem Wort, redet
selbst und gewinnt den Charakter eines Subjekts, das, in einem kiihnen voluntaristischen Akt,
von sich selbst sprechen mdchte.

Und so geschieht’s nicht nur bei Barth — wohin man schaut, welche Homiletik evangelischer
oder katholischer Provenienz man studiert: Der Punkt, wo mystische Entziickung an die Stelle
nlichterner Beschreibung tritt, die Transsubstantiation beschrieben wird: das Mysterium der
realen Prasenz, die »Heil spendende Gegenwart Gottes unter der Hulle des menschlichen Wor-
tes< ... dieser Punkt, an dem der Verkiindigte zum Verklnder wird, fungiert in der Theologie
unserer Zeit als eine Art von 6kumenischem Topos. (>Auch die kritischsten Kritiker, heil3t es
in Bastians Traktat »Verfremdung und Verkundigungs, »pflegen unerbittlich orthodox zu wer-
den, wenn sie von der Verkindigung sprechen und die Selbstbehauptung des Wortes Gottes
wirdigen.<)

Fast scheint es, als wetteiferten heute die Konfessionen miteinander in dem Bestreben, das sa-
cramentum verbi mit einer Instdndigkeit zu beschwdren — wobei man sich nicht genug tun
kann an Spitzfindigkeiten: Sakrament oder Sakramentale? opus operatum oder opus operan-
tis? —, dal? es einem eingefleischten Supranaturalisten das Herz wéarmen mdiite. Als ob Luthers
Schrift Wider Hans Worst« — und keineswegs nur sie: deus per me operatur ist ein reformato-
rischer Kernsatz — nicht mit aller gebotenen Deutlichkeit zeigte, wie schnell aus einer indirek-
ten Identifikation von Herren- und Knechts-Wort eine totale Gleichsetzung wird: Da hilft
auch die nachdrucklichste Etikettierung der menschlichen Rede als eines Werkzeugs nicht
weiter. Auf das Resultat kommt es an, auf die Gleichsetzung im Sinne der Bullinger-Formel.
Auf die Inverbation, die sich angeblich im Verlauf jenes kerygmatischen Aktes vollzieht, der
— als eine Verlautbarung besonderer Art, unverwechselbar sei: mit keiner anderen Form ver-
baler Artikulation — mit dem Ratschlag sowenig wie mit der Rede oder dem Vortrag ver-
gleichbar ist.

Will man den Dialektikern und ihren Gefolgsleuten glauben, dann ist der Pfarrer eine Art von
Turhoter (ein Turhdter, wie ihn Kafka beschrieb): In seinem Riicken thront Gott, vor ihm, auf
Einlal ins Gesetz wartend, sitzt die Gemeinde. Ein Bild, wie es Luther in der Torgauer Pre-
digt beschwor. Durch die Kanzelrede spricht Gott zu den Menschen, die Versammlung ant-
wortet ihm in Gebet und Gesang. Das Gesicht zur Gemeinde gekehrt, verkiindete der Predi-
ger, was in seinem Riicken, im Innern des »Gesetzes« geschieht. Der Welt zugewandt, weist er
sie ab, beleuchtet das Leben von Gott her, hohlt die Wirklichkeit aus, das Humane und die So-
zietat, da sie keine Wirklichkeit sei, gibt Zeugnis von der ganz anderen Welt, leugnet Vermitt-
lungen zwischen Himmel und Erde, zeigt die Distanz, trennt, statt zu verbinden, verweigert
die erwartete Hilfe — nur wo Gréber sind, sagt er, ist Auferstehung verzichtet auf Mission und
Padagogik, auf Erbauung und irdischen Trost: Lebenshilfe mdgen andere geben, die sich auf
Ratschlage besser verstehen — er sei kein Dorfweiser, sondern ein Prediger, der, christozent-
risch und nicht anthropozentrisch sprechend, nur eine einzige Aufgabe habe: Den zu verkiin-
den, der durch ihn spricht. Das allein sei seines Amtes.

Jens - Die christliche Predigt - Manipulation oder Verkiindigung3 18.11.2021



Ist das wirklich nur ein Phantom: solch ein Pfarrer? Eine Kunstfigur, aus Lutherschen, Barth-
schen, Thurneysenschen Versatzstiicken zusammengeklaubt? Gesalbt mit dem Ol der dialekti-
schen Theologie und mit der obligaten Prise eines entschiedenen Anti-Liberalismus versehen:
Schleiermacher als Beelzebub? Ich fiirchte nicht: Das Idealbild des evangelischen Kanzelred-
ners, daran gibt’s nichts zu deuteln, ist realistisch. Das Idealbild, wohlgemerkt, der reformato-
rische Archetypus. Nicht das Bild des Pfarrers hier und jetzt. Das sieht anders aus — wesent-
lich anders. In Wahrheit hat die yFundamental-Homiletik< eines Karl Barth, in deren Folge die
Kanzelpredigt zum ens realissimum wurde: zur Christenprobe auf das Exempel, mit der Pra-
xis vor Ort so wenig zu tun, wie jene Form der Kerygmatik, die aus einem hermeneutischen
Prinzip einen theologischen Generalschlissel machte, etwas mit der konkreten Predigt am
Sonntag zu tun hat. (Nachzulesen in Dietrich Rgsslers Schrift »Zur Theorie und Praxis der
Predigtarbeit<.) Wahrend man hier Meditationen tiber Art und Weise verbaler Transsubstantia-
tion vorexerziert und, in einer Art von nimmermudem Glasperlenspiel, den Spannungsbogen
zwischen Menschenwort und Gotteswort zu analysieren versucht, wird dort, in der Nacht zum
Sonntag, eine Rede geschrieben. Eine Rede, nichts weiter. Ein Manuskript, formuliert von ei-
nem Pfarrer, fur den das Predigen eine Tétigkeit unter anderen ist — und kein Hauptamt, dem
die Unteramter zugeordnet sind: Ein Gemeindepfarrer, der sich an jene Pflichten-Hierarchie
hielte, die aus der Uber-Akzentuierung des evangelischen »Worts, vor allem des Kanzel-
Worts, resultiert, horte auf, ein Gemeinde-Pfarrer zu sein.

Unter diesen Aspekten — im Zeichen einer usurpatorisch wirkenden Verkiindungs-Theologie,
die in ihrem Absolutheits-Anspruch, ihrer Majestat und ihrer Praxis-Ferne mit der kirchlichen
Rede vor Ort heute nichts mehr verbindet — ist der Entwurf einer evangelischen rhetorica
nova das Gebot der Stunde: die Konzeption einer Homiletik, die — dies wére das erste Gesetz
— die reformatorische Sentenz »Die Verkundigung des Gottesworts ist das Gotteswort selbst<
als christlicher Rede unangemessen, als hybrid und aller Erfahrung hohnsprechend zurtickwei-
sen muRte: Ein kurzes Durchmustern der Predigtsammlungen aus wilhelminischer oder fa-
schistischer Zeit sollte genligen, um die Irrelevanz dieses befremdlichen Axioms zu erweisen
und, mit dem Blick auf die Texte, deutlich zu machen, dal? die These deus loquitur nicht nur
angesichts der Lobgesange auf den Fihrer als den von Gott gesandten zweiten Messias wie
der pure Hohn: wie Gotteslasterung wirkt. Aber selbst wenn man, auf gar zu sinnféllige Hare-
sien verzichtend, von Stoeckerschen oder, im katholischen Raum, von Spellmanschen Kreuz-
zugs-Predigten absieht und sich mit der Lektire von hdchst alltdglichen orthodoxen, liberalen
oder pietistischen Kanzelreden begnigt — ist es nicht Hybris, diese Verlautbarungen unter dem
Aspekt der christlichen Verkundigung: als der vermeintlichen Idee kirchlicher Rede und dem
Inbegriff verantwortlichen Sprechens von Gott jenen Akten voranstellen zu wollen, dem Wort
am Sterbebett, der Liebestétigkeit oder — ich denke an Pater Kolbe — der Stellvertretung im
Zeichen des Kreuzes, in denen sich »Verkindigung« weit unmittelbarer realisiert: in actu und
nicht in verbo?

Warum, in Gottes Namen, soll ausgerechnet, als sei sie ein archimedischer Punkt, die Kanzel-
rede als »Zweck und Ziel der Dogmatik< fungieren? Warum nicht genausogut, von Christus
zeugend, die Ndachstenliebe oder die Zeichen setzende Mildtatigkeit? »Wo Predigtamt nicht
ist, der andern (Amter) keines folget«: Es ist an der Zeit, denke ich, diesen Lutherschen, in un-
serem Jahrhundert von der Dialektischen Theologie zum Axiom erhobenen Satz in Frage zu
stellen. Wenn etwas not tut, hier und heute, dann ist es die Zurticknahme des Predigt-Primats.
Dann ist es die Leugnung der These >Die Tat ist — das Wort<«. Dann ist es die Revokation jener
in der Vorstellung vom sacramentum verbi gipfelnden Tendenzen, in deren Folge sich ein
wahrhaft gespenstischer Wort-Kult durchgesetzt hat: Bibelwort und Predigtwort, das Wort der
Schrift und das fleischgewordene Wort, das innertrinitarische und das geschaffene, das geof-
fenbarte und das verklindete Wort: Wie viel geht da wirr durcheinander, sobald die Theologen
jenes von Polyvalenz strotzende »Wort< beschworen, das weit mehr noch als der Ausdruck

Jens - Die christliche Predigt - Manipulation oder Verkindigung4 18.11.2021



»Gott« den Charakter einer Leerformel hat — eines Zauberspruchs, der alles und nichts sagt ...
aber auf jeden Fall ausreicht, um den Zweifler zum Schweigen zu bringen: verbum locutum.
bellum finitum.

Das Gebot der Stunde heifl3t: Bescheidung. Absage an die unio mystica auf der Kanzel. Es
heit: Demokratisierung im Bereich der Pfarr-Téatigkeiten. Predigt und Taufe, Rede und Seel-
sorge, Liebesdienst in Wort und Tat: Da ist jedes Amt wichtig, da gilt die Verkiindigung ex
cathedra nicht mehr als die Belehrung der Kinder, da tritt die Predigt nicht mehr mit dem An-
spruch auf — dem unerfillbaren Anspruch —, am Sonntagmorgen werde Gott, der Sechstage-
schweiger, durch den Mund des Herrn Pfarrers das Seinige sagen. Erst wenn die Hierarchie
beseitigt ist, kann die Predigt wieder den Charakter einer Rede gewinnen — einer Rede, die zu
kritisieren, zu bezweifeln, zu bejubeln (in der dltesten Kirche wurde bekanntlich am Ende der
Kanzelrede geklatscht) oder zu beklagen ist. Dann hort der Aberwitz auf, dal jede Predigt mit
dem Allerhdchsten, der apostolischen Verkindigung, identifiziert wird: bewertet im Blick auf
die Luthersche These, dal der Mund jedes rechtschaffenen Pfarrherrn wesensgleich sei mit
dem Mund Jesu Christi.

Dann gewinnt die Kanzelrede wieder menschliches Mabl, ist nicht mehr, wie es so gern heif3t,
»weltschopfendes Worts, das ergeht, sobald der Kanzelredner zu sprechen beginnt, sondern
das Zeugnis eines Menschen, der, statt priesterlich zu verkinden, sich auf die Ankindigung
von Gottes Rede beschrénkt: So sage ich und dies hat ER gesagt. Das ist der Text, und dies ist
meine Deutung.

Ein Pfarrer ist weder inspiriertes Medium noch eine Art Wunderwesen von der Art, wie es
sich offenbar jener zeitgendssische Praktologe vorstellt, der die paulinische Predigt als einen
»zeugenden oder () gebarenden Akt« etikettiert: Ein Pfarrer ist ein sehr konkretes Individuum,
das einer sehr konkreten Gemeinde in einer sehr konkreten Situation mit Hilfe einer sehr kon-
kreten Sprache einen Text zu veranschaulichen sucht — ein Schriftwort, von dem er weil3, daf}
es, um inmitten von so viel Konkretheit seinerseits zum Konkretum zu werden, nicht nur aus-
gelegt, sondern ausgefuhrt werden muR: Gbersetzt und erweitert, bis zur Gegenwart hin ver-
langert und appliziert an die gegebene Situation. Statt darauf zu vertrauen, dal} das verbum
dei, das da >senkrecht von oben< kommt, aus sich selbst wirken werde: keiner Propaganda und
Agitations-Kunst bedurftig — »Erste Regel: Keine Beredsamkeit! ... Wo Gott verkiindigt wird,
da steht das Wort nicht zu Gebote«: Eduard Thurneysens These ist immer noch méchtig; statt
es zum hundertsten Mal — und immer vergeblich — mit der Sprache Kanaans zu versuchen,
weil man das Eingehen auf das »Sogenannte Bedurfnis der Horer< fiir einen Verrat an der ei-
gentlichen Aufgabe des Predigers halt: Gott zu dienen und nicht dem Menschen; statt sich
durch den Satz irre machen zu lassen: »Die grofiten Prediger Gottes sind gegen ihren eigenen
Antrieb redende Prediger gewesens, darf der »Pfarrer vor Ort« sich nicht scheuen, zunachst
einmal von sich selber zu sprechen, wenn er seinen Text ausfuhrt. Wie sollte er sich auch
scheuen? Wo er doch sehr genau weil — ich folge hier Uberlegungen des Schriftstellers und
Pfarrers Kurt Marti —, daB die subjektive Brechung des Schriftworts VVorbedingung seiner Ein-
Gemeindung ist: dal® nur dort, wo personlich und nicht offiziés gesprochen wird, Offenheit
herrscht, nur dort die Méglichkeit zum Dialog besteht, zum Widerspruch und Konsens, nur
dort aber auch, durch keinen dreisten Bezug zwischen gottlicher und menschlicher Rede rela-
tiviert, das prophetische Zeugnis der Schrift jene Wirde und Objektivitat wiedererhalt, die im
Zeichen eines scheinbar tUberpersonlichen, in Wahrheit plump-familidaren Kanzel-Geredes:
Gott will, Gott plant, Gott hat etwas vor, aus dem Blick gertickt worden ist. Nicht die Ein-
heitssprache der Kanzel, dieses befremdliche homiletische Esperanto, das heute die Vertreter
aller Schulen vereinigt und, ungeachtet der Kontroversen in exegetischen Fragen, Barthianer
wie Orthodoxe und Liberale wie Marburger predigen a3t — das gleiche Pathos und die gleiche
Bildlichkeit! —, nicht die sogenannte »zeitlose« Rede (sie ist in Wirklichkeit austauschbar und

Jens - Die christliche Predigt - Manipulation oder Verkindigung5 18.11.2021



beliebig), sondern nur die personliche, zeit- und subjektbezogene Predigt: formuliert in der
Diktion unserer Zeit und nicht in jener unséglichen Pontifex-Minimus-Sprache, die die evan-
gelische Verkiindigung so monoton sein l&Rt — nur die Betonung der ersten Person: >Hier! Ich!
In diesem Augenblick!¢ gibt der Rede in der dritten Person, dem autos epha, ihre Glaubwir-
digkeit.

In einem Augenblick, da — mit Ernst Kdsemann zu reden — die Représentanten der Christen-
heit, die Kanzelredner voran, in ihrer Mehrzahl wie >Bleichsiichtige« wirken, die, allem En-
thusiasmus abhold, Farblosigkeit fur ehrenwert halten, wahrend sie geistige Selbstandigkeit,
Vitalitat und Humor — das Unverwechselbare der Personlichkeit also — fur unangemessen er-
achten —»>selbst die Laien tragen einen unsichtbaren Talar< —: in einem solchen Augenblick ist
es nltzlich, die verwegene Keckheit und parteiische Verve ins Gedéachtnis zu rufen, mit der
Luther nicht nur die papistische Sprache, sondern auch den Tenor der biblischen Texte zen-
sierte —»Stroherne Epistel¢, »kann ich nicht unter die Hauptblicher setzen<. Und dann erst Spe-
ner! Mosheim! Herder: vielleicht der groRte — und unbekannteste Homiletiker Deutschlands!
Herder: in seinem Kampf gegen die Predigten mit ihren rhetorischen Donnerschlagen und
Blitzen, ihrem Pathos und ihren wilden Gebé&rden. Herder: die >geistlichen Discourse mit ih-
ren Schraubengangen und tberraschenden Einfallen< nicht minder prazis attackierend wie die
Kanzelhomilien mit >ihrem steifen Anstand< und »ihrer weitschweifigen hermeneutischen Ge-
lehrsamkeit<. Herder, dem die theologischen Abhandlungen >mit ihrem Gerippe einer grindli-
chen Disposition, ihren Lehr- und Lehnsétzen und Citationen< so verachtenswert waren wie
die Kanzel-»Expectorationen< mit ihren Ausrufungen und Beteuerungen an Gott, angefullt mit
O! und Ach!: Das klénge, heif3t es in der Programmschrift »Der Redner Gottess, »als wenn der
Mann eben aus dem Himmel k&me und denselben wieder stiirmen wollex.

Geschrieben 1765: zu einer Zeit, als Probleme der rhetorica ecclesiastica — weit davon ent-
fernt, nur den eigentlich Betroffenen, den Prediger also, zu provozieren — die Bedeutung einer
Affére hatten, an der sich, in 6ffentlichem Gesprach, die ersten Geister der Nation beteiligten.
Es war kein Anonymus, es war ein Wieland, der im achtzehnten Jahrhundert die Deutschen
aufforderte, sich — was die Beredsamkeit der Kanzel angehe, nicht langer von den Franzosen,
den Bossuets und Massillons, beschdmen zu lassen. Es war ein Lessing, der in einer Replik
auf die Wielandsche These den Unterschied zwischen der Virtuositat des Deklamators und
dem Lehramt der Predigt akzentuierte: Der wahre Gottesgelehrte weil3<, heif3t es im dreizehn-
ten Literaturbrief, »dal er auf der Kanzel den Redner mit dem Lehrer zu verbinden habe, und
daR die Kunst des erstem ein Hulfsmittel fiir den letztem, nie aber das Hauptwerk sein miisse.«
Und eben dieser Lessing war es auch, der im Disput mit seinem Widersacher, dem Hamburger
Hauptpastor Goeze, den Vorwurf des Gottesmanns, er, Lessing, sei ein Artist und ein Theatra-
liker, aber kein Anwalt der Wahrheit, mit dem Satz konterkarierte: Wer zweifelt wohl, dal3
Moliere und Shakespeare eine vortreffliche Predigt gemacht und gehalten héatten, wenn sie,
anstatt des Theaters, die Kanzel hatten besteigen wollen.«

Auf welchem Niveau, mit wieviel Scharfsinn, Emphase und Witz wurde in unserem Land —
nahezu vierhundert Jahre lang! — zwischen Luther und Schleiermacher, zwischen Melan-
chthon und Nietzsche die eine groRRe Frage erdrtert: Wie mul} der Prediger sprechen, welchen
Stil soll er wéhlen, den lehrhaftschlichten oder den pathetischen der begeisterten Rede, wie
kann er die Unterweisung mit Ermahnung, das Erbauliche mit dem Bewegenden, den Appell
an die Vernunft mit dem Appell an die Affekte vereinen, wie soll er auf der Kanzel agieren —
zeremoni6s? populér? —und was, vor allem, mul? er tun, damit die Erschitterung, die seine
Worte erregen, sich, durch kirchliche Zucht unterstitzt, in stetiger Bewegung fortsetze: ein
Problem, das im Zentrum der Lessingschen >Betrachtung tber die geistliche Beredsamkeit<
steht. Und nicht allein dort: Auch der Pietismus hat — oft verkannt! — eine ihm gemaliie Elo-
quenz, auch die »Sprache des Herzens« weil} sich der Homiletik verpflichtet: Kein Wunder

Jens - Die christliche Predigt - Manipulation oder Verkiindigungé 18.11.2021



also, dal? gerade Spener (ber die Sentenz meditierte, nur der Ergriffene sei in der Lage, den
Sinn der Horergemeinde in mildem oder dramatischem Appell zu erregen: nur wenn es dem
Redner »vom Herzen« gehe, lautet das Zentral-Gebot der pietistischen Beredsamkeit, werde
das Weltkind gerthrt: in der Erbauungs-Stunde vor allem, da der predigende Handwerker
zeige, was Schwérmerei und entziickte Rede vermdchten.

Kurzum, ob man sich nun auf Luther beruft, jenen Feind der Rhetorik, der ein Schiiler Quinti-
lians war — Luther, den >beredtesten Bauern< (so Nietzsche), den Deutschland jemals gehabt
hat, ob man der Widerlegung des Kantschen Verdikts >Der Appell an die Affekte ist eine
Trugkunst< durch die protestantische Homiletik des neunzehnten Jahrhunderts gedenkt oder
die — meist Ubersehene — Renaissance des aristotelischen Schemas in der Predigtlehre Schlei-
ermachers betont — hier: Rhetor, Rede, Publikum; dort: Pastor, Text und Gemeinde ... was im-
mer man auffuhrt: An Kronzeugen, die Brisanz und Aktualitat der jahrhundertelang geftihrten
Debatte um die rechte Predigt dokumentieren, mangelt es nicht. Wenn heute Bekenner, Dia-
lektiker und Existenzialisten ihre Attacken gegen jene christliche Beredsamkeit fuhren, die sie
gern als »sogenannte« etikettieren und dabei die »Verkundigung Gottes« gegen die »Ansprache
an den Menschen< ausspielen, dann machen sie nicht nur der liberalen Theologie und jener in
der Tat suspekten These den Garaus: der Prediger sei gehalten, sich selbst zuzuhéren, um auf
diese Weise ein >schones und tiefes Gefiihl« zu empfinden, dann haben sie nicht nur ein Sae-
culum, das neunzehnte, sondern zwei Jahrtausende in die Schranken zu fordern. Dann missen
sie gegen Augustin antreten und gegen Luther: denn so sehr sie sich im einzelnen auch unter-
scheiden, die Mystiker, BuRprediger, Lehrer und eifernden Agitatoren von der Spatantike bis
in unser Jahrhundert ... eins ist allen gemeinsam: Die Absicht, zu manipulierenc, das heif3t:
auf Menschen zu wirken. Der petrinische Grundzug. Der Glaube, daR die Predigt ein Fischer-
netz sei — ausgeworfen, die Bedrohten zu retten. Die erste Frage hief3 nicht: »Was ist eine Pre-
digt?«, sondern: »Wie predigen wir: wir, mit unserem Anspruch, die Menschen belehren und
ermahnen zu kdnnen — unsere Gemeinde, die uns braucht?« Da sprachen Pfarrer von sich
selbst. Da wurde, auf der einen Seite, im Redner Gottes zum Beispiel, das Idealbild eines hu-
manistischen Rhetors beschworen, der, »beredt ohne Pracht< und »weise ohne Gelehrsamkeits,
wie ein protestantischer Sokrates wirkt — ein Christ: wie von Platon entworfen, und da ge-
wann, auf der anderen Seite, jener Verzweifelte Anschaulichkeit, der nicht mehr reden mag,
weil er ja doch nichts erreiche ... einer, der, wie Luther in Wittenberg, aufgeben und seiner
Gemeinde den Dienst kiindigen mdchte, da er sieht, dal3 die Menschen, aller Predigt zum
Hohn, immer »spitzer und giftiger<« werden.

Mit aller Schérfe gesagt: Wenn in den zwanziger Jahren — und auch in der Gegenwart noch! —
die Parole umging, in der Predigt werde — bitte sehr! — nicht um das Verstandnis des Men-
schen geworben, keine Psychologie des Predigthorers getrieben und keine Lebenserfahrung
vermittelt — keine fremde und schon gar nicht die eigene —, dann wird hier in der Tat, mit ei-
nem Federstrich, die Homiletik von Jahrhunderten auf den Index gesetzt.

Oder war Luther, dieser Menschenkenner kat’exochen, etwa kein Psycholog? Die Riicksicht
auf die Mutter im Haus, das Kind auf der Gasse, den Mann auf dem Markt; die Reverenz ge-
genuber den Toren und Unmdiindigen; der Respekt vor »Hanslein und Gretlein<: vor den »nicht
ernsten Christeng, die am Sonntag der Predigt zuhorten; aber auch die jéhe Verzweiflung: »Ich
kann nicht weiter kommen denn zu den Ohren<. Das waren Wesensziige eines Predigers, der,
die Gemeinde kennend und auf ihre Bedirfnisse achtend, sich bei jedem Wort fragte, ob es
verstehbar, nutzlich und zutréglich sei: Man soll auf der Kanzel »die Zitzen herausziehens, hat
er gesagt, das Volk brauche Milch! Darum — um der Menschen willen — die kilhnen Akkomo-
dationen der Lutherschen Predigt, die Ubertragungen biblischer Szenen in kurséchsische Rea-
litat; darum der Bezug zur Gegenwart: die politische Rede — »Den Sachsenspiegel muB ich
Euch predigen!¢; darum die Zubereitung des Textes unter sozialen Aspekten — >Gottes Wort

Jens - Die christliche Predigt - Manipulation oder Verkindigung? 18.11.2021



an sich«: so etwas kannte der Praktiker nicht: auf das hic et nunc kam es an darum die ver-
wegene Applikation in der Polemik: die Papisten wollen der Hélle entlaufen und bleiben in
Ewigkeit drinnen; darum die These, daf einer, dem die Unterweisung von Kindern und Bau-
ern obliege, nicht nur der Dialektik, sondern, in Lob und Tadel, auch der Rhetorik bedirfe:
Wahrend jene nur lehre, riihre diese das Herz.

Wer predigt, zeigt Luther, muf die Menschen kennen, ihre Gedanken und ihre Sprache, und
ihnen auf eine Weise begegnen, die sie begreifen; er muf3 sich auf die Kunst der Seelenlen-
kung verstehen: christliche Rhetorik und Psychagogie, das hat Pascal bewiesen, sind ein und
dasselbe; er muR aber auch wissen — so schon die Doktrin der mittelalterlichen Standepredigt
dal? man einen Bischof anders, in hoherem Stil, als eine Hure anspricht: den Gelehrten anders
als den Einfaltigen; er muB also die Schwierigkeit realisieren, die in der Tatsache liegt, dal
ihn am Sonntag keine konforme Gruppe wie die Arbeiterschaft oder die gebildete Bourgeoi-
sie, sondern eine gemischte Gemeinde erwartet — »Keine Versammlungs, so der Superinten-
dent Johann Gottfried Herder, »ist verschiedener an Geschmack und Kultur als die Gemeinde
unter der Kanzel.< In der Tat, die Beispiele zeigen, dal} das scheinbar Moderne — Predigtlehre
im Zeichen der Kommunikationswissenschaft — in Wirklichkeit bewahrtes Traditionsgut ist:
dal? man Uber das Verhaltnis von Sender, Empfanger und Nachricht — wenngleich mit Hilfe
anderer, dem Arsenal der Rhetorik entnommener Topoi — nachgedacht hat (der Aspekt der
Angemessenheit!), solange es eine rhetorica ecclesiastica gibt. Mancher Neuerer wirde er-
staunt sein, wenn ihm, der vom »Vorverstandnis der Gemeinde« spricht, vom »homiletischen
Klimag, von »Geschichte und Sozialstruktur der Adressatenc, von »Tabus¢, »Beziehungsfel-
dernc und »gesellschaftlichen Pradispositionenc, die der Prediger berticksichtigen musse, so-
fern er, >Tradition und Situation< miteinander verkniipfend, den alten Text im Hier und Heute
ansiedeln wolle ... manch einer wiirde erstaunt sein, wenn ihm ein Luther oder, was das Zwie-
gesprach zwischen Prediger und Gemeinde angeht, ein Berthold von Regensburg, sein »Ick
bin all dor« zurufen wirde.

Die Homiletik, so scheint es, ist in Gefahr, eine Disziplin ohne Geschichte zu werden: eine
Wissenschaft, die, da sie keinen Schatten mehr hat, auch keinen Schatten mehr wirft. Hier ve-
getiert, den Ansétzen der Otto und Rdssler, Bastian und Josuttis zum Trotz, ein Fach dahin,
dem die Verkiindigungs-Theologie die Existenz-Berechtigung bestritten hat: Wenn Historie,
im Zeichen des je neuen Mysteriums am Sonntag bedeutungslos wird; wenn nur das »Was«
zahlt und nicht das »Wie< wenn die »Inhaltisten< Sprachprobleme fiir Fragen ansehen, die nicht
den Kernbereich von Dogmatik und Exegese bertihrten, sondern bestenfalls in die Verwaltung
des clerus minor (will heif3en: der sogenannten »Praktologen<) gehdrten; wenn kein Vikar
mehr weil} — wie sollte er auch: es gibt ja kein Handbuch, das, Textwort fur Textwort, die Pre-
digten der Meister zitiert —, mit welchem Aufwand an Handwerk und Technik, an Dispositi-
onskunst und verbalem Raffinement jene »alterfahrenen und geschulten Prediger<, wie Luther
sie nannte, ihre Reden entwarfen: Dann ist die Homiletik in der Tat ohne Amt. Dann mag sie
sich, eingeschiichtert durch die Hohepriester der Verkiindigungs-Theologie, auch in Zukunft
damit begnugen, tber das Wesen des Kanzel-Kerygmas zu meditieren und dabei nicht nur den
Prediger und die Gemeinde, sondern am Ende auch die Predigt aus dem Blick zu verlieren.

»Denn er redet gewaltig und nicht wie die Theologen<: Die Gefahr ist groR, dal} die jesuani-
sche Rede in unseren Kirchen verstummt. Das Verlangen der Kerygma-Apologeten, die Kan-
zel zum Grab der menschlichen Rede zu machen, wird, sofern man es befolgt, sehr bald zu ei-
nem ganz anderen Requiem flihren: zur Totenmesse flr das Wort Gottes ... und um das zu
verhindern, gibt es nur eins: Den Aufstand der Praxis. Die Revolte von Pfarrern, die — mit
Nachdruck darauf verweisend, da3 gerade »Verkindiger< vom Schlage Luthers und Barths als
Praktiker ganz anders: »realistisch< und rhetorisch« predigten — die Tatsache verdeutlichen,
dal? die Verachtung der »armseligen Versuche menschlicher Redekunst« identisch ist mit der

Jens - Die christliche Predigt - Manipulation oder Verkiindigung8 18.11.2021



Musealisierung jenes verbum divinum, das — unfahig, sich gleichsam »von selbst« zu bewegen
— nur dann Uberdauert, wenn das verbum humanum es Uber-setzt, weitertragt, umdeutet, von
Situation zu Situation verlebendigt und neu spricht.

Aufstand der Praxis, das heif3t: Es wird gezeigt, daR die Theologie der Verkundigung, wie-
wohl von Predigern fur Prediger entworfen, auf der Kanzel unfruchtbar und folgenlos geblie-
ben ist — und das aus gutem Grund: Uber den ganz Anderen laRt sich nun einmal nicht reden
... €s sei denn mit Hilfe von Tautologien, Gott ist der Andere, weil er der Andere ist, oder in
einer Manier, die, wie die Erfahrung lehrt, schon deshalb ihr Ziel verfehlt, weil sie, hochst di-
rekt vorgehend, den deus absconditus durch Kaskaden von Negativ-Attributen unversehens in
ein alter ego des liberalen Gott-Vaters verwandelt. Da steht das »Wie< auf gegen das »Was,
die »Sprache« gegen das »Dogmac; da werden die Kerygmatiker, den ganz Anderen in patheti-
scher Rede beschworend, zum Opfer ihrer eigenen Ideologie, und es wird sichtbar, dal? man
dem Verborgenen zuallerletzt mit Ausrufungszeichen beikommen kann. Ferne und Familiari-
tat, hier die Unsichtbarkeit, dort die Genre-Beschreibung, die paradoxe Idyllik des Schre-
ckens: Da loscht eins das andere aus. (Der spéte Barth hat dies erkannt und, von »Gottes
Menschlichkeit« redend, als Prediger die Konsequenzen daraus gezogen.)

Aufstand der Praxis, das heil3t: Es wird gezeigt, daR ein Pfarrer, der von Gott sprechen will,
nur eine einzige Artikulationsmdglichkeit hat: jene vermittelte Diktion, die — man mag sie als
yEcho-Sprache« bezeichnen oder als »Verweisende Rede« — Gott indirekt benennt. Wie die
moderne Literatur, den Handlungs-Hohepunkt aussparend, sich auf die Schilderung des »Da-
vor< und des »Danach« beschrankt und das Eigentliche mit Hilfe von objektiven Korrelaten
umschreibt, so spricht verantwortliche christliche Rede in der Form der Andeutung und nicht
in der Weise des Zugriffs von Gott, gibt, die Welt beschreibend, dem Satz »Das Jenseits ist die
Kraft des Diesseits< Evidenz, ignoriert die Kluft zwischen dem sicheren Oben und dem ver-
wirrenden Unten, spirt Gott in der Alltaglichkeit auf, zeigt die Wirklichkeit in einer Manier,
dal3 erkennbar wird, wie sehr sie der Barmherzigkeit Christi bedarf, verfremdet die Realitat
aus der Perspektive der Schrift — pl6tzlich wird deutlich: es gibt keinen Bereich, der nicht von
Grund auf revolutionar werden mite — und riickt so, sehr behutsam, den Bezugsrahmen ins
Blickfeld, in dem Mensch und Gott, Mensch und Mensch einander begegnen ... macht ihn
sichtbar durch den Hinweis auf die Niedrigkeitsgestalt dessen, der, vere deus vere homo, in
seiner Mittler-Rolle Kommunikation verbdiirgt: Interhumanitat und Transzendenz. (Ein Dop-
pel-Aspekt, den die vorschnelle Vergéttlichung Jesu freilich nur allzu haufig verbirgt.)

Aufstand der Praxis, das heif3t: Es wird gezeigt, daB ein Prediger, der von Gott sprechen will,
von der Welt reden muB, von der Lebenswirklichkeit und dem Hier und Heute des Menschen:
Hat Jesus von Nazareth anders geredet? (Die Schriftausleger fragten nach dem Ewigen Leben;
er sprach von Raubern und Wirten. Die Pharisder stirmten den Himmel, und er hielt sich an —
Jericho.)

Aufstand der Praxis, das heif3t: Es wird erwiesen, daR die Sprache von der Welt als die Spra-
che von Gott nur eine weltliche Sprache sein kann — eine Sprache, deren Form weder eine
quantité négligeable noch ein Zufalls-Plus ist, das genausogut wegfallen kénnte, sondern die
Pramisse, die Uber das Verstandnis des Inhalts befindet: der Mythos, der des Logos bedarf,
wenn er geschichtliche Verbindlichkeit gewinnen will. Ohne die »soziable« Rede mit ihrem
sinngebenden: also zeitspezifischen Instrumentarium, ohne Rhetorik und adressatenbezogene
»Manipulation« laft sich weder, im Allgemeinen, ein Bezug zwischen >Kultur< und »Gesell-
schaft« noch, im Besonderen, ein Verhéltnis zwischen »Gebot« und »Gemeinschaft¢, dem
»Wort« und der <Wirklichkeit« realisieren.

Aufstand der Praxis, das heil3t: zu zeigen, dal3 die Predigt, die einmal, als die Kirche der

Jens - Die christliche Predigt - Manipulation oder Verkindigung9 18.11.2021



Markt der Nation war, das Niveau der deutschen Sprache bestimmte, heute den Versuch wa-
gen muf3, in Konkurrenz mit anderen »Mundhdusern<, dem Parlament, dem Fernsehen oder
dem Rundfunk, jenen fir eine Giberzeugende: also wirkungsintentionale Rede unabdingbaren
Rang zurlickzugewinnen, den Nietzsche meinte, als er schrieb: »In Deutschland gab es eigent-
lich nur eine Gattung kunstméafiger Rede ... die von den Kanzeln herab. Der Prediger allein
wuBte, was eine Silbe, ein Wort wiegt, inwiefern ein Satz schlégt, springt, stiirzt, l1auft, aus-
lauft; er allein hatte Gewissen in seinen Ohren.<

Aufstand der Praxis, das heif3t: Eine Tradition christlicher Kanzelrede neu zu inaugurieren, die
— dem Archaisieren so feindlich wie der Anbiederei (»Schaut her, Leute, wie bildzeitungsnah
die Bibel doch ist!<) — die Botschaft von Jesus in einer Weise verdeutlicht, dal? das Evange-
lium weder als »gestrig« (und nichts als gestrig) noch als »heutig« (und nichts als heutig), son-
dern — Nahe und Ferne zugleich! — als Vergangenheit erscheint, der die Kraft innewohnt, die
Gegenwart mitzudeuten. Aufstand der Praxis hei3t mithin: Eine vom Pathos der Prazision be-
stimmte Predigtform durchzusetzen, die, gleich weit entfernt von Prophetie und Referat, die
Erz&hlweise Jesu — diesen ebenso realistischen wie verweisenden: an die Phantasie der Zuho-
rer appellierenden Berichtstil — in unsere Zeit tbertragt. Brecht auf der Kanzel — ein Mann,
der Geschichten erzéhlt, deren SchluRR die Gemeinde in kontroversem Nachgesprach dazuer-
finden mag: So sahe in meinen Augen der ideale, zum Dialog auffordernde Prediger aus. Er
allein ist in der Lage, jenen Predigtstil (a la Bobrowski! Nicht a la Hausmann!) zu entwickeln,
der weder die ernsten Christen in der Kirche bruskiert noch vergessen 1ait, daf3 den dreil3ig
Frommen, die unter der Kanzel das Ihrige wollen, dreiRigtausend gegeniiberstehen, die schon
langst keine Predigt mehr horen, als potentiell Beteiligte jedoch ebenso mitbedacht werden
missen wie die prasente Gemeinde: Nur so wird es — in einem Augenblick, wo das »Mund-
haus< vom Zentrum an die Peripherie gerickt ist — dem Kanzelredner mdglich sein, auch im
geschlossenen Kreis so etwas wie Offentlichkeit herzustellen und im Verschwiegenen zur
Welt hin zu reden.

Aufstand der Praxis, das hei3t mit Paul Tillich zu sagen: >Es gibt kein Wort von Gott, auBRer
dem Wort, das jetzt gesprochen wird.< Aber eben dies heif3t nicht, wie oft behauptet worden
ist, eine Ware namens Gott zu verkaufen. Der Prediger ist weder ein Krdmer noch ein Rekla-
meagent. Er spricht nicht, mit Worten disziplinierend, als Agitator, sondern bezieht, in einem
Akt des Lautdenkens, die Gemeinde in seinen Denkvorgang ein. Er ist also das Gegenteil ei-
nes Propagandisten: Wenn er von Gott spricht, dann in der Frageform. Wenn er lhn nennt,
dann setzt er Seinen Namen in Anfiihrungszeichen. Wenn er die Wirklichkeit beschwort: dann
als eine Realitat, die Gott, der Herr, fragwirdig macht. Unterschieden von allen anderen For-
men der Eloquenz ist die Beredsamkeit des Glaubens, an der Grenze von Gewil3heit und
Zweifel, eine Rhetorik der Frage.

Rede, gehalten auf dem deutschen Pfarrertag, Minchen 1976. Die in dieser Ansprache vorge-
tragenen Uberlegungen sind in erster Linie folgenden Arbeiten verpflichtet:

1. Zum Problem der Homiletik Martin Luthers. Paul Schempp: Luthers Stellung zur Heiligen
Schrift, Minchen 1929; Vilmos Vajta: Die Theologie des Gottesdienstes bei Luther, Gottin-
gen 1952; Ulrich Nembach: Predigt des Evangeliums. Luther als Prediger, Paddagoge und Rhe-
tor, Neukirchen 1972.

2. Zur zeitgenossischen protestantischen Homiletik. Quellenwerke (mit einem Neudruck der
klassischen« Studien von Barth, Thurneysen etc.): Gert Hummel: Aufgabe der Predigt, Darm-
stadt 1971 und, Beispiele von Predigten vorfuhrend, Joachim Konrad: Die evangelische Pre-
digt, Bremen 1963. AufRerdem: Heinrich Ott: Verkiindigung und Existenz, Zurich 1959; ders.:
Dogmatik und Verkindigung, Zurich 1961; Manfred Mezger: Die Sprache der Predigt, in:

Jens - Die christliche Predigt - Manipulation oder Verkindigung10 18.11.2021



Schweizerische Theologische Umschau 29, 1959, S. 106ff.; ders.: Redliche Predigt, in: Zeit
und Geschichte, Dankesgabe an Rudolf Bultmann zum 80. Geburtstag, 1964, S. 423ff.; Gus-
tav Wingren: Die Predigt, 2. Aufl., Gottingen 1959; Wolfgang Trillhaas: Die wirkliche Pre-
digt¢, in: Wahrheit und Glaube, Festschrift fir Emanuel Hirsch zu seinem 75. Geburtstag,
Itzehoe 1963; ders.: Evangelische Predigtlehre, 5. Aufl., Mlinchen 1964; Jirgen Moltmann:
Wort Gottes und Sprache, in: Monatsschrift fur Pastoraltheologie 54, 1965, S. 388ff.; Werner
Jetter: Die Predigt und ihr Text, in: Monatsschrift fir Pastoraltheologie 54, 1965, S. 406ff.;
Hans-Rudolf Muller-Schwele: Homiletik, Bd. 2: Die Lehre von der Verkindigung, Hamburg
1965; Dietrich Rossler: Das Problem der Homiletiks, in: Theologia Practica 1, 1966, S. 14ff.;
Eberhard Jingel: Jesu Wort und Jesu als Wort Gottes., in: Parrhesia, Karl Barth zum 80. Ge-
burtstag, Zirich 1966; Hans Dieter Bastian: Verfremdung und Verkiindigung, Miinchen 1967;
Ernst Lange in Verbindung mit Peter Krusche und Dietrich Réssler: Zur Theorie und Praxis
der Predigt-Arbeit, in: Predigtstudien, Beiheft I, Stuttgart-Berlin 1968; Friedrich Wintzen: Die
Homiletik seit Schleiermacher bis in die Anfange der dialektischen Theologie in Grundziigen,
Gottingen 1969; Christian Moller: Von der Predigt zum Text, Minchen 1971. (Im Literatur-
verzeichnis die homiletischen >Grund-Texte« von Barth und Bultmann, die, als >Primérlitera-
tur¢, hier ebensowenig aufgefiihrt werden wie jene Studien auf dem Gebiet der systematischen
Theologie, die, wie z. B. Gerhard Ebelings Arbeiten iber Wort und Glaubes, »Gott und
Wortg, das Feld der Homiletik nur angrenzungsweise bertihren. Wieviel ich hier und anderswo
gelernt habe, bei Herbert Braun und Helmut Gollwitzer allen voran, wird dem Fachmann
leicht ersichtlich sein.) Rudolf Bohren: Predigtlehre, Miinchen 1971; ders.: Predigt und Ge-
meinde, Zirich-Stuttgart 1963; ders.: Zur Definition der Predigt, in: Theologie zwischen Ges-
tern und Morgen, Interpretationen und Anfragen zum Werk Karl Barths.

3. Zur zeitgendssischen katholischen Homiletik. Otto Semmelroth 5.1.: Wirkendes Wort, Zur
Theologie der Verkundigung, Frankfurt/Main 1961; Franz Sobotta: Die Heilswirksamkeit der
Predigt in der theologischen Diskussion der Gegenwart, Trier 1968; Heinrich Jacob: Theolo-
gie der Predigt. Zur Deutung der Wortverkiindigung durch die neuere katholische Theologie,
Essen 1968; Gunter Biemer: Die Fremdsprache der Predigt, Kommunikationsbarrieren der re-
ligiosen Mitteilung, Dusseldorf 1971; Karl Hermann Schelkle: Von der Predigt zur Predigt, in:
Theologie im Wandel, Miinchen-Freiburg/Br. 1967.

4. Zum Problem Rhetorik und Homiletik. Pie Duploye: Rhetorik und Gotteswort, Dusseldorf
1957; Manfred Josuttis (Hrsg.): Beitréage zu einer Rundfunkhomiletik, Minchen 1967; ders.:
Homiletik und Rhetorik, in: Monatsschrift fir Pastoraltheologie 57, 1968, S. 511ff. ; ders.:
Verkindigung als kommunikatives und kreatorisches Geschehen, in: Evangelische Theologie
32,1972, S. 3ff.; Gotz Harbsmeier: Von Barth zu Bastian, in: Schule und Kirche vor den Auf-
gaben der Erziehung, Hamburg 1968; Hans-Eckehard Bahr: Verkundigung als Information,
Hamburg 1968; Gert Otto: Thesen zur Problematik der Predigt in der Gegenwart, in: P. Cor-
nehl und H.-E. Bahr: Gottesdienst und Offentlichkeit, Hamburg 1970, S. 34ff.; ders.: Zum
Thema: Predigt, Kommunikation und Rhetorik, in: Neues Testament und christliche Existenz,
Festschrift flir Herbert Braun, Tubingen, S. 323ff; ders.: Predigt als Rede. Auf dem Weg zu
einer neuen Homiletik, in: Theologia Practica 11, 1976, S. 82ff.; Hans-Georg Wiedemann:
Zur rhetorischen Gestaltung der Predigt, in: Evangelische Theologie 32, 1972, S. 38ff.; Wolf-
gang Grunberg: Homiletik und Rhetorik, Gutersloh 1973. (Mit ausfihrlichem Literaturver-
zeichnis: éltere Arbeiten zum Thema — Theremin! — und Spezialstudien, wie W. Firsts Unter-
suchungen der Barthschen Homiletik berlicksichtigend, die bei der VVorbereitung der vorlie-
genden Rede eingesehen worden sind. Ebenfalls konnte das im Umbruch vorliegende Buch
von Gert Otto: Predigt als Rede, Stuttgart 1977, noch benutzt werden: die wichtigste Arbeit,
Resultat jahrelanger Bemiihungen am Grenzrain von Poesie und Theologie.

Quelle: Walter Jens, Republikanische Reden, Miunchen: Kindler, 1976, S. .11-29.

Jens - Die christliche Predigt - Manipulation oder Verkindigungl1 18.11.2021



