Evangelische Mission
Von Georg Friedrich Vicedom

1. Mission, von missio = Sendung, ist die Verkiindigung des Wortes Gottes unter Nichtchris-
ten zum Zwecke der ,,Pflanzung der Kirche* (G. Warneck) oder ,,Griindung der Jiingerschaft
Jesu“ (J. Richter). Zugleich kann damit die austibende Gesellschaft oder die Missionarsge-
meinschaft auf dem Feld bezeichnet werden. Auf dem Kontinent wird unter M. die Heiden-M.
oder die AuRere M. im Gegensatz zur Inneren M., in den USA aber die M. als umfassende Ta-
tigkeit verstanden, wobei geographisch geschieden wird. Mit Home-M. bezeichnet man die
Arbeit der Kirchen innerhalb, mit Foreign M. die auBerhalb der Landesgrenzen, welche zur
Mehrung der Kirche geschieht. Es spielt dabei keine Rolle, ob das Missionsobjekt Heiden o-
der Kirchenentfremdete sind. Neben der Heiden-M. spricht man von Juden- und Mohamme-
daner-M. Zur M. gehdren die Ausbildung und Aussendung von Missionsarbeitern, ihr Unter-
halt und ihre Altersversorgung, die Missionstatigkeit und die Leitung der Gewonnenen, sowie
die Missionspflege in der Heimatgemeinde. Die Begrundung der M., die Auswertung der Er-
fahrung und die tragenden Richtlinien werden von der Missionswissenschaft erarbeitet.

2. Die ev. M. mufite sich in den letzten vier Jh.en ihre Berechtigung im kirchl. und staatlichen
Raum erkédmpfen. Die Begriindung der M. stand darum bis J. Richter (gest. 1940) unter dem
Zeichen der Apologie. G. Warneck (gest. 1910) hat z.B. das Recht zur M. in einem ltickenlo-
sen Schriftbeweis gesucht und sie sekundar mit der christl. Kulturaufgabe und der sozialen
Hebung der Volker begriindet. Heute redet man nicht mehr vom Recht zur M., sondern von
der Vollmacht der Kirche und ihrer Pflicht zur M. Sie ist einerseits in dem Erbarmen Gottes
mit den verlorenen, gottfliichtigen Menschen begriindet und damit in der Rechtfertigung des
Silinders, andererseits in dem Herrschaftsanspruch Gottes tber alle Menschen, der in der Aus-
einandersetzung des Herrschaftsbereiches Christi mit dem Reich der Dd&monen seinen Aus-
druck findet. Beides wird deutlich in der Missio Dei, die mit der Erwéhlung Israels anhebt, in
der Sendung und in der Heilstat Jesu Christi ihren H6hepunkt findet und von da auf dessen
Gemeinde Ubergeht. Die ganze Tendenz der HI. Schrift ist darum M. (J. C. Hoekendijk, J.
Blauw). Der Missionsbefehl ist nur Zusammenfassung dieses Anliegens. Jesus Christus will in
der Zeit zwischen Himmelfahrt und Parusie die M. durch seine Gemeinde zur Rettung der
Menschen fortsetzen (O. Cullmann). Damit erhalt die M. eine eschatologische Funktion (Mt
24,14). Sie ist vom Wesen der Kirche umschlossen, ist deren Grundfunktion. Ohne M. kann
eine Kirche nicht Kirche Jesu Christi sein. Sie wird dadurch zum Gradmesser des Glaubensle-
bens einer Kirche, ob sie der Uberzeugung lebt, daR es ohne Jesus kein Heil fiir die Menschen
gibt (Apg 4,12). Die M. beschrankt sich aber nicht auf die Verkiindigung, denn das in Jesus
gegebene Heil findet in dem durch ihn begriindeten neuen Leben Ausdruck, und damit ist die
Notwendigkeit der Gemeindegrindung und -fiihrung gegeben.

3. Mit dieser Missionstheologie fallen alle Missionsmotive als sekundér dahin. Sie haben in
der heutigen Zeit auch keine tragende Kraft mehr. Im ausgehenden Kolonialzeitalter ist das in
der Corpus-christianum-Ideologie begriindete koloniale Motiv nicht mehr anwendbar. Unter
dem Sé&kularismus und unter dem Angriff der Weltreligionen auf die Christenheit kann man
nicht mehr aus Mitleid mit den armen Heiden M. treiben, wie es die Pietisten taten. Bei dem
Sendungsbewul3tsein der Religionen ist Christus nicht mehr die Erfillung, wie die Religions-
wissenschaft meinte. Dem Nationalismus der jungen Vélker gegendiber ist es geradezu gefahr-
lich, von der Ausbreitung der christl. Kultur zu reden. Die Christen sind nicht mehr die beati
possidentes. Damit ist die M. wieder ein Werk des Glaubens geworden, die Gemeinde aber
die Einbruchstelle des HI. Geistes in der Menschenwelt (W. Freytag).

Vicedom - Evangelische Mission (EKL) 1 21.10.2021



4. Eng verbunden mit der Begriindung der M. ist das Missionsziel. Dieses bestand fur Ziegen-
balg darin, durch die Taufe Gemeinden zu griinden, auch wenn diese sich keine Organisation
in der Kirche schufen. Zinzendorf dagegen wollte bewult durch seine ,,Streiter” nur die vom
HI. Geist VVorbereiteten fiir das Reich gewinnen. Der Pietismus wandte sich ebenfalls an den
einzelnen und erschopfte sich in der Pflege der durch die Taufe Gewonnenen. Der bedeu-
tendste Vertreter wurde Fr. Fabri (gest. 1891), welcher lehrte, dal3 die Zeit der Heiden noch
nicht gekommen sei, die Gemeinde wirde darum eine Minderheit sein. Die entscheidende
Wendung brachte G. Warneck, der auf Grund der Schrift das Missionsziel als die Gewinnung
und Christianisierung der V6lker bestimmte und die Grindung von Volkskirchen als Notwen-
digkeit hinstellte. Beides sollte unter maglichster Schonung des

Volkstums und der Eigenart der VVolker geschehen, so daR einheimische Kirchen entstehen
konnten. Ihm zur Seite trat M. K&hler (gest. 1912), der wohl nicht den ,,Ethnopathos* (Hoe-
ckendijk) G. Warnecks unterstiitzte, aber flr die praktische Arbeit wesentliche Grundsétze
gab. Wer das Evangelium verkundigt, um eigene Kirchen entstehen zu lassen, treibt M.; wer
das Evangelium verkindigt, um zugleich das eigene Kirchentum zu vermitteln, treibt Propa-
ganda. Vor dem letzteren suchte sich die dt. ev. M. zu hiten. Diese Zielsetzung, deren letzte
Vertreter H. Frick (gest. 1952) und S. Knak (gest. 1955) waren, beherrschte bis 1939 mehr o-
der weniger die kontinentale M. Sie fand in der Praxis in B. Gutmann und Chr. Keylier ihre
bedeutendsten Vertreter. Diese Missionstheologie wird heute von den Hollandern unter Fiih-
rung von Hoekendijk und von den Schweizern (J. Durr) leidenschaftlich bekampft. Sie weisen
nach, daf sich Kirche und Volk nie decken durfen und daB die Kirche um ihres Apostolats
und Dienstes willen immer nur Kirche im Volk sein soll. Die Kirche ist ihrem Wesen nach
Restgemeinde, die nur im Abstand zum Volk die Herrschaft Gottes verkiindigen kann. Dane-
ben finden wir seit dem ausgehenden 18. Jh. Die angelséchsische Linie, welche in einer Ver-
bindung des Menschenbildes des Rationalismus mit der religidsen Begeisterung des Pietismus
die Einzelbekehrung erstrebt, Gemeinden im Volk griindet, aber daneben einen starken Chris-
tianisierungsprozel der Volker entfaltet und dabei versucht, durch Vermittlung des westlichen
Normchristentums die Menschen zu formen. Mittel dazu sind vor allem die education und die
Verwirklichung des Reiches Gottes durch das social gospel, sowie die Ausbreitung der Zivili-
sation, um den Menschen Anteil an der great society zu geben, d.h. sie als wiirdige Glieder
der ,,zivilisierten® Menschheitsfamilie einzuordnen. Thr bedeutendster Vertreter wurde D. Fle-
ming. Damit ist durch die Uberlegenheit der Missionsaktivitat in den Staaten die M. aus dem
Stadium der ,,Volkerpddagogie* und Volkschristianisierung herausgetreten und zu einer Welt-
padagogie und Menschheitschristianisierung geworden. Die Grindung von Kirchen ist wohl
das Ziel geblieben, sie erscheint aber im Rahmen dieser Konzeption nur als ein Nebenergeb-
nis. Zugleich wurde aber durch H. Venn (gest. 1873) und R. Anderson (gest. 1880) die Bedeu-
tung der Selbstandigkeit der Kirchen erkannt. Sie haben durch ihr schlagwortartiges Pro-
gramm, daf eine junge Kirche self-supporting, self-governing und self-propagating sein ms-
se, wohl keinen tiefen EinfluB auf die M. ausgeubt, aber den jungen Kirchen ein Ziel gezeigt,
das vor allem in den letzten Jahrzehnten das Verhaltnis von junger Kirche und M. bestimmte.

5. Da die Reformatoren durch die damalige Verteilung der Welt keine Gelegenheit zur M. hat-
ten, konnten sie, vor allem Luther, nur allgemeine Richtlinien fiir die Heiden-M. geben. Als
die Mdoglichkeit der M. durch den Kolonialbesitz ev. Mé&chte gegeben war, wehrte sich die Or-
thodoxie dagegen. Darum wurden in der ev. Christenheit nie glltige Aussagen dariiber ge-
macht, wer die eigentliche sendende Instanz sei. Die Danisch-Hallesche Mission entstand un-
ter dem Landesherrn in Verbindung mit einer tragenden Gemeinde in Deutschland. Die Bri-
dergemeine trieb als Kirche M. Ihr Vorbild wurde aber in dem erwachenden Missionsleben
des 19. Jh.s nicht ibernommen. Die Erweckten griffen auf die Anregungen J. V. Welzz’ (gest.
1668) zuriick, der die Griindung einer besonderen Gesellschaft zur Ausbreitung des Evangeli-

Vicedom - Evangelische Mission (EKL) 2 21.10.2021



ums vorschlug. Das vereinsfreudige 19. Jh. Forderte die Entstehung von Missionsgesellschaf-
ten, die von den flihrenden Missionstheologen bis K. Hartenstein (gest. 1952) als die der M.
adaquate Lebensform gerechtfertigt wurden. Die Missionsgesellschaft steht heute in dem Ne-
beneinander von Kirche und M. zu den oben ausgefiihrten theol. Erkenntnissen im Wider-
spruch, Darum wurde z.B. in Holland ein Teil der Gesellschaften aufgeltst und die Arbeit von
der Kirche tibernommen. Auch in Deutschland versucht man die Problematik durch eine An-
naherung von Kirche und M. zu lIdsen. Anders gestaltete sich die Organisation der M. in den
Freikirchen, vor allem in den USA. Diese treiben als Kirche M. und haben sich infolgedessen
nur eine Missionsbehdrde geschaffen. Auch hier lebt die M. nicht von Kkirchl. Etatsmitteln,
sondern von der freiwilligen Opferkraft der Gemeinden. Leider wurde die Form der Missions-
gesellschaft auch den jungen Kirchen vermittelt, anstatt diese als Ganzes fiir die Ausbreitung
des Evangeliums zu erziehen.

Da die Gesellschaften private Unternehmen sind, bildeten sie auch meist ihre Arbeitskrafte in
eigenen Missionshdusern oder Missionsseminaren aus und Gibernahmen ihre Gesamtversor-
gung, was bei dem zunehmenden Alter der Gesellschaften und bei dem Wachstum ihrer Ar-
beit allm&hlich die Durchfuhrung der eigentlichen Missionsarbeit sehr hemmen mufte. Die
Schwierigkeiten wurden dadurch gemildert, daf? die dt. Gesellschaften meist auf Lebenszeit
aussandten, wahrend sich in der angelséchsischen Welt der Missionsarbeiter meist nur fiir eine
bestimmte Zeit verpflichtet. Heute werden in steigendem Mafe Theologen ausgesandt, die
wie in den Freikirchen nach Rickkehr vom Feld in den Dienst und in die Versorgung ihrer
Kirchen UGbergehen.

6. Die Missionsmethode der ev. M. war je nach Gesellschaft, nationaler Zugehdérigkeit und
theol. Haltung verschieden. Als gemeinsamer Nenner 188t sich feststellen, daB alle Missionen
in der Verklindigung des Wortes Gottes das grundlegende Missionsmittel sahen. Die Ver-
schiedenheit wird jedoch bereits an der Art der Verkiindigung deutlich. Wahrend die konti-
nentalen Missionen im Studium der Sprache, des Volkstums und der Religion des Missions-
gebietes eine wesentliche VVoraussetzung fiir eine angewandte, wirksame Verkindigung er-
kannten, haben viele angelséchsische und die vom evangelistischen Drang erfullten Missionen
die Verkindigung in der Regierungssprache, vor allem in Englisch mit oder ohne Dolmet-
scher durchgefuhrt. Die Frage der praktischen Ankniipfung ist darum bis heute ein ungeldstes
Problem geblieben. Wahrend die ersteren liebevoll auf das Volkstum eingehen und die heidni-
sche Religion als einen zu Gberwindenden Gegner ernst nehmen, sehen letztere in ihnen keine
allzugrofRen Hindernisse. Da die M. eine Tatigkeit von Person zu Person ist, ist die Anknip-
fung die Frage nach der personlichen Eignung des Missionars. Kann er so zu dem Volk herab-
steigen, daR er das Evangelium unter den Lebensbedingungen des Volkes vorlebt, oder muf3
er versuchen, seine Horer zu sich emporzuziehen? Beides wurde vor allem dort sehr er-
schwert, wo durch die brennende Rassenfrage der Missionar auf beide Rassen Riicksicht neh-
men mulite. Verschieden war die Methode auch in der Erreichung des Missionszieles. Die ei-
nen Missionen versuchen sie in einer hingehenden Geduldsarbeit unter starker Betonung der
Sakramente, welche einerseits den schérfsten Bruch mit dem Heidentum deutlich machen und
andererseits die Quelle echten Gemeinschaftslebens sind; die andern, vor allem der evangelis-
tische Typ der Glaubens-M., wollen das Evangelium so schnell wie moglich allen Menschen
bringen und legen darum den Nachdruck auf ,,Evangelium®, Bibelverbreitung und Schriften-
M. Bekehrung ist wohl ein heiBbegehrtes Ziel, aber nicht das Ergebnis einer sich selbst be-
schrankenden Arbeit. Im Grunde genommen treibt dieser Typ auch Christianisierung, nur mit
anderen Mitteln. Der erste Typ ist ganz auf Kirche hin angelegt, der zweite vertritt das indivi-
duelle Christentum und damit die kongregationalistische Gemeindeform. Die meisten Missio-
nen erstreben die Einzelbekehrung, andere erkannten, daf3 bei den Nichtchristen Religion Ge-
meinschaftssache ist, aus der sich der einzelne nicht I6sen kann, ohne schwerwiegende soziale
Folgen tragen zu mussen. Sie erstrebten darum die Gruppenbekehrung, ohne daR dabei in den

Vicedom - Evangelische Mission (EKL) 3 21.10.2021



Gemeinden auf soziologische Zusammenhange Ricksicht genommen wurde (Massenbewe-
gung). Die bedeutendsten Vertreter der letzteren sind B. Gutmann und Ch. KeyRer. Verschie-
den war auch die Stellung der M. zur sozialen Struktur des Heidentums. Wahrend D. Graul
(gest. 1864) eine schonende Behandlung der Kaste empfahl, sahen nahezu alle Missionen in
ihrer Zerschlagung den einzigen Weg. In vielen Gebieten konnte der Ahnendienst tiberwun-
den, die Monogamie zur Regel in der Gemeinde gemacht werden, wéhrend in Ostafrika Poly-
gamie und Initiation noch ungeldste Probleme sind. Viele Missionen versuchten durch Anle-
gung christl. Siedlungen die Gewonnenen den Versuchungen des Heidentums zu entziehen,
andere haben die Christen als missionarischen Faktor in der heidnischen Umgebung belassen.
Die meisten Missionen beschrénkten sich auf die eigentlichen Missionsmittel, andere haben
modernste Mittel wie Presse, Rundfunk, Film, die sog. visual aids zur Beeinflussung der Of-
fentlichkeit verwendet. Da die Zeit der Pioniermission heute vorbei ist, sind nahezu alle ge-
nannten Probleme nicht mehr Fragen der M., sondern der jungen Kirchen.

7. Ganz verschieden war auch die Beniitzung der sekundéaren Missionsmittel. Wahrend die
kontinentalen Missionen die Schularbeit, Arztliche M., Frauen-M., Industrie- und Landwirt-
schafts-M. (Ruralmission) den missionarischen und gemeindlichen Bedurfnissen anglichen,
wurden sie bei angelséchsischen Missionen in der Tendenz der Ausbreitung christl. Kultur
und der Verchristlichung der Welt zu Missionsmitteln ersten Ranges, fuhrten zur Instituts-M.
und verdrangten in ihrer Tendenz der Verselbstdndigung oft den eigentlichen Missionsdienst.

8. Die Entstehung selbstandiger einheimischer Kirchen (Junge Kirchen) ist mit dem Wesen
des Evangeliums und der Gemeinde gegeben. Frither war das Verhaltnis der M. zur jungen
Kirche durch die Mutter-Tochterbeziehungen bestimmt. VVor allem G. Warneck dachte hier
ganz padagogisch, so daB die junge Kirche erst das Maturitatszeugnis von der M. erhalten
muBte, bevor sie selbstandig werden konnte. So wurde das Ziel der selbstandigen Kirche viel
zu spat ins Auge gefat. Durch den aufkommenden -Nationalismus, durch den Vertrauensver-
lust der weifl3en Rasse und durch die wachsende Eigengesetzlichkeit der jungen Kirche kam es
seit dem ersten Weltkrieg kontinuierlich zur Griindung autonomer einheimischer Kirchen und
damit zur Spannung zwischen M. und junger Kirche. Das Verhéltnis wurde so geordnet, daf3
man sich auf der Weltmissionskonferenz in Whitby 1947 auf die Formel partnership in obe-
dience und damit auf eine briderliche Zusammenarbeit im Gehorsam gegen den Missionsbe-
fehl einigte. Durch die Verhaltnisse bestimmt, bahnt sich aber immer mehr die Integrierung
der M. in die jungen Kirchen an, so dal} der Gegensatz von M. und Kirche in einer echten
Bruderschaft aufgehoben ist. In dieser zeigt es sich, dal3 der Missionsdienst mit der Taufe
nicht zu Ende ist. Die jungen Kirchen sind nicht nur finanziell schwach, sie sind Minderheits-
kirchen, die in der wachsenden Auseinandersetzung mit den anderen Religionen dringend den
Beistand der M. und damit der alten Kirchen brauchen. Wéhrend in Afrika und in der Stdsee
der Missionar sich noch an der eigentlichen Missionsarbeit beteiligen kann, ist es in den asia-
tischen Gebieten so geworden, dal? die Missionsarbeiter zu Spezialdiensten, vor allem zur
Ausbildung der Fihrerschaft angefordert werden.

Anders geworden ist die M. auch durch den leidenschaftlichen Willen zur Okumene in den
jungen Kirchen. Um der Einheit der Kirche willen haben sich Missionen eines bestimmten
Raumes zusammengeschlossen. So verschwindet die Eigenstandigkeit der einzelnen Missio-
nen immer mehr. Dieser Zug wird gefordert durch die 6kumenischen Organisationen der M.
Der Internationale Missionsrat steht mit den lokalen Missions- oder Christenraten in engster
Verbindung. Die Kommission fiir Welt-M. des Luth. Weltbundes nimmt sich in besonderer
Weise der luth. M. an. So kommt es zum besten der jungen Kirche zu einem gemeinsamen
Durchdenken der Probleme und zur gemeinsamen Ausrichtung der Arbeit.

Lit.: J. Blauw: Goden en Mensen, 1950 — O. Cullmann: Christus u. d. Zeit, 1946 — J. D{rr:

Vicedom - Evangelische Mission (EKL) 4 21.10.2021



Sendende u. werdende Kirche in d. Missionstheologie G. Warnecks, 1947 — W. Freytag: Die
junge Christenheit im Umbruch d. Ostens, 1938 — Ders.: Der groRRe Auftrag, 1948 — Ders.:
M. zwischen Gestern u. Morgen, 1952 — D. Fleming: Whither bound in Missions, 1925 —
H. Frick: Vom Pietismus zum Volkskirchentum, in: NAMZ 1924 — N. Goodall: Missions un-
der the cross, 1953 — B. Gutmann: Gemeindeaufbau aus d. Evangelium, 1925 — J. C. Hoe-
kendijk: Kerk en Volk in de duitse Zendingswetenshap, o. J. — Ch. KeyRer: Eine Papuage-
meinde, 1950 — K. S. Latourette: Gesch. d. Ausbreitung d. Christentums, 1956 — D. A.
McGavran: The Bridges of God, 1955 — M. Schlunk: Das Wunder d. Kirche unter d. Volkern
d. Erde, 1939 — Ders.: Botschafter an Christi Statt, 1932 — Ders.: Die Welt-M. d. Kirche
Christi, 1951 — H. W. Schomerus: Missionswissenschaft, 1935 — G. Warneck: Ev. Missi-
onslehre, 1892 — J. Warneck: Paulus im Lichte d. heutigen Heiden-M., 1922 — G. F. Vice-
dom: Die Rechtfertigung als gestaltende Kraft d. M., 1952.

EKL2, Bd. 2 (1962), Sp. 1355-1361.

Vicedom - Evangelische Mission (EKL) 5 21.10.2021



