Zweite Predigt iiber die ethischen Probleme und die Ehrfurcht vor dem Le-
ben (Romer 14,7)!

Von Albert Schweitzer

Sonntag, den 23. Februar 1919
Morgenpredigt zu St. Nicolai

Rom. 14,7: Denn unser keiner lebt sich selber, und keiner stirbt sich selber.

Die Probleme der Sittlichkeit sollten uns, so sagte ich euch vergangenen Sonntag, in unsern
nichsten Andachten beschéftigen.

Im Anschluf} an die Frage nach dem grof3ten Gebot des alten Testamentes, die Jesus dem fra-
genden Schriftgelehrten beantwortet, indem er ihm zwei Gebote — das Gebot der Liebe zu
Gott und das Gebot der Liebe zum Néchsten — zusammenstellt, warfen wir die Frage nach
dem Wesen des Sittlichen, nach dem letzten Grundprinzip der Moralitit auf. Wir wollten uns
nicht bei dem hergebrachten Bescheide, dal3 das Wesen des Sittlichen in der Liebe bestehe,
begniigen, sondern gingen weiter und fragten: Was ist denn die Liebe? Was ist die Liebe zu
Gott, die uns zwingt, gegen die Menschen gut zu sein? Was ist die Liebe gegen den Néichsten?
— Und wir befragten nicht nur das Herz, sondern auch die Vernunft {iber das Sittliche, weil wir
die Schwiche unserer Zeit darin sehen, daf3 es ihr an einer verniinftigen, durch keine Vorur-
teile und durch keine Leidenschaften zu zerstérenden Sittlichkeit fehlte und weil wir iiber-
haupt nicht annehmen kdnnen, da3 Vernunft und Herz so ohne Bemiihen nebeneinander her-
gehen. Das wahre Herz iiberlegt, und die wahre Vernunft empfindet. Wir fanden, daB beide,
Herz und Vernunft, darin tibereinstimmen, daf} das Gute im letzten Grunde in der elementaren
Ehrfurcht vor dem Ritselhaften, das wir Leben nennen, besteht, in der Ehrfurcht vor allen sei-
nen Erscheinungen, den kleinsten wie den groBten besteht. Gut ist: Leben erhalten und for-
dern; schlecht ist: Leben hemmen und zerstoren. Sittlich sind wir, wenn wir aus unserm Ei-
gensinn heraustreten, die Fremdheit den anderen Wesen gegeniiber ablegen und alles, was
sich von ihrem Erleben um uns abspielt, miterleben und miterleiden. In dieser Eigenschaft erst
sind wir wahrhaft Menschen; in ihr besitzen wir eine eigene, unverlierbare, fort und fort ent-
wickelbare, sich orientierende Sittlichkeit.

Diese allgemeinen Ausdriicke «Ehrfurcht vor dem Leben», «Aufgeben des Fremdseinsy,
«Drang nach Erhaltung des Lebens» um uns herum, klingen kalt und niichtern. Aber wenn es
auch unscheinbare Worte sind, konnen sie doch reich sein. Das Samenkorn ist auch unschein-
bar und doch tragt es das Gebilde, das aus ihm herauswéchst, in sich. So liegt in diesen un-
scheinbaren Worten die Grundanschauung beschlossen, aus der sich die ganze Sittlichkeit ent-
wickelt, ob dies den einzelnen bewuft ist oder nicht. Voraussetzung der Sittlichkeit ist also,
daB wir alles, was nicht nur die Menschen, sondern iiberhaupt alle Wesen um uns herum erle-
ben, miterleben und dadurch gezwungen werden, alles, was wir zur Erhaltung und Férderung
des Lebens tun konnen, zu tun.

Der grof3e Feind der Sittlichkeit ist die Abstumpfung. Als Kinder hatten wir, soweit unser

Verstindnis fiir die Dinge ging, eine elementare Fahigkeit des Mitleidens. Aber diese Fahig-
keit ist mit den Jahren und mit dem zunehmenden Verstdndnis nicht gewachsen. Sie war uns
etwas Unbequemes, Verwirrendes. Wir sahen so viele Menschen, die sie nicht mehr besal3en.

! Uber die Ehrfurcht vor dem Leben hatte Albert Schweitzer am 16. und 23. Februar 1919 in zwei Morgenpre-
digten in der Kirche zu St. Nicolai in Straburg erstmals 6ffentlich gesprochen. Sie enthalten Grundgedanken,

die er spiter in seinem Werk Kultur und Ethik (1923) und in anderen Schriften entfaltet hat.
Schweitzer - Die Ehrfurcht vor dem Leben. Predigt iiber Romer 14,7
(1919) 1 10.10.2021



Dann dréngten auch wir die Empfindsamkeit zuriick, um zu werden wie die anderen, um nicht
anders zu sein als sie und weil wir uns nicht Rat wuflten. So werden die vielen Menschen wie
Hauser, bei denen sich ein Laden nach dem andern schlief3t und die dann kalt und fremd in die
Stral3e hineinschauen.

Gut bleiben heiit wach bleiben! Wir gleichen alle dem Menschen, der drauf3en in der Kéilte
und im Schnee geht. Wehe ihm, wenn er sich hinsetzt, um der Ermattung nachzugeben und zu
schlafen: Er wird nicht mehrerwachen. So erstirbt der sittliche Mensch in uns, wenn wir miide
werden, was die andern Wesen um uns herum erleben, mitzuerleben, mit ihnen zu leiden.
Wehe uns, wenn unsere Empfindsamkeit sich abstumpft: Unser Gewissen im weitesten Sinne,
das heifit das BewuBtsein von dem, was wir sollen, geht damit zugrunde.

Die Ehrfurcht vor dem Leben und das Miterleben des andern Lebens ist das grof3e Ereignis fiir
die Welt. Die Natur kennt keine Ehrfurcht vor dem Leben. Sie bringt tausendféltig Leben her-
vor in der sinnvollsten Weise und zerstort es tausendfiltig in der sinnlosesten Weise. Durch
alle Stufen des Lebens hindurch bis in die Sphire des Menschen hinan ist furchtbare Unwis-
senheit liber die Wesen ausgegossen. Sie haben nur den Willen zum Leben, aber nicht die Fa-
higkeit des Miterlebens, was in andern Wesen vorgeht; sie leiden, aber sie konnen nicht mit-
leiden. Der groe Wille zum Leben, der die Natur erhilt, ist in ratselhafter Selbstentzweiung
mit sich selbst. Die Wesen leben auf Kosten des Lebens anderer Wesen. Die Natur 1468t sie die
furchtbarsten Grausamkeiten begehen. Sie leitet Insekten durch Instinkt an, mir ihrem Stachel
Insekten anzubohren und ihre Eier in sie hineinzulegen, da3 das, was sich aus dem Ei entwi-
ckelt, von der Raupe leben und sie damit zu Tode quélen soll. Sie leitet die Ameisen an, sich
zusammenzutun und ein armes kleines Wesen anzufallen, um es zu Tode zu hetzen. Schaue
der Spinne zu! Wie grauenvoll ist das Handwerk, das sie die Natur gelehrt!

Die Natur ist schon und groBartig, von auen betrachtet, aber in ihrem Buch zu lesen, ist
schaurig. Und ihre Grausamkeit ist so sinnlos! Das kostbarste Leben wird dem niedersten ge-
opfert. Einmal atmet ein Kind Tuberkelbazillen ein. Es wichst heran, gedeiht, aber Leiden
und frither Tod sitzen in ihm, weil diese niedersten Wesen sich in seinen edelsten Organen
vermehren. Wie oft packte mich in Afrika das Entsetzen, wenn ich das Blut eines Schlatkran-
ken untersuchte. Warum safl der Mann mit leidenverzerrtem Gesicht da und stéhnte: Oh, mein
Kopf, mein Kopf! Warum mufite er Nachte hindurch weinen und elend sterben? Weil da, un-
ter dem Mikroskop, feine, kleine, blasse Korperchen zehn bis vierzehn tausendstel Millimeter
lang vorhanden waren — oh nicht viele, oft nur ganz wenige, so dal man zuweilen Stunden su-
chen mufite, um nur eines zu entdecken!

So steht auch durch die ritselhafte Entzweiung in dem Willen zum Leben Leben gegen Leben
und schafft dem andern Leiden und Tod, schuldlos schuldig. Die Natur lehrt grausigen Egois-
mus, nur dadurch auf kurze Zeit unterbrochen, daf} sie in die Wesen den Trieb gelegt hat, dem
Leben, das von ihnen abstammt, so lange es ihrer bedarf, Liebe und Helfen entgegenzubrin-
gen. Aber dall das Tier seine Jungen mit Selbstaufopferung bis zum Tode liebt, also hier mit-
fiihlen kann, macht es nur noch schrecklicher, da3 ihm das Mitleiden fiir die Wesen, die nicht
in dieser Weise mit ihm zusammengehdren, versagt ist.

Die Welt, dem unwissenden Egoismus iiberantwortet, ist wie ein Tal, das im Finstern liegt;
nur oben auf den Hohen liegt Helligkeit. Alle miissen in dem Dunkel leben, nur eines darf
hinaus, das Licht schauen: Das hochste, der Mensch. Er darf zur Erkenntnis der Ehrfurcht vor
dem Leben gelangen, er darf zu der Erkenntnis des Miterlebens und Mitleidens gelangen, aus
der Unwissenheit heraustreten, in der die iibrige Kreatur schmachtet.

Und diese Erkenntnis ist das gro3e Ereignis in der Entwicklung des Seins. Hier erscheinen die

Schweitzer - Die Ehrfurcht vor dem Leben. Predigt iiber Romer 14,7
(1919) 2 10.10.2021



Wahrheit und das Gute in der Welt; das Licht glanzt iber dem Dunkel; der tiefste Begriff des
Lebens ist erreicht, das Leben, das zugleich Miterleben ist, wo in einer Existenz der Wellen-
schlag der ganzen Welt gefiihlt wird, in einer Existenz das Leben als solches zum BewuBtsein
seiner selbst kommt... das Einzeldasein authort, das Dasein auller uns in das unsrige hereinflu-
tet.

Wir leben in der Welt und die Welt lebt in uns. Um diese Erkenntnis selbst tiirmen sich die
Ritsel. Warum gehen Naturgesetz und Sittengesetz so auseinander? Warum kann unsere Ver-
nunft nicht einfach iibernehmen und fortbilden, was ihr als AuBerung des Lebens in der Natur
entgegentritt, sondern muf3 mit ihrem Erkennen in einen so ungeheuren Gegensatz zu allem,
was sie sieht, kommen? Warum muB sie ganz andere Gesetze in sich entdecken, als die, die
die Welt regieren? Warum muf sie mit der Welt zerfallen, wo sie den Begriff des Guten er-
reicht? Warum miissen wir diesen Widerstreit erleben, ohne Hoffnung, ihn jemals ausgleichen
zu konnen? Warum statt der Harmonie die Zerrissenheit? Und weiter. Gott ist die Kraft, die
alles erhdlt. Warum ist der Gott, der sich in der Natur offenbart, die Verneinung von allem,
was wir als sittlich empfinden, ndmlich zugleich sinnvoll Leben aufbauende und sinnlos Le-
ben zerstorende Kraft? Wie bringen wir Gott, die Naturkraft, in eins mit Gott, dem sittlichen
Willen, dem Gott der Liebe, wie wir ihn uns vorstellen miissen, wenn wir uns zu hoherem
Wissen vom Leben, zur Ehrfurcht vor dem Leben, zum Miterleben und Mitleiden erhoben ha-
ben?

Als wir vor einigen Sonntagen miteinander liber optimistische und pessimistische Weltan-
schauung ins klare zu kommen suchten, sagte ich euch, daf} es ein grofles Ungliick fiir unsere
Menschheit sei, dafl man ihr keine geschlossene, in sich einfach gefiigte Weltanschauung bie-
ten konne, weil das Wissen, je weiter es fortschreitet, uns immer mehr von einer solchen ab-
fithrt. Und dies nicht nur, weil immer deutlicher wird, wie wenig wir eigentlich im Wissen er-
fassen konnen, sondern auch, weil dies Widerspruchsvolle im Sein sich immer tiefer auftut.
Unser Wissen ist Stiickwerk, sagt der Apostel Paulus. Damit ist viel zu wenig gesagt. Noch
schwerer ist, da3 unser Wissen eine Einsicht in unlosbare Gegensétze bedeutet ... alle zuriick-
gehend auf den einen, daB3 das Gesetz, nach dem sich das Geschehen vollzieht, nichts von dem
an sich hat, was wir als sittlich erkennen und empfinden.

Statt unsere Sittlichkeit in einer geschlossenen Weltanschauung und in einem einheitlichen
Gottesbegriff festigen zu konnen, miissen wir sie immer gegen die Widerspriiche aus der
Weltanschauung schiitzen, die wie eine vernichtende Brandung gegen sie heranstromen. Wir
miissen einen Damm auffiihren — und Brandung gegen sie heranstroémen. Wir miissen einen
Damm auffiihren — und wird er halten?

Das andere, was uns die Fahigkeit und den Willen zum Miterleben bedroht, ist die sich immer
wieder aufdringende Uberlegung: Es niitzt ja nichts! Was du tust und kannst, um Leiden zu
verhiiten, um Leiden zu mildern, um Leben zu erhalten, ist ja doch nichts im Vergleich mit
dem, was geschieht auf der Welt, um dich herum, ohne dall du etwas dazu tun kannst. GewiB,
es ist furchtbar, sich vorstellen zu miissen, in wie vielem wir ohnmaéchtig sind, ja, wie viel
Leid wir selbst andern Wesen schaffen, ohne es verhindern zu konnen.

Du gehst auf einem Waldpfad; die Sonne scheint in hellen Flecken durch die Wipfel hindurch;
die Vogel singen; tausend Insekten summen froh in der Luft. Aber dein Weg, ohne dal3 du et-
was dafiir kannst, ist Tod. Da quélt sich eine Ameise, die du zertreten, dort ein Kéferchen, das
du zerquetscht, dort windet sich ein Wurm, iiber den dein Ful gegangen. In das herrliche Lied
vom Leben klingt die Melodie von dem Weh und Tod, die von dir, dem unschuldig Schuldi-
gen kommen, hinein. Und so fiihlst du in allem, was du Gutes tun willst, die furchtbare Ohn-

Schweitzer - Die Ehrfurcht vor dem Leben. Predigt iiber Romer 14,7
(1919) 3 10.10.2021



macht, zu helfen wie du wolltest. Dann kommt die Stimme des Versuchers und sagt dir: Wa-
rum dich denn quélen? Es hilft nichts. Gib es auf, werde gleichgiiltig, werde gedankenlos und
gefiihllos wie die andern.

Noch eine andere Versuchung tritt auf. Mitleiden heiit Leiden. Wer einmal das Weh der Welt
in sich erlebt, der kann nicht mehr gliicklich werden in dem Sinne, wie der Mensch es mochte.
In den Stunden, die ihm Zufriedenheit und Freude bringen, ist er nicht imstande, sich unbe-
fangen dem Behagen hinzugeben, sondern das Weh, das er miterlebt, ist da. Er hat gegenwir-
tig, was er geschaut. Er gedenkt des Armen, den er angetroffen, des Kranken, den er geschaut,
des Menschen, von dessen schwerem Schicksal er gelesen — und Dunkel féllt in die Helligkeit
seiner Freude. Und so fort und fort. In der frohlichen Gesellschaft ist er plotzlich geistesabwe-
send. Und da sagt der Versucher wieder: So kann man nicht leben. Man muf3 absehen konnen
von dem, was um einem vorgeht. Nur keine so grole Empfindsamkeit. Erziehe dich zur not-
wendigen Geflihllosigkeit, leg einen Panzer an, werde gedankenlos wie die andern, wenn du
verniinftig leben willst. Zuletzt kommen wir dann so weit, dal wir uns schimen, das gro3e
Miterleben und das grof3e Mitleiden zu kennen. Wir verheimlichen es voreinander und tun, als
wire es uns etwas Torichtes, so etwas, das man ablegt, wenn man anfangt ein verniinftiger
Mensch zu werden.

Dies sind die drei groen Versuchungen, die uns unversehens die Voraussetzung, aus der das
Gute kommt, zugrunde richten. Seid wachsam gegen sie. Der ersten begegne, indem du dir
sagst, das Mitleiden und Mithelfen ist fiir dich eine innere Notwendigkeit. Alles, was du tun
kannst, wird in Anschauung dessen, was getan werden sollte, immer nur ein Tropfen statt ei-
nes Stromes sein; aber es gibt deinem Leben den einzigen Sinn, den es haben kann und macht
es wertvoll. Wo du bist, soll, so viel an dir ist, Erldsung sein, Erlésung von dem Elend, das
der in sich selbst entzweite Wille zum Leben in die Welt gebracht hat, Erlésung, wie sie nur
der wissende Mensch bringen kann. Das Wenige, das du tun kannst, ist viel — wenn du nur ir-
gendwo Schmerz und Weh und Angst von einem Wesen nimmst, sei es Mensch, sei es irgend
eine Kreatur. Leben erhalten ist das einzige Gliick.

Der andern Versuchung, dall das Miterleben dessen, was um dich vorgeht, Leiden fiir dich ist,
begegne dadurch, da3 du dir bewul3t wirst, dafl mit dem Mitleiden zugleich die Fahigkeit des
Mitfreuens gegeben ist. Mit der Abstumpfung gegen das Mitleiden verlierst du zugleich das
Miterleben des Gliicks der andern. Und so wenig das Gliick ist, das wir in der Welt erschauen,
so ist doch das Miterleben des Gliickes um uns herum mit dem Guten, das wir selbst schaffen
konnen, das einzige Gliick, welches uns das Leben ertrdglich macht. Und zuletzt hast du gar
nicht das Recht zu sagen: Ich will so sein oder so, weil du meinst, daf3 du so gliicklicher bist
als anders, sondern du mullt sein, wie du sein muf3t, wahrer wissender Mensch, Mensch, der
mit der Welt lebt, Mensch, der die Welt in sich erlebt; ob du damit nach der gewohnlichen
Auffassung gliicklicher bist oder nicht, ist gleichgiiltig. Nicht das Gliicklichsein verlangt die
geheimnisvolle Stunde in uns, — ihr zu gehorchen ist das einzige, was befriedigen kann.

So sage ich euch, laB3t euch nicht abstumpfen, bleibt wach! Es gilt um eure Seele. Wenn ich in
diesen Worten, in denen ich das Innerste meiner Gedanken preisgebe, euch, die ihr jetzt hier
seid, zwingen konnte, daB3 ihr den Trug, mit dem uns die Welt einschldfern will, zerreif3t, daf3
keiner von euch mehr gedankenlos sein kann, daf3 ihr nicht mehr davor erschauert, die Ehr-
furcht vor dem Leben und das grof3e Miterleben kennenlernen zu miissen, euch darin zu ver-
lieren, dann wére ich zufrieden und wiirde meine Tétigkeit als gesegnet ansehen, auch wenn
ich wiiflte, dal mir morgen das Predigen verboten wird oder daf3 ich mit meinem Predigen bis-
her nichts ausgerichtet und hinfort nichts anderes mehr ausrichten konnte.

Schweitzer - Die Ehrfurcht vor dem Leben. Predigt iiber Romer 14,7
(1919) 4 10.10.2021



Ich, der ich sonst eine Angst habe, EinfluB} auf Menschen auszuiiben, wegen der Verantwor-
tung, die man dabei iibernimmt, mdéchte Gewalt besitzen, euch zu verzaubern, dal} ihr mitfiih-
lend werdet, bis jeder von euch den gro8en Schmerz erlebt, von dem man nicht mehr los-
kommt, wissend werdet im Mitleiden; denn ich diirfte mir dann sagen, daf3 ihr auf dem Wege
zum Guten seid und ihn nicht mehr verlieren konnt. Unser keiner lebt sich selber: Moge uns
das Wort verfolgen und nicht zur Ruhe kommen lassen, bis man uns ins Grab bettet.

Quelle: Albert Schweitzer, Straffburger Predigten, hrsg. von Ulrich Neuenschwander. Miin-
chen: C.H. Beck, 42013, S. 133-142.

Schweitzer - Die Ehrfurcht vor dem Leben. Predigt iiber Romer 14,7
(1919) 5 10.10.2021



