Vorrede zum Romerbrief (1522)
Von Martin Luther

Dieser Brief ist das rechte Hauptstiick des Neuen Testamentes und enthélt das allerlauterste
Evangelium, wirdig und wert, dass ein Christenmensch diesen Brief nicht nur Wort fiir Wort
auswendig lernt, sondern taglich damit umgeht wie mit dem téglichen Brot fir die Seele.
Niemals kann er jedenfalls zu viel und zu grindlich gelesen oder betrachtet werden. Und je
mehr er behandelt wird, desto kostbarer wird er und umso besser schmeckt er. Deshalb will
ich auch meinen Dienst dazu tun und durch diese Vorrede einen Eingang bereiten, soweit mir
Gott hilft, damit er desto besser von jedermann verstanden wird. Denn er ist bisher durch
Glossen und mancherlei Geschwatz ubel verfinstert worden, wo er doch an sich ein helles
Licht darstellt, vollig ausreichend, die ganze Heilige Schrift zu erleuchten.

Zuerst missen wir uns mit der Sprache beschaftigen und wissen, was Paulus mit den folgen-
den Worten meint: mit Gesetz, Stunde, Gnade, Glaube, Gerechtigkeit, Fleisch, Geist und der-
gleichen, sonst ist das Lesen darin nicht von Nutzen.

Das Wortchen »Gesetz« darfst du hier nicht auf menschliche Weise verstehen, dass es eine
Lehre ist, welche Werke zu tun oder zu lassen sind, wie es bei Menschengesetzen zutrifft,
weil man dem Gesetz mit Werken entspricht, ohne dass das Herz dabei sein muss. Gott aber
richtet nach dem Grund des Herzens, deshalb fordert sein Gesetz auch diesen Grund des Her-
zens und lasst sich mit Werken nicht abspeisen, sondern lehnt die Werke, die nicht aus dem
Grund des Herzens kommen, als Heuchelei und Liigen ab. Daher heien alle Menschen nach
Psalm 116 Llgner, sofern keiner aus dem Grund des Herzens weder Gottes Gesetz hélt noch
halten kann, denn jeder findet bei sich selbst Unlust zum Guten und Lust zum Bdsen. Wo es
keine freie Lust zum Guten gibt, da ist der Grund des Herzens nicht beim Gesetz Gottes, da
herrscht dann ganz sicher auch Sinde und verdient man den Zorn Gottes, auch wenn nach
aullen viele gute Werke und ein ehrbares Leben vorhanden zu sein scheinen.

Daher folgert Paulus in Kap. 2, dass die Juden alle Stinder sind, und sagt, dass allein die Be-
folger des Gesetzes bei Gott gerechtfertigt sind. Er will damit sagen, dass niemand durch
Werke allein das Gesetz erfillt, sondern sagt einem Juden vielmehr: Du lehrst, man solle nicht
ehebrechen, aber du brichst die Ehe. Ebenso sagst du: Womit du einen andern richtest, damit
verdammst du dich selbst, weil du eben das selbst tust, was du richtest. Als wollte Paulus sa-
gen: Du lebst duierlich fein s&uberlich nach den Werken des Gesetzes und richtest diejenigen,
die nicht so leben, und weil3t Uberhaupt jedermann zu belehren. Den Splitter siehst du im Au-
ge der anderen, aber den Balken in deinem eigenen Auge Ubersiehst du.

Denn wenn du auch nach aul3en das Gesetz mit Werken aus Furcht vor Strafe oder aus Liebe
zum Lohn befolgst, so tust du doch das alles ohne freie Lust und Liebe zum Gesetz, sondern
mit Unlust und Zwang, wolltest lieber anders handeln, wenn es das Gesetz nicht gdbe. Daraus
ergibt sich dann, dass du dem Gesetz im Grunde deines Herzens feind bist. Was taugt es denn,
dass du andere lehrst, nicht zu stehlen, wenn du im Herzen selbst ein Dieb bist und es auch
nach aulen hin gern warest, wenn du es wagtest? Auch wenn das aul3erliche Werk auf die
Dauer bei solchen Heuchlern nicht ausbleibt: So belehrst du andere, aber dich selbst nicht,
weilt auch selbst nicht, was du lehrst, hast ohnehin das Gesetz noch nie richtig verstanden.
Darlber hinaus vermehrt das Gesetz noch die Siinde, wie Paulus in Kap. 5 sagt, und zwar
deshalb, weil ihm der Mensch nur umso mehr feind wird, je mehr es fordert, was er nicht um-
setzen kann.

Deshalb sagt er in Kap. 7: »Das Gesetz ist geistlich.« Was bedeutet das? Wenn das Gesetz
Dokument3 1 22.10.2021



leiblich wére, so ware ihm mit Werken genuggetan. Da es aber geistlich ist, tut ihm niemand
genug, wenn nicht alles, was du tust, aus dem Grund des Herzens kommt. Aber ein solches
Herz gibt niemand als der Geist Gottes, der den Menschen so auf das Gesetz vorbereitet, dass
er von Herzen Lust zu dessen Einhaltung gewinnt und dann alles weder aus Furcht noch
Zwang, sondern aus freiem Herzen tut. Also ist das Gesetz geistlich, das mit diesem geistli-
chen Herzen geliebt und erfillt sein will —und einen solchen Geist erforderlich macht. Wo der
nicht im Herzen ist, da bleibt es bei Siinde, Unlust, Feindschaft gegen das Gesetz, das doch im
Prinzip gut, gerecht und heilig ist.

So gewohne dich nun an die Rede, dass es eine ganz andere Sache ist, die Werke des Gesetzes
zu tun und das Gesetz wirklich zu erfullen. Die Werke des Gesetzes betreffen alles, was der
Mensch dem Gesetz entsprechend tut und aus seinem freien Willen und eigenen Kraften auch
tun kann. Weil aber unter und neben solchen Werken im Herzen Unlust und blofRer Zwang
zum Gesetz herrschen, sind diese Werke alle verloren und ohne Nutzen. Das meint Paulus in
Kap. 3, wo er sagt: »Durch die Werke des Gesetzes wird vor Gott kein Mensch gerechtfer-
tigt.« Daher siehst du nun, dass die Schulzdnker und Sophisten Verfthrer sind, wenn sie leh-
ren, sich mit Werken auf die Gnade vorzubereiten. Wie kann sich jemand mit Werken auf Gu-
tes vorbereiten, der kein gutes Werk ohne Unlust und Unwillen im Herzen tut? Wie soll das
Werk Gott gefallen, das aus unlustigem und widerwilligem Herzen hervorgeht?

Das Gesetz erflllen bedeutet in Wirklichkeit: mit Lust und Liebe sein Werk tun und frei, ohne
den Zwang des Gesetzes, weiter: gottlich und rechtschaffen leben, als gabe es weder Gesetz
noch Strafe. Eine solche Lust zu frei gestalteter Liebe aber gibt der Heilige Geist ins Herz,
wie Paulus in Kap. 5 sagt. Der Geist aber wird nur in, mit und durch den Glauben an Jesus
Chris-tus gegeben, wie Paulus in seiner Vorrede sagt. So kommt der Glaube nur durch Gottes
Wort oder das Evangelium, das Christus predigt, dass er namlich Gottes Sohn und Mensch ist,
ge-storben und auferstanden um unsertwillen, wie esim 3., 4. und 10. Kapitel heil3t.

Daher kommt es, dass nur der Glaube rechtfertigt und das Gesetz erfuillt, denn er bringt den
Geist aufgrund von Christi Verdienst. Der Geist aber macht ein williges und freies Herz, wie
das Gesetz es fordert. So gehen denn die guten Werke aus dem Glauben selbst hervor. Das
meint Paulus in Kap. 3, nachdem er die Werke des Gesetzes verworfen hat, wobei es so
Klingt, als wolle er das Gesetz mit dem Glauben vollig aufheben: Nein, heit es in Wirklich-
keit, wir richten das Gesetz durch den Glauben allererst auf, das heil3t: Wir erfullen es mit
dem Glau-ben.

»Sunde« bedeutet in der Schrift nicht nur das dul3ere Werk des Leibes, sondern alles das, was
sich mit regt und bewegt beim &uReren Tun, ndmlich der Grund des Herzens mit allen Kraf-
ten, so dass das Wartchen »tun« bedeuten soll: wenn der Mensch ganz der Siinde verfalkt.
Denn es geschieht kein auBeres Werk der Stinde, an dem der Mensch nicht ganz mit Leib und
Seele beteiligt ist. Und vor allem sieht die Schrift ins Herz und auf die Wurzel und den
Hauptquell aller Siinde, der der Unglaube auf dem Grund des Herzens ist. So dass also gilt:
Wie nur der Glaube rechtfertigt sowie Geist und Lust zu guten &ulerlichen Werken hervor-
bringt, so sundi-get der Unglaube immer, hetzt das Fleisch auf und macht ihm Lust zu bésen
auleren Werken, wie es Adam und Eva nach Genesis, Kap. 3, im Paradies geschah.

Daher bezeichnet Christus schon den Unglauben als solchen als Siinde, wenn er nach Johan-
nes, Kap. 16, sagt: »Der Geist wird die Welt strafen wegen der Siinde, dass sie nicht an mich
glauben.« Deshalb muss, ehe tberhaupt gute oder bose Werke als gute oder bdse Friichte her-
vortreten, zuvor im Herzen Glaube oder Unglaube da sein als Wurzel, Saft und Hauptkraft
aller Siinde, die in der Schrift deshalb auch als Kopf der Schlange und Haupt des alten Dra-
chen bezeichnet wird, den der Same der Frau, namlich Christus, zertreten muss, wie es Adam

Dokument3 2 22.10.2021



versprochen wurde.

»Gnade« und »Gabe« unterscheiden sich dadurch, dass »Gnade« eigentlich Gottes Huld oder
Gunst bedeutet, die er in sich selbst gegen uns hegt, woraus er auch geneigt ist, Christus sowie
den Geist mit seinen Gaben in uns zu gieRen, wie dies aus Kap. 5 deutlich wird, wo Paulus
sagt: »Gnade und Gabe ist vielen reichlich widerfahren durch die Gnade des einen Menschen
Jesus Christus.« Wenn nun zwar die Gaben und der Geist in uns taglich zunehmen, wir aber
dennoch nicht vollkommen sind, so dass also noch bése Lust und Sunde in uns Ubrigbleiben,
die gegen den Geist ankampfen, wie er in Kap. 7 sowie im Galaterbrief, Kap. 5, sagt und wie
in Genesis, Kap. 3, der Streit zwischen dem Samen der Frau und der Schlange versprochen
ist, so bewirkt die Gnade doch so viel, dass wir vor Gott als vollig gerechtfertigt erscheinen.
Denn seine Gnade teilt sich nicht und gibt es nicht stiickweise, wie es bei den Gaben der Fall
ist, sondern er nimmt uns ganz und gar in seine Huld auf, dank dem Firsprecher und Vermitt-
ler Christus, und dies alles deshalb, weil in uns die Gaben angefangen haben zu wirken.

So verstehest du dann das siebente Kapitel, in dem sich Paulus noch einen Siinder schilt und
doch im achten Kapitel sagt, es sei nichts Verdammenswertes an denen, die in Christus sind,
der unvollkommenen Gaben und des Geistes wegen. Wegen des ungetoteten Fleisches sind
wir noch Siinder, aber weil wir an Christus glauben und im Geist einen Anfang gemacht ha-
ben, ist uns Gott so zugetan und gnadig, dass er diese Stinde weder beachtet noch richtet, son-
dern nach dem Glauben an Christus mit uns verfahren wird, bis die Siinde getotet ist.

»Glaube« ist nicht gleichbedeutend mit menschlicher Einbildung oder einem Traum, was vie-
le fir Glauben halten. Und wenn sie sehen, dass das Leben mit diesem Glauben nicht besser
wird, noch gute Werke daraus entspringen, wo sie doch vom Glauben so viel héren und selbst
dariber reden, so verfallen sie in den Irrtum und sagen, der Glaube sei nicht genug, man mis-
se Werke tun, wenn man gerechtfertigt und selig werden wolle. Das kommt daher, dass sie,
wenn sie das Evangelium horen, voreilig handeln und sich aus eigenen Kréften den Gedanken
im Herzen bilden, der besagt: »ich glaube«. Das halten sie dann fir einen rechten Glauben.
Aber wie dies ein menschlicher Einfall und Gedanke ist, der niemals bis zum Grund des Her-
zens vordringt, so bewirkt er auch nichts und es folgt auch keine Besserung daraus.

Der wahre Glaube aber ist ein gottliches Werk in uns, das uns verwandelt und aus Gott neu
gebiert nach Johannes, Kap. 1, den alten Adam abt6tet, uns zu ganz anderen Menschen an
Herz, Gemit, Sinn und allen Kraften macht und den Heiligen Geist mitbringt. Oh, es ist ein
lebendiges, wirkendes, tétiges, méchtiges Ding um den Glauben, so dass es unméglich ist,
dass er nicht ohne Unterlass Gutes bewirkt. Er fragt auch nicht, ob gute Werke zu tun sind,
sondern bevor man fragt, hat er sie schon getan und ist immerfort weiter tatig. Wer aber keine
Werke dieser Art tut, ist ein glaubensloser Mensch, tappt und sieht sich um nach Glaube und
guten Werken, ohne zu wissen, was Glaube oder gute Werke sind, redet und schwatzt dafiir
umso mehr vom Glauben und guten Werken.

»Glaube« bedeutet eine lebendige, unerschitterliche Zuwersicht auf Gottes Gnade, so gewiss,
dass er tausendmal dafir sterben wirde. Solche Zuversicht und Erkenntnis gottlicher Gnade
macht frohlich, beharrlich und angenehm vor Gott und allen Kreaturen, was alles der Heilige
Geist im Glauben bewirkt. Daher ist der Glaubende ohne Zwang willig und bereit, jedermann
Gutes zu tun, jedermann zu dienen, alles zu leiden, Gott zu Liebe und Lob, der ihm solche
Gnade erzeigt hat, so dass es unmdglich ist, die Werke vom Glauben zu scheiden, ebenso un-
moglich, wie Brennen und Leuchten vom Feuer geschieden werden kann. Deshalb hite dich
vor deinen eigenen falschen Gedanken und vor unniitzen Schwatzern, die klug sein wollen,
vom Glauben und guten Werken zu urteilen und dabei die groRten Narren sind. Bitte Gott
darum, dass er in dir Glauben wecke, sonst bleibst du wohl ewig ohne Glauben, du magst

Dokument3 3 22.10.2021



denken oder tun, was du willst oder kannst.

»Gerechtigkeit« ist nun solcher Glaube und heiflt »Gottes Gerechtigkeit« oder »Gerechtigkeit,
die vor Gott Bestand hat«, und zwar deshalb, weil es Gottes Gabe ist und den Menschen dazu
bereitmacht, dass er jedermann gibt, was er schuldig ist. Denn durch den Glauben wird der
Mensch von der Siinde befreit und gewinnt Lust an Gottes Geboten, womit er Gott die Ehre
gibt und ihm zuriickzahlt, was er ihm schuldig ist. Den Menschen dient er willig, womit er
kann, und bezahlt damit ebenfalls jedermann. Solche Gerechtigkeit kénnen Natur, freier Wille
und unsere Krafte allein nicht zuwege bringen, denn wie niemand sich selbst den Glauben
geben kann, so kann er auch den Unglauben nicht wegnehmen. Wie will er denn eine einzige
Kleinste Stinde wegnehmen? Darum ist nach Kap. 14 alles falsch, Heuchelei und Siinde, was
auBer dem Glauben oder im Unglauben geschieht, es strahle falschen Glanz aus, so gut es
kann.

»Fleisch« und »Geist« darfst du hier nicht so verstehen, dass »Fleisch« nur das bedeutet, was
die Unkeuschheit betrifft, und »Geist«, was das Innere im Herzen angeht. Vielmehr nennt
Paulus wie Christus nach Johannes, Kap. 3, »Fleisch« alles, was aus Fleisch geboren ist, also
den ganzen Menschen mit Leib und Seele, mit VVernunft und allen Sinnen, weil eben alles am
Menschen nach dem Fleisch trachtet. So sollst du auch denjenigen »fleischlich« nennen, der
ohne den Besitz der Gnade von hohen geistlichen Sachen viel erdichtet, lehrt und schwatzt,
wie du das aus den »Werken des Fleisches« lernen kannst, sofern Paulus auch Ketzerei und
Hass »Werke des Fleisches« nennt und in Kap. 8 sagt, dass durch das Fleisch das Gesetz ge-
schwécht wird, was nicht nur fur die Unkeuschheit, sondern fiir alle Sunden gilt, am aller-
meis-ten aber fur den Unglauben, der das allergeistlichste Laster darstelle.

Andererseits bezeichnet Paulus auch den als »geistlich«, der mit den alleraui3erlichsten Wer-
ken umgeht, wie etwa Christus, als er den Jingern die FURe wusch, und Petrus, als er auf den
See ausfuhr und fischte: so dass »Fleisch« fiir einen Menschen steht, der innerlich und &uRer-
lich lebt und wirkt, was dem Nutzen und dem zeitlichen Leben des Fleisches dient. »Geist«
aber steht fur den, der inwendig und auswendig lebt und wirkt, was dem Geist und dem zu-
kinfti-gen Leben dient.

Ohne das rechte Verstandnis dieser Worter wirst du weder diesen Brief von Paulus noch sonst
ein Buch der Heiligen Schrift jemals verstehen. Darum hite dich vor allen Lehrern, die diese
Worte anders verwenden, seien sie auch, wer sie wollen: Hieronymus, Augustin, Ambrosius,
Origenes und ihresgleichen oder noch hohere Gestalten. Nun wollen wir zum Brief selbst
kommen.

So wie es einem evangelischen Prediger gebihrt, zuallererst durch die Erkldrung des Gesetzes
und der Siinde alles zu strafen und als Siinde zu bezeichnen, was nicht aus dem Geist und
Glauben an Christus gelebt wird, womit die Menschen zur Erkenntnis ihrer selbst und ihres
Jammers gefiihrt werden, so dass sie demitig werden und Hilfe suchen, so tut es auch Paulus
und fangt im ersten Kapitel damit an, dass er die groben Siinden und den Unglauben straft, die
oOffentlich am Tage liegen, wie es die Stinden der Heiden waren und noch sind, die ohne Got-
tes Gnade leben, und sagt, es werde durch das Evangelium Gottes Zorn vom Himmel of-
fenbart Uber alle Menschen um ihres gottlosen Wesens und inrer Untugend willen. Denn auch
wenn sie genau wissen und es taglich erkennen, dass es Gott gibt, so ist doch die Natur von
sich aus, auBerhalb der Gnade, so bdse, dass sie Gott weder dankt noch ihn ehrt, sondern sich
selbst verblendet und ohne Unterlass immer schlimmer wird, bis sie nach Gotzendiensten
auch noch die schandlichen Sunden unverschamt samt allen Lastern ausibt und diese noch
dazu bei den anderen ungestraft lasst.

Dokument3 4 22.10.2021



Im zweiten Kapitel dehnt er solche Strafe weiter auf diejenigen aus, die &uBerlich fromm
scheinen, aber heimlich stindigen, wie es die Juden tun, die alle Heuchler sind, die ohne Lust
und Liebe gut leben, aber im Herzen Gottes Gesetz feind sind und doch andere Leute gern
verurteilen, wie es die Art aller Blender ist, dass sie sich nach Matthdus, Kap. 23, selbst fir
rein erachten und doch voll Geiz, Hass, Hochmut und Unflat aller Art stecken. Diese sind es
eben, die Gottes Gite verachten und aufgrund ihrer Verhédrtung seinen Zorn auf sich ziehen.
So dass Paulus als ein rechter Erklarer des Gesetzes niemanden von ihnen ohne Sinde bleiben
lasst, sondern all denen den Zorn Gottes ankiindigt, die aus der Natur oder ihrem freien Wil-
len recht zu leben glauben. Er lasst sie um nichts besser sein als die ¢ffentlichen Sinder, ja er
sagt, sie seien verstockt und unbuBfertig.

Im dritten Kapitel wirft er sie alle beide auf einen Haufen und sagt, einer sei wie der andere:
alle gleichermalRen Sunder vor Gott. Nicht dass die Juden Gottes Wort nicht gehabt hatten.
Aber obwohl viele nicht daran geglaubt haben, ist es deshalb mit dem Glauben und der Wahr-
heit nicht aus. Nebenbei fihrt er dabei den Spruch aus Psalm 51 an, dass Gott gerecht bleibt in
seinen Worten. Danach kommt er darauf zuriick und beweist wiederum durch die Schrift, dass
die Juden alle Sunder sind und durch die Werke des Gesetzes niemand gerechtfertigt werde,
sondern dass das Gesetz nur dazu gegeben wurde, um die Sunde zu erkennen. Danach beginnt
er, den rechten Weg zu lehren, wie man fromm und selig werden konne, und sagt: Alle sind
Sinder und ohne Ruhm bei Gott, missen aber ohne ihr Verdienst gerechtfertigt werden durch
den Glauben an Christus, der uns dies erworben hat durch sein Blut und uns zum Sthnemittel
von Gott gegeben wurde, der uns alle frihere Siinde vergibt, womit er beweist, dass seine
Gerechtigkeit, die er im Glauben gibt, uns allein hilft, eine Gerechtigkeit, die damals durch
das Evangelium offenbart und zuvor durch das Gesetz und die Propheten bezeugt ist. So wird
das Gesetz erst durch den Glauben aufgerichtet, obwohl die Werke des Gesetzes damit samt
ih-rem Ruhm niedergelegt werden.

Nachdem in den ersten drei Kapiteln die Sinden geoffenbart sind und der Weg des Glaubens
zur Gerechtigkeit gelehrt ist, fangt er im vierten an, einigen Einreden und Einwanden zu be-
gegnen, und beschaftigt sich als Erstes mit dem Einwand, den gewohnlich alle machen, die
vom Glauben hdren, dass er ohne Werke rechtfertige, indem sie sagen: Soll man denn nun
kei-ne guten Werke tun? Deshalb halt er sich selbst Abraham vor und sagt: Was hat denn Ab-
ra-ham mit seinen Werken getan? Ist alles umsonst gewesen? Waren seine Werke ohne Nut-
zen? Und folgert dann, dass Abraham ohne alle Werke, nur durch den Glauben gerechtfertigt
sei, ja dass er nach Genesis, Kap. 15, sogar noch vor dem Werk seiner Beschneidung durch
die Schrift nur um seines Glaubens willen als gerechtfertigt gepriesen werde. Wenn aber das
Werk der Beschneidung, das inm doch Gott gebot und das ein gutes Werk des Gehorsams
war, zu seiner Gerechtigkeit nichts hinzugeflgt hat, so wird gewiss auch kein anderes gutes
Werk zur Erlangung der Gerechtigkeit etwas ausrichten. Sondern wie die Beschneidung Ab-
rahams ein &uBerliches Zeichen war, womit er seine Gerechtigkeit im Glauben bewies, so sind
alle guten Werke nur &u3erliche Zeichen, die aus dem Glauben folgen und als die guten
Frichte bewei-sen, dass der Mensch vor Gott inwendig gerechtfertigt ist.

Damit bestétigt nun Paulus mit einem kréftigen Beispiel aus der Schrift seine vorherige Lehre
vom Glauben und fiihrt dazu einen Zeugen an: David, der in Psalm 32 ebenfalls sagt, dass der
Mensch ohne Werke auskommt, wenn er gerechtfertigt worden ist. Danach erweitert er das
Beispiel auf alle anderen Werke des Gesetzes und folgert, dass die Juden nicht nur um des
Blutes willen Abrahams Erben sein kénnen, viel weniger um der Werke des Gesetzes willen,
sondern dass sie Abrahams Glauben erben missen, wenn sie rechte Erben sein wollen, zumal
Abraham vor dem Gesetz, sowohl Moses und der Beschneidung, durch den Glauben gerecht-
fertigt und ein Vater aller Glaubigen genannt worden ist. Weiter bewirkt das Gesetz viel mehr
Zorn als Gnade, weil es niemand mit Liebe und Lust einhélt, so dass viel mehr Ungnade als

Dokument3 5 22.10.2021



Gnade durch das Werk des Gesetzes zustande kommt. Darum kann nur der Glaube die Gna-
de, wie Abraham verheilen wurde, erlangen, denn auch solche Beispiele sind um unsertwillen
geschrieben, damit auch wir glauben sollen.

Im funften Kapitel kommt er auf die Frichte und Werke des Glaubens zu sprechen: auf Frie-
de, Freude, Liebe gegen Gott und jedermann, dazu Sicherheit, Zuversicht, Mut, Hoffnung in
Tribsal und Leiden. Denn all dies folgt, wenn der Glaube recht ist, um des UberméRRigen Gu-
tes willen, das uns Gott in Christus erwiesen hat, weil er ihn fir uns hat sterben lassen, ehe
wir ihn darum bitten konnten, ja als wir noch seine Feinde waren. So behaupten wir also, dass
der Glaube ohne alle Werke rechtfertigt, woraus keineswegs folgt, dass man deshalb kein gu-
tes Werk tun soll, sondern dass die rechtschaffenen Werke nicht ausbleiben, von welchen die
»Werkheiligen« nichts wissen und sich selbst eigene Werke erdichten, in denen es weder Frie-
de, Freude, Sicherheit, Liebe, Hoffnung, Zuversicht noch die richtige Art und Weise eines
christlichen Werkes und Glaubens gibt.

Danach unternimmt er gewissermaRRen einen Ausflug und erzéhlt, wo Siinde und Gerechtig-
keit, Tod und Leben herkommen, und hdlt die beiden fein gegeneinander: Adam und Christus.
Er will damit sagen: Deshalb musste Christus kommen als ein zweiter Adam, der seine Ge-
rechtigkeit auf uns durch eine neue geistliche Geburt im Glauben vererbte, genau wie jener
Adam die Stnde durch die alte fleischliche Geburt auf uns vererbt hat. Damit wird aber deut-
lich und bestatigt, dass sich niemand selbst aus seinen Siinden zur Gerechtigkeit mit Werken
emporarbeiten kann, ebenso wenig wie er sich dagegen wehren kann, dass er leiblich geboren
wurde. Das wird auch damit bewiesen, dass das gottliche Gesetz, das doch gerechtermalien
helfen sollte, wenn tberhaupt etwas zur Gerechtigkeit helfen kann, nicht nur, ohne Hilfe zu
bringen, gekommen ist, sondern sogar die Sunde vermehrt hat, weil die bdse Natur ihm desto
mehr feind wird und ihre Lust desto lieber ausiben will, je mehr ihr das Gesetz verbietet. So
dass also das Gesetz Christus noch ndtiger macht und umso mehr die Gnade fordert, die allein
der Natur aufhilft.

Im sechsten Kapitel nimmt er sich das besondere Werk des Glaubens vor, den Kampf des
Geistes mit dem Fleisch, vollends die Ubrigen Stinden und Liste zu tten, die nach der Recht-
fertigung Ubrigbleiben, und lehrt uns, dass wir durch den Glauben nicht in der Weise von
Siinden befreit sind, dass wir mildig, faul und sicher sein sollten, als gebe es iberhaupt keine
Stnde mehr. Vielmehr ist die Stinde weiter vorhanden, aber sie wird nicht mehr zur Ver-
dammnis gerechnet um des Glaubens willen, der mit ihr kdmpft. Deshalb haben wir unser Le-
ben lang mit uns selbst genug zu tun, dass wir unsern Leib z&hmen, seine Liste tdten und sei-
ne GliedmaRen zwingen, dass sie dem Geist gehorsam sind und nicht den Lusten, damit wir
dem Tod und der Auferstehung Christi gleich werden und vollenden, was begonnen wurde in
unserer Taufe, die auch den Tod der Sunden und ein neues Leben in der Gnade bedeutet, bis
wir ganz rein von Sinden auch leiblich mit Christus auferstehen und ewig leben.

Und das kdnnen wir erreichen, sagt er, weil wir in der Gnade und nicht unter dem Gesetz le-
ben, das er selbst so auslegt, dass »ohne Gesetz« nicht besagt, dass man kein Gesetz hat und
tun kann, was man will, sondern »unter dem Gesetz« bedeutet, dass wir ohne die Gnade mit
den Werken des Gesetzes umgehen. Dann aber herrscht auf jeden Fall die Siinde aufgrund des
Gesetzes, weil niemand dem Gesetz von Natur gewogen ist. Das aber fihrt zu viel Sunde. Die
Gnade macht uns demgegentiber das Gesetz lieblich, mit ihr ist dann keine Stinde mehr da,
und das Gesetz ist nicht weiter gegen uns, sondern eins mit uns.

Das aber ist die rechte Freiheit von der Siinde und vom Gesetz, von der Paulus bis ans Ende
dieses Kapitels schreibt, dass es die Freiheit bietet, nur Gutes zu tun mit Lust und recht zu
leben ohne den Zwang des Gesetzes. Deshalb ist diese Freiheit eine geistliche Freiheit, die

Dokument3 6 22.10.2021



nicht das Gesetz aufhebt, sondern zeigt, was vom Gesetz gefordert wird, ndmlich Lust und
Liebe, womit das Gesetz gewissermalRen zur Ruhe gebracht wird und nicht mehr anzutreiben
und zu fordern hat. Es ist damit so, wie wenn du einem Glaubiger verschuldet warest und
nicht bezahlen konntest. Davon konntest du auf zweierlei Weise loskommen: einmal so, dass
er nichts von dir ndhme und den Schuldschein zerrisse, das andere Mal so, dass ein braver
Mann fir dich zahlte und dir zur Verfigung stellte, womit du den Schuldschein ablésen koénn-
test. Auf diese Weise hat uns Christus vom Gesetz frei gemacht, deshalb ist es nicht eine wil-
de fleischliche Freiheit, die nichts zu tun braucht, sondern die viel und allerlei tut und nur von
der Forderung des Gesetzes, somit der damit einhergehenden Schuld frei ist.

Im siebten Kapitel bestatigt Paulus dies mit einem Gleichnis aus dem ehelichen Leben: Wenn
etwa ein Mann stirbt, so ist auch die Frau wieder ledig und somit einer frei vom anderen, aber
nicht so, dass die Frau nicht einen anderen Mann nehmen konnte oder solite, vielmehr so, dass
sie nun wirklich frei ist, einen anderen zu nehmen, was sie vorher nicht tun konnte, ehe sie
von jenem ersten Mann frei war. So ist auch unser Gewissen dem Gesetz unter dem stndhaf-
ten alten Menschen verbunden. Wenn dieser alte Mensch durch den Geist getttet wird, so ist
das Gewissen frei und eines vom andern los, nicht so, dass das Gewissen nichts tun solle,
sondern dass es nun erst recht an Christus, dem andern Mann, hidngen und lebendige Friichte
bringen kann.

Danach fihrt er die Art der Siinden und Gesetze weiter aus, wie die Sinde sich durch das Ge-
setz erst recht regt und Gewalt austibt. Denn der alte Mensch wird dem Gesetz nur desto mehr
feind, weil er nicht bezahlen kann, was vom Gesetz gefordert wird. Denn Siinde ist seine Na-
tur, der Mensch kann aus sich selbst nicht anders. Darum ist das Gesetz sein Tod und seine
totale Folter. Nicht dass das Gesetz bose ist, sondern dass die bdse Natur das Gute nicht lei-
den kann, das das Gesetz von ihm fordert, wie ein Kranker nicht leiden kann, dass man von
ihm Laufen und Springen und andere Werke eines Gesunden fordert.

Deshalb folgert Paulus, dass, wo das Gesetz recht erkannt und aufs Beste verstanden wird, es
nicht mehr bewirkt, als dass es uns an unsere Sinden erinnert, uns damit totet und uns des
ewigen Zornes schuldig macht, wie man dies alles aufs Beste lernt und erfahrt im Gewissen,
wenn dieses vom Gesetz getroffen wird, so dass man etwas anderes und mehr als das Gesetz
haben muss, damit der Mensch fromm und selig wird. Diejenigen aber, die das Gesetz nicht
recht erkennen, sind blind, gehen mit Vermessenheit ihres Weges, glauben ihm mit Werken
genugzutun, denn sie wissen nicht, was das Gesetz wirklich fordert, namlich ein freies, willi-
ges, geneigtes Herz. Darum sehen sie Mose nicht recht in die Augen, ein Tuch ist ihnen dar-
Uber gelegt und er ist ihnen verdeckt.

Danach zeigt Paulus, wie Geist und Fleisch miteinander in einem Menschen streiten, und
fuhrt sich selbst als Beispiel an, dass wir das Werk, namlich die Stnde in uns selbst zu téten,
recht erkennen lernen. Er bezeichnet aber beide als Gesetz: den Geist und das Fleisch, und
zwar deshalb: Wie es die Art des gottlichen Gesetzes ist, dass es treibt und fordert, so treibt,
fordert und witet auch das Fleisch gegen den Geist und besteht auf seinem Verlangen. Umge-
kehrt treibt und fordert der Geist gegen das Fleisch und will seinerseits sein Verlangen durch-
setzen. Dieser Streit wahrt in uns, solange wir leben, in einem mehr, im anderen weniger, je
nachdem der Geist oder das Fleisch starker ist. Und doch ist der ganze Mensch beides, Geist
und Fleisch, streitet also mit sich selbst, bis er ganz geistlich geworden ist.

Im achten Kapitel trostet er die Streiter, dass sie ihr Fleisch nicht verdammen, und zeigt weiter
auf, was die Art des Fleisches und die des Geistes ist und wie der Geist aus Christus kommt,
der uns seinen Heiligen Geist gegeben hat, der uns geistlich macht und das Fleisch dampft
und uns versichert, dass wir auf jeden Fall Gottes Kinder sind, wie hart auch die Sunde in uns

Dokument3 7 22.10.2021



wiitet, solange wir dem Geist folgen und der Siinde widerstreben, um sie zu téten. Weil aber
nichts so gut ist, um das Fleisch zu betduben, wie Kreuz und Leiden, trGstet er uns im Leiden
durch den Beistand des Geistes, der Liebe und aller Kreaturen, damit sowohl der Geist in uns
seufzt und die Kreatur sich mit uns danach sehnt, dass wir das Fleisch und die Stinde loswer-
den. So sehen wir, dass diese drei Kapitel auf ein und dasselbe Werk des Glaubens hinzielen,
namlich den alten Adam zu téten und das Fleisch zu bezwingen.

Im neunten, zehnten und elften Kapitel handelt Paulus von der ewigen Vorsehung Gottes, aus
der hervorgeht, wer glauben oder nicht glauben wird, wer von Siinden loskommt oder nicht,
womit alles aus unsern Handen genommen und allein in Gottes Hand gegeben ist, dass wir
fromm werden. Und das ist auch &uRerst notwendig. Denn wir sind so schwach und unsicher,
dass, wenn es nur an uns lage, kein einziger Mensch selig wirde, der Teufel vielmehr alle mit
Sicherheit Uberwaltigen wirde. Aber da Gott genau weil3, dass das, was er vorherbestimmit,
nicht fehlgeht, noch jemand ihm wehren kann, bleibt uns Hoffnung gegen die Macht der Siin-
de.

Aber hier ist den frevelhaften und hochfahrenden Geistern eine Grenze zu setzen, die ihren
Verstand gerade auf diesen Punkt konzentrieren und damit anfangen, vorweg den Abgrund
gottlicher Vorherbestimmung zu erforschen und sich vergeblich bemiihen herauszufinden, ob
sie vorherbestimmt sind. Die stiirzen sich damit selbst ins Ungliick, sofern sie entweder verza-
gen oder alles aufs Spiel setzen. Du aber folge diesem Brief seiner Ordnung entsprechend,
beschéftige dich zuerst mit Christus und dem Evangelium, damit du deine Siinde und seine
Gnade erkennst, danach mit der Stinde kampfst, wie esdas 1., 2., 3., 4., 5., 6., 7., 8. Kapitel
gelehrt haben. Wenn du zum 8. Kapitel gekommen bist, ndmlich zum Kreuz und zum Leiden,
wird dich das die Vorherbestimmung im 9., 10. und 11. Kapitel recht verstehen lehren, wie
trostlich sie ndmlich ist. Denn ohne Leiden, Kreuz und Todesndte kann man die Vorherbe-
stimmung nicht ohne Schaden und heimlichen Zorn gegen Gott behandeln. Darum muss der
alte Adam zuvor richtig tot sein, ehe er mit diesem Punkt zurechtkommt und den starken
Wein trinkt. Darum sieh dich vor, dass du nicht Wein trinkst, wenn du noch ein Saugling bist.
Jede Lehre hat ihr MaB, ihre Zeit und ihr Lebensalter.

Im zwolften Kapitel lehrt er den rechten Gottesdienst und macht alle Christen zu Priestern, die
opfern sollen: nicht Geld oder Vieh, wie im Gesetz vorgeschrieben, sondern ihre eigenen Lei-
ber durch Abtttung der Liste. Danach beschreibt er den du3erlichen Wandel der Christen im
geistlichen Regiment: wie sie lehren, predigen, regieren, dienen, geben, leiden, lieben, leben
und handeln sollen gegen Freund, Feind und jedermann. Das sind die Werke, die ein Christ
tut, denn (wie gesagt) der Glaube feiert nicht.

Im dreizehnten Kapitel lehrt er, das weltliche Regiment zu ehren und ihm gehorsam zu sein,
das nicht ohne Grund eingesetzt ist: Wenn es auch die Menschen nicht vor Gott fromm macht,
so schafft es doch so viel, dass die Frommen &uRerlich Friede und Schutz haben und die B6-
sen nicht ohne Furcht oder ungestort und in Ruhe frei Ubles tun konnen. Deshalb ist es von
den Frommen zu ehren, auch wenn sie es nicht wirklich nétig haben. Am Ende aber fasst er
alles in die Liebe zusammen und beschliel3t es in das Vorbild Christi: Wie der uns getan hat,
so sollen auch wir tun und ihm nachfolgen.

Im vierzehnten Kapitel lehrt er, die schwachen Gewissen im Glauben behutsam zu fiihren und
sie zu schonen, so dass man die Freiheit der Christen nicht zum Schaden, sondern zur Forde-
rung der Schwachen gebrauche. Denn wo man das nicht tut, da folgen Zwietracht und Ver-
achtung des Evangeliums, um das es doch geht, so dass es besser ist, den Schwachglaubigen
ein wenig nachzugeben, bis sie im Glauben starker werden, als dass die Lehre des Evangeli-
ums ganz und gar untergeht. Ein solches Werk ist ein besonderes Werk der Liebe, das wohl

Dokument3 8 22.10.2021



auch jetzt vonnoten ist, wo man mit Fleischessen am Freitag und anderer Freiheit frech und
schroff ohne alle Notwendigkeit die schwachen Gewissen verstort, ehe sie die Wahrheit wirk-
lich erkennen.

Im funfzehnten Kapitel setzt er uns Christus zum Vorbild, dass wir auch die anderen Schwa-
chen erdulden, die sonst gebrechlich sind infolge 6ffentlicher Siinden oder unfeiner Sitten,
und die man nicht hinauswerfen, sondern ertragen muss, bis auch sie besser werden. Denn
ebenso ist Christus mit uns verfahren und tut es noch téglich, sofern er sehr viel Untugend und
bose Sitten neben aller Unvollkommenheit an uns tragt und uns ohne Unterlass zu Hilfe
kommt. Zum Schluss bittet er fir die Romer, lobt sie, befiehlt sie Gott und verweist auf sein
Amt und die Predigt und bittet sie sehr eindringlich um Unterstiitzung fir die Armen in Jeru-
salem. Dabei ist es nur Liebe, von der er redet und mit der er umgeht.

So finden wir in diesem Brief aufs Allerreichlichste, was ein Christ wissen soll, ndmlich was

Gesetz, Evangelium, Sinde, Strafe, Gnade, Glaube, Gerechtigkeit, Christus, Gott, gute Wer-

ke, Liebe, Hoffnung, Kreuz bedeuten und wie wir uns gegen jedermann, ob fromm oder Siin-
der, stark oder schwach, Freund oder Feind und gegen uns selbst verhalten sollen.[64] Dabei

ist alles mit Schriftstellen trefflich begrindet, mit Beispielen von sich selbst und den Prophe-
ten bewiesen, so dass nichts mehr zu winschen Gbrig bleibt. Deshalb scheint es auch, als habe
Paulus in diesem Brief einmal die ganze christliche und evangelische Lehre in Kirze erfassen
und einen Zugang zum ganzen Alten Testament bereiten wollen. Denn wer diesen Brief recht
im Herzen bewahrt, der hat ohne Zweifel Licht und Kraft des Alten Testamentes bei sich. Da-
rum solite sich jeder Christ mit diesem Brief vertraut machen und ihn in steter Ubung hal-ten.
Dazu gebe Gott seine Gnade, Amen.

Das letzte Kapitel ist ein Grul3kapitel. Aber darunter mischt er eine sehr edle Warnung vor
Menschenlehren, die sich neben der evangelischen Lehre einschleichen und Argernis anrich-
ten, als hétte er klar vorausgesehen, dass aus Rom und durch die Romer die verfuhrerischen,
arger-lichen papstlichen Verordnungen kommen wirden und das ganze Geschwirm und Ge-
wirm menschlicher Gesetze und Gebote, die jetzt alle Welt erséuft und die diesen Brief und
die ganze Heilige Schrift samt dem Geist und Glauben vertilgt haben, so dass nichts mehr
geblie-ben ist als der Gotze des Bauches, dessen Diener Paulus sie hier schilt. Gott erlése uns
von ihnen, Amen.

Quelle: Weimarer Ausgabe, Abt. Deutsche Bibel, Band 7, Seiten 2-26.

Dokument3 9 22.10.2021



