Mission

Von Friedrich Huber

I. Verstandnis

Unter dem Begriff M., der erst im 16. Jh. von Ignatius von Loyola selbst oder von seinem Or-
densbruder Diego Lainez gepragt wurde, verstand man bis zur Mitte des 20. Jh.s die ,,auf die
Pflanzung und Organisation der christlichen Kirche unter Nichtchristen gerichtete Tatigkeit
der Christenheit (so die klassische Definition von G. Warneck). Vor dem 16. Jh. verwendete
man daflr andere Bezeichnungen (Apostolische Verkiindigung, Verkiindigung des Evangeli-
ums u.a.), wogegen missio im Rahmen der Trinitatslehre fir die Sendung des Sohnes bzw. des
Heiligen Geistes verwendet wurde. Die Durchfiihrung der M. konnte sich an sehr unterschied-
lichen M.smethoden orientieren (Bekehrung von Einzelnen oder von Volksgruppen, unter-
schiedliche Einstellung zu auBerchristlicher Religion und Kultur, unterschiedliche Haltung zu
den politischen Machten etc.). Neben die sog. ,,aulere M. trat Mitte des 19. Jh.s die ,,innere
M. (J.H. Wichern), die sich missionarisch und diakonisch den christlichen Bevolkerungs-
schichten zuwandte, denen der christliche Glaube fremd geworden war.

Um die Mitte des 20. Jh.s kam es zu einer tiefgreifenden Infragestellung dieses traditionellen
M.sverstandnisses, die verschiedene Grunde hatte: Die zunehmende Kenntnis anderer — be-
sonders der asiatischen Religionen fuhrte zu einer Hochschétzung dieser Religionen, die deren
uberwiegend negativer Beurteilung durch die M. widersprach. War die Verpflichtung zur M.
mit dem grundséatzlichen Unheilscharakter der anderen Religionen begriindet worden, so ver-
lor diese Haltung an Plausibilitat. Die Kritik an den kolonialistischen und imperialistischen
Unternehmungen des Westens traf auch die M., deren Verbindung zum Kolonialismus heraus-
gestellt wurde (H. Grinder, mit anderer Akzentuierung A. Porter). M. wurde flr die Zersto-
rung einheimischer Kulturen und Religionen mitverantwortlich gemacht. Missionarische Un-
ternehmungen wurden zudem als Stérung eines friedlichen Miteinanders verschiedener Reli-
gionen empfunden. Als mit und teilweise auch schon vor den —Staaten Afrikas und Asiens
auch die Turchen in diesen Landern ihre Unabhé&ngigkeit erlangten, wurde die Anwesenheit
der Missionare, die oft eine bestimmende Position beanspruchten, als stérend und beengend
empfunden. Fragwurdig wurde v.a. die JudenM. aufgrund der Einsicht in den Jahrhunderte al-
ten Antisemitismus der Kirchen, der im Nationalsozialismus seinen Hohepunkt erreichte, wie
aus grundsatzlichen theologischen Erwégungen heraus (vgl. Rheinischer Synodalbeschluss
1980 ,,Zur Erneuerung des Verhéltnisses von Christen und Juden®).

Die Infragestellung der M. fiihrte in der zweiten Halfte des 20. Jh.s zu verschiedenen Ansét-
zen eines neuen Verstandnisses. Grolle Bedeutung erlangte die Vorstellung der M. als ,,Missio
Dei*, besonders in der Auspragung durch J.C. Hoekendijk, H. Jochen Margull und W. Hol-
lenweger. Mit deutlich kirchenkritischer StoRrichtung wurde hier betont, dass es Gott in seiner
M. nicht um die Kirche, sondern um das Wohl (,,den Schalom*) der Welt gehe. Aufgabe der
Christen sei die Teilnahme an dieser ,,M. Gottes*, wozu freilich weniger die Kirchen, als ein-
zelne Laien und Basisgruppen (Gruppe) geeignet waren. Die Kirche musse eine ,,Kirche mit
Geh- Struktur« werden, die Gott in die Welt hinein folge. M. geschehe durch die ,,Prasenz*
der Christen in der Welt. In den Vordergrund trat bei diesem M.sverstandnis das gesellschaft-
liche Engagement der Christen, wéhrend die einladende Verkiindigung zuriicktrat. Ausgewo-
gener ist das Verstandnis der M. als ,,Konvivenz* (Th. Sundermeier), das das Reden vom ei-
genen Glauben in den Kontext eines von Teilnahme und Teilgabe bestimmten menschlichen
Miteinanders stellt. Ein am Beginn des dritten Jahrtausends zeitgemalies M.sverstandnis muss

Huber - Mission (EVStL) 1 21.10.2021



das missionarische Zeugnis in Wort und Tat mit einem friedlichen Zusammenleben der Anhé-
nger verschiedener Religionen in einer religios pluralistischen Gesellschaft verbinden. Nétig
ist ein missionarisches Zeugnis, das das friedliche Zusammenleben nicht geféhrdet, und ein
Zusammenleben, das das missionarisches Zeugnis nicht ausschlief3t.

Il. Begrindung

Ein Auftrag zu einer die Grenzen Israels tberschreitenden M. findet sich zwar nicht in der
Botschaft des irdischen Jesus. Die christliche Botschaft hat aber eine universale Dimension.
Der Hinweis darauf bildet den Rahmen des Matthaus-Evangeliums, das am Beginn Jesus als
die Erfillung der Erwartungen der VVolker darstellt (Geschichte der Weisen aus dem Morgen-
land, Mt 2,1-12) und an dessen Ende der sog. ,,M.sbefehl steht (Mt 28,18-20). Einen noch
weiteren Rahmen steckt das Johannes-Evangelium ab, indem es Jesus als den seit der Schop-
fung in der Welt wirkenden logos beschreibt (Joh 1,1-14). Paulus versteht sich als Gesandter
an die Volker, denen die universale Versohnungsbotschaft gilt (Gal 3,28; 2Kor 5,18f). Diese
universale Dimension ist schon im Alten Testament angelegt, wenn Israel als ,,Licht der Vol-
ker* bezeichnet wird und wenn dem ,,Gottesknecht eine Botschaft anvertraut ist, auf die ,,die
Inseln warten (Jes 42,4).

Eine in einem universalen Anspruch begriindete M. begegnet auch in anderen Religionen: Der
Weg des Buddha ist flr alle der Weg zur Erlésung, Allah ist der Gott aller Menschen (Islam),
Krishna ist der Gott Giber den Géttern (Bhagavadgita 7,20-23). Entsprechend haben auch diese
Religionen — allerdings in sehr unterschiedlicher Weise — M. betrieben, obwohl dies oft be-
stritten wird. Freilich sind nicht alle Religionen missionarische Religionen.

I11. Trager

In den ersten Jh.en wurde der christliche Glaube auf der einen Seite von einzelnen M.aren ver-
breitet, deren bekanntester und wirkungsvollster, aber nicht einziger, der Apostel Paulus war,
der sich nicht von einer Gemeinde, sondern von Christus selbst gesandt wusste (Gal 1,11f.).
Andererseits geschah die Ausbreitung des Christentums im alltaglichen Miteinander der Men-
schen. Dieses Verstandnis missionarischen Handelns begegnet spater bei Luther, nach dessen
Ansicht Gott durch Kaufleute, Kriegsgefangene, aber auch durch christliche Firsten und an-
dere dafur sorge, ,,dass das Evangelium rechtschaffen durch die Welt gepredigt werde*, und
es steht Schleiermachers M. ,,nach dem Gesetz der Kontinuitat* nahe, wie auch den Vorstel-
lungen einer M. durch ,,Prasenz‘ und durch ,,Konvivenz*.

In der kath. Kirche sind es seit dem Mittelalter v.a. die Orden, die M. betreiben, zunachst be-
sonders Benediktiner, Franziskaner, Dominikaner und Augustiner, seit den 40er Jahren des
16. Jh.s auch die Jesuiten, wozu spater weitere Orden und Kongregationen kamen. Besondere
Bedeutung erlangte die ,,Société des M.s Etrangéres de Paris®, eine 1664 vom Papst bestatigte
Kongregation von Weltpriestern. Verantwortlich fur die Durchfiihrung der M. in Asien, Af-
rika und Amerika waren aufgrund verschiedener pépstlicher Erlasse — besonders der ,,Westin-
dischen Edikte* von 1493 — und des Vertrags von Tordesillas (1494) Spanien und Portugal,
denen der M.spatronat fir die westliche bzw. 6stliche Halfte der Erde zugesprochen wurde.
Als sie ihrer Pflicht nicht mehr in zureichender Weise nachkamen, wurde 1622 die ,,Sacra
Congregatio de Propaganda Fidei* als oberste fiir die M. zustandige kirchlicher Instanz ge-
grindet. Dies fihrte in den M.sldndern zu erheblichen Spannungen, die bis ins 20. Jh. andau-
erten.

In der orthodoxen M. waren es sowohl Bischdfe und Mdénche als auch Laien ganz verschiede-

Huber - Mission (EVStL) 2 21.10.2021



ner Berufe, die den christlichen Glauben verbreiteten, was manchmal durch staatliche Mal3-
nahmen unterstiitzt wurde.

Im Protestantismus stand man einer organisierten M. zunéchst ablehnend gegenuber. Als erste
protestantische Gesellschaft zur Forderung der M. wurde 1649 die ,,New England Company*
gegriindet, die die M. unter den Indianern in den nordamerikanischen Kolonien unterstiitzte,
insb. den IndianerM.ar J. Eliot (1604-1690). Um die Wende zum 18. Jh. folgten die ,,Society
for Promoting Christian Knowledge* (1698) und die ,,Society for the Propagation of the Gos-
pel“ (1701). Die vom dénischen Konig Frederik V. angeregte und geforderte ,,D&nisch-Halle-
sche M. schickte 1705 die ersten protestantischen Missionare nach Indien (B. Ziegenbalg und
H. Plutschau), die 1706 mit der M. in der danischen Kolonie Tranquebar begannen. Die
Herrnhuter Briidergemeine um den Grafen N. L. von Zinzendorf war zwar keine Missionsge-
sellschaft, sie entfaltete aber eine weit ausgedehnte missionarische Téatigkeit mit einer eigenen
M.smethode. 1732 wurde die erste Herrnhuter M.sgemeinschaft auf die Karibik-Insel St. Tho-
mas entsandt. Spater wirkten Herrnhuter in Stidafrika, Indien, Westtibet, Gronland u.a. Das
,,grofie Jh. der M.« (K.S. Latourette) war flr den Protestantismus das 19. Jh., in deines zur
Griindung einer Vielzahl von Missionsgesellschaften kam. Kurz vor der Jh.wende wurde auf
Betreiben von W. Carey (1761-1834) die ,,Baptist Missionary Society* gegriindet (1792). Es
folgten die offiziell Gberdenominationale, faktisch aber kongregationalistische ,,London Mis-
sionary Society (1795), die ,,Niederlandische Missionsgesellschaft (1797) und die anglika-
nische (Low Church) ,,Church Missionary Society (1799). Im Verlauf des 19. Jh.s wurden im
deutschsprachigen Raum eine grof3e Zahl vom Missionsgesellschaften ins Leben gerufen, be-
ginnend mit der ,,Basler M. (1 1815). Ihrer frommigkeitlichen Pradgung nach kann man bei den
im 19. Jh. entstandenen Missionsgesellschaften zwischen bewusst (iberdenominationalen Mis-
sionsgesellschaften (z.B. Basler M* Rheinische Missionsgesellschaft, Berliner Missionsge-
sellschaft), konfessionellen Missionsgesellschaften (z.B. Leipziger M. und Neuendettelsauer
M.) und Glaubensmissionen (z.B. China Inland M., Neukirchener M.) unterscheiden. Neben
diesen freien Missionsgesellschaften gab es in verschiedenen Landern kirchliche Missions-
werke (z.B. in Schottland und Schweden).

Zu einer tief greifenden Neugestaltung weiter Teile des M.swesens kam es in der zweiten
Hélfte des 20. Jh.s, als die M. zunehmend als eine Aufgabe der Kirche verstanden wurde. Dies
fiinrte einerseits zur Verschmelzung des Internationalen M.srates mit dem Okumenischen Rat
der Kirchen (auf der Vollversammlung des ORK in Neu Delhi 1961), andererseits zur Um-
wandlung der Missionsgesellschaften in kirchliche M.swerke (z.B. M.swerk der Ev.-Lutheri-
schen Kirche in Bayern). Infolge der Einsicht, dass sich das paternalistische Verhéltnis zwi-
schen den Missionsgesellschaften und den durch die M. entstandenen Kirchen zu einem part-
nerschaftlichen wandeln misse, fihrten einige Missionsgesellschaften eine tief greifende Ver-
anderung ihrer Strukturen durch. So wurde aus der Pariser Missionsgesellschaft die ,,Commu-
nauté Evangélique d’Action Apostolique* (CEVAA), aus der London Missionary Society der
,,council for World M.* (CWM), aus der Basler M. ,,M. 21 und aus der Rheinischen M. die
,Vereinte Ev. M.*, wobei dem Namen der letzteren der programmatische Zusatz ,,Gemein-
schaft von Kirchen in drei Erdteilen beigefligt wurde. Die meisten evangelikalen Missionsge-
sellschaften haben diesen Strukturwandel nicht mit vollzogen, sondern haben an ihrer traditio-
nellen Organisationsform festgehalten. Ein Phdnomen, das erst in den letzten Jahrzehnten des
20. Jh.s in Erscheinung trat, sind M.sbemiihungen afrikanischer und asiatischer Kirchen und
Gemeinschaften in Europa (M. in reverse).

Die Einsicht, dass Konkurrenz und Gegeneinander der M.en nach Mdglichkeit zu vermeiden

sei, fihrte schon im 19. Jh. zu verschiedenen Formen der Gebietsabsprachen (comity arrange-
ments) und spéater zur Durchfiihrung teilweise weltweiter M.skonferenzen. Die 1. Weltmissi-

Huber - Mission (EVStL) 3 21.10.2021



onskonferenz (in Edinburgh 1910) gilt als ein wichtiger Anstol3 zur Entstehung der 6kumeni-
schen Bewegung.

V. Geschichte

Die Geschichte der M. ist weithin identisch mit der Geschichte der Ausbreitung des Christen-
tums. Dieses fasste in den ersten Jh.en nicht nur im Romischen Reich, sondern v.a. von Edes-
sa aus auch in den ostlich an dieses angrenzenden Gebieten Fuf3. Nachdem sich Konig Tirida-
tes I11. im Jahr 301 hatte taufen lassen, wurde Armenien der erste Staat, in dem das Christen-
tum Staatsreligion war. Nichtchristliche Religionen wurden unterdriickt. In der zweiten Hélfte
des 1. Jahrtausends wurden die nordlichen und 6stlichen Teile Europas christianisiert, teil-
weise mit kriegerischer Gewalt. Die M. der ,,nestorianischen‘ Kirche erreichte 635 China, wo
bis zum Jahr 845 eine christliche Kirche bestand. Im Zusammenhang mit den kolonialen Un-
ternehmungen der iberischen Méchte, spéter auch Englands, der Niederlande, Danemarks und
Frankreichs, gelangte die M. nach Amerika, Afrika und in alle Lander Asiens. Mit Ausnahme
der Philippinen blieb das Christentum in den asiatischen Landern eine — teilweise sehr kleine
— Minderheitsreligion. Dies anderte sich auch nicht, als — nach Anfangen im 18. Jh. —v.a. im
19. und 20. Jh. eine Vielzahl von protestantischen Missionsgesellschaften und unabhangigen
M.aren die Arbeit aufnahm. Waren schon in der traditionellen M.sarbeit VVerkindigung, erzie-
herische, medizinische und teilweise auch wirtschaftliche (vgl. z.B. die Basler M.sindustrie)
Aktivitdten miteinander verbunden, so veranderte sich in der zweiten Halfte des 20. Jh.s die
Situation doch insofern, als in partnerschaftlicher Zusammenarbeit mit einheimischen Kirchen
das gesellschaftliche Engagement und das partnerschaftliche Teilen ein grof3eres Gewicht er-
hielt. Es setzte sich weithin die Uberzeugung durch, dass Missionarische Tatigkeit nicht an
den einheimischen Kirchen vorbei betrieben werden solle. V.a. pfingstliche M.en waren hin-
gegen weiterhin in der traditionellen Weise tétig, teilweise mit groBem zahlenméaRigen Erfolg.

V. Fragen der M. in der gegenwartigen Diskussion.

Seit den 60er Jahren des 20. Jh.s kam es zu einer — teilweise sehr aggressiv gefiihrten — Ausei-
nandersetzung um Verstandnis und angemessene Praxis der M. Dies fiihrte zu einer Spaltung
der M.sbewegung, die meist (vergrébernd) durch die Unterscheidung einer evangelikalen und
einer 6kumenischen M.sbewegung beschrieben wird, und die ihren Ausdruck fand in der
,Frankfurter Erklarung zur Grundlagenkrise der M.* (1970) und in der Konstituierung der
sog. Lausanner M.sbewegung, benannt nach dem Ort, an dem 1974 der ,,Internationale Kon-
gress fur WeltM. stattfand. Die Hauptkritikpunkte der evangelikalen Vertreter waren: In der
6kumenischen M. trete gesellschaftliches Engagement und Humanisierung an die Stelle der
Verkindigung, die Evangelisation werde durch den Dialog ersetzt, die alleinige Heilsmittler-
schaft Christi werde geleugnet, die Offnung fiir andere Religionen fiihre zu einem synkretisti-
schen Verstandnis des christlichen Glaubens, wesentliche Inhalte der biblischen Botschaft
wirden aufgegeben. Damit erhielten teilweise schon seit Jh.en diskutierte Fragen eine neue
Aktualitat.

A. M. und Kultur. Die Uberzeugung beginnt sich durchzusetzen, dass es eine kontextunab-
hangige christliche Botschaft und Theologie nicht gibt. Man muss vielmehr davon ausgehen,
dass die christliche Botschaft in der Missionarischen Verkiindigung nicht nur eine neue
sprachliche Einkleidung erhalt, sondern im Vollzug der Ubersetzung in neue Kontexte auch
neu interpretiert wird. Ubersetzbarkeit gehorte von Anfang an zum Wesen der christlichen
Botschaft; die Verkiindigung Jesu ist in ihrer urspriinglichen sprachlichen Gestalt nicht ein-
mal mehr erhalten (L. Sanneh). Darin unterscheidet sich das Christentum z.B. vom Islam, der
auf die arabische Sprache bei der Rezitation des Korans Wert legt. Auf die Konsequenzen aus

Huber - Mission (EVStL) 4 21.10.2021



dieser Einsicht haben v.a. Theologen aus Afrika, Asien und Lateinamerika hingewiesen. As-
pekte, die in der westlichen Lehr- und Frémmigkeitstradition in den Hintergrund traten, erhal-
ten ein neues Gewicht (z.B. der Gedanke der Armut, das Verhéltnis zu den Verstorbenen, das
Heilen). Das Risiko einer Veradnderung und moglicherweise auch Verfalschung der christli-
chen Botschaft I&sst sich nicht vermeiden, sondern muss im Vertrauen auf den Geist Gottes
und die gegenseitige Korrektur der Christen eingegangen werden.

B. M. und Dialog. Das Verhaltnis von M. und Dialog wurde sehr unterschiedlich bestimmt.
Ein Dialog, der nur zur Vorbereitung und Anbahnung evangelistischer Verkindigung gefuhrt
wird, kann jedoch nicht als Dialog im Vollsinn des Wortes gelten, der durch Gegenseitigkeit
(M. Buber), Wahrhaftigkeit und Lernbereitschaft ausgezeichnet ist. Dient der Dialog dem ge-
genseitigen Verstehen, dann muss er auch Raum fiir die verschiedenen religiésen Uberzeu-
gungen und die in ihnen enthaltenen Anspriiche bieten. Dialog und M. schlief3en sich deshalb
nicht aus. Allerdings muss letztere durch die Gesprachskultur des Dialogs gepragt sein.

C. M. und gesellschaftliches Engagement. Evangelikale und 6kumenische M. haben sich in-
sofern einander angenahert, als beide unterstreichen, dass M. in Wort und Tat geschehen
misse und also die gesellschaftlichen Verhaltnisse nicht ausklammem durfe. Haufig wird in
diesem Zusammenhang von einer ,,ganzheitlichen* M. gesprochen.

Lit.: H. FROHNES / U.W. KNORR (Hg.), Die Alte Kirche, 1974 — K. SCHAFERDIEK (Hg.), Die
Kirche des Frihen Mittelalters, 1978 — L.O. SANNEH, Translating the Message, Maryknoll
1989 — S. NEILL, Geschichte der christlichen M.en, N.-P. Moritzen (Hg.), 1990? — W. RAUPP
(Hg.), M. in Quellentexten, 1990 — D. BoscH, Transforming M., Maryknoll 1991 — H. GRUN-
DER, Welteroberung und Christentum, 1992 — J. WIETZKE (Hg.), M. erklart. Okumenische Do-
kumente von 1972-1992, 1993 — T. SUNDERMEIER, Theologie der M., in: Konvivenz und Dif-
ferenz, V. Kuster (Hg.), 1995, 15-42 — K. FUNKSCHMIDT, Earthing the Vision. Strukturrefor-
men in der M., 2000 — T. SUNDERMEIER / H. FRANKENMOLLE / A. FELDTKELLER/ G. COLLET/
M. GEORGE / D. BECKER / G. McGEE / W. REES / H.-P. HUBNER / C. WIESE / M. DEEG / P.
HEINE, M., in: RGG, ¥2002*, 1272-1298 (Lit.) — C. DAHLING-SANDER u.a. (Hg.), Leitfaden
Okumenischer M.stheologie, 2003 — S.B. BEVANS / R.P. SCHROEDER (Hg.), Constants in
Context. A Theology of M. for Today, Maryknoll 2004 — A.N. PORTER, Religion versus Em-
pire?, Manchester 2004.

Quelle: Werner Heun, Martin Honecker, Martin Morlok, Joachim Wieland (Hrsg.): Evangeli-
sches Staatslexikon, Neuausgabe, Kohlhammer Verlag (Stuttgart) 2006, Sp. 1546-1551.

Huber - Mission (EVStL) 5 21.10.2021



