Was Hoffnung vermag. Ostergedanken
Von Karl Rahner SJ

Es sollen gleich zu Beginn dieses ,,Osterartikels*, von dem vermutlich viele Leser denken
werden: muss das denn wieder sein?, zwei Dinge gesagt werden. Der Verfasser ist — so hofft
er wenigstens — von der Wahrheit der christlichen Osterbotschaft glaubend iiberzeugt. Er be-
kennt mit den Kirchen der Christenheit: Der Herr ist wahrhaft auferstanden. Das und nichts
anderes. Aber der Verfasser weil}, dass man zu allen Zeiten und somit auch heute dariiber
nachdenken miisse, was damit gemeint ist. Er will also nicht darum herumreden in einem Ge-
rede, das fiir alle von vornherein annehmbar ist und darum — nichts besagt. Er meint aller-
dings, dass ein so unverbliimtes Bekenntnis auch heute fiir alle Menschen nachdenkenswert
sei, natiirlich von der Sache, nicht vom Schreiber her.

Und zweitens: Was hier gesagt wird, ist nicht der Versuch eines Osterhymnus. Den singen die
Glaubenden, die die Enttduschung des Lebens und den Zweifel hinter sich zu lassen vermo-
gen, glauben und von diesem innersten Segen ihres Lebens her befreit bekennen, was sie glau-
ben. Hier soll nicht so sehr von diesem hoffenden Osterglauben selbst gesprochen werden,
sondern gewissermallen an seiner Schwelle schiichtern {iber seinen Sinn und seine Glaubwiir-
digkeit nachgedacht werden. Glaube aber und solche sich auf ihn hintastenden Erwégungen
sind nicht dasselbe.

Viele (vielleicht die meisten) Menschen leben eine letzte Uberzeugung, durch die sie in der
freimachenden Wahrheit sind, viele von ihnen kénnen diese aber fiir sich und andere nicht
,objektivieren®, fiir sich selbst und andere nicht in ein formuliertes Bekenntnis in Sitzen hin-
ein heben, wenn sie zu reflektieren beginnen auf das, was sie wie verschwiegen und ver-
schamt in der Verantwortung, Liebe und Treue des Alltags einfach leben. Sie werden verwirrt
und fangen an, daran zu zweifeln, dass so Hohes und Unheimliches sich in ithrem Leben be-
gibt, was da in religiosen und vielleicht sogar metaphysischen Sitzen iiber den letzten Sinn
des Menschenlebens ausgesagt wird. Vielleicht ist vielen nur gegeben, im dunkel verschwie-
genen Grund ihrer Existenz zu haben, wovon andere — die Religionen und andere Interpreten
des Menschen — auch ausdriicklich zu sprechen wagen, und gewiss an sich auch mit Recht,
weil, wo so etwas gliickt, es auch wieder den ungesagten Vollzug des Lebens mutiger fiir sich
selbst, reiner und klarer machen kann.

Die bekiimmerten Zweifler

Wenn hier also, so gut es geht, dieser verschwiegene Grund des Lebens und seines freien, ver-
antwortlichen Vollzugs christlich ausgelegt wird, dann geht die Rede von etwas, was der
Christ als unreflektiertes Ereignis auch demjenigen grundsétzlich zubilligen kann (und sogar
muss), der solche Rede in seiner eigenen Reflexion nicht als richtige Auslegung dessen aner-
kennt, was er selber lebt. Es gibt genug ,,bekiimmerte* Atheisten und Zweifler an der ewigen
Bewahrtheit des Sinnes eines verantwortbaren Lebens. Aber sie wissen eigentlich nicht aus
threm System heraus zu erkldren, woher denn solcher radikalster Kummer tiberhaupt in der
Wiiste des Daseins auftreten konne, und ihr Kummer sagt nochmals das Gegenteil von dem,
was sie in der Dimension ihrer reflektierenden Interpretation des Lebens meinen.

Unter diesen Voraussetzungen aber wage ich zu sagen: Wo ein Mensch sein Leben lebt in be-
dingungsloser, selbstloser Liebe, in einer letzten Treue, die nicht mehr belohnt wird, in einer
Verantwortung des einsamen, von niemandem mehr kontrollierten und belobten Gewissens,
da vollzieht er einen hoffenden Glauben an seine bleibende Endgiiltigkeit, ob er es reflektiert
oder nicht, ob es ihm gelingt, diese Uberzeugung verbal zu objektivieren, oder nicht. Wer vor

Rahner - Was Hoffhung vermag. Ostergedanken (SZ) 1 05.09.2021



die Gréber von Auschwitz oder Bangla Desh oder andere Mahnmale der Absurditét des
menschlichen Lebens tritt und es fertig bringt, weder davonzulaufen (weil er diese Absurditét
nicht aushalten kann) noch zynisch zu verzweifeln, der glaubt, auch wenn sein Verstand still-
steht, an das, was wir Christen das ewige Leben nennen, ob er es fertig bringt, auch noch die-
sen Satz des radikalen Mutes auszusagen, oder nicht.

Man kann radikale Liebe, Treue und Verantwortung, die sich nie ,,rentieren, leben und den-
noch ,,meinen, alles menschliche Leben verschwinde im leeren sinnlosen Nichts, aber im Akt
solcher Lebenstat selbst ist diese Meinung nicht enthalten und sie widerspricht dem, was man
tut. Solche Grundtaten des Lebens setzen die Hoffnung auf Endgiiltigkeit, auf bleibende Ge-
rettetheit des Lebens, bejahen die erste und letzte Voraussetzung solcher Hoffnung, die wir
Gott nennen. Nur in solchem Glauben wird das untergegangene Leben von uns wirklich ver-
antwortet, wird es nicht zu einem Diinger degradiert fiir eine Zukunft, die selbst wieder ver-
schwindet im leeren Nichts. Wer sagt, solche Ewigkeit geschehe jetzt im Leben, da man hier
der Liebe und Treue Gottes gewiss werde, der kann, wenn er konsequent ist, solche Erfahrung
erst recht nicht dem Vergehen anheim geben. Der erfahrt Ewigkeit in der Zeit, darf aber ge-
rade darum die nichtigende Zeit nicht iiber diese Erfahrung einer Liebe Gottes und des Néchs-
ten siegen lassen.

Endgiiltigkeit der Geschichte

Wir brauchen diese in der radikalen Hoffnung gegebene Endgiiltigkeit unserer Geschichte und
unserer Person nicht ,,vorzustellen und auszumalen. Wir wissen von ihr nichts als eben das,
was in dieser unbedingten Hoffnung selbst gegeben ist. Natiirlich diirfen wir sie nicht als Ver-
langerung unserer Zeit denken, in der Neues beliebig in einen solchen neuen Zeitraum einge-
tragen werden konnte. Sie ist die Endgiiltigkeit unserer Geschichte vor Gott und in ihm, eines
Lebens, das hier in der Zeit geschah und, wenn auch verborgen, genug von dem in sich barg,
was wert ist, endgiiltig, ,,immer* zu sein.

Diese Hoffnung bezieht sich konkret auf den einen und ganzen Menschen und ist darum
schon Hoffnung dessen, was wir Christen die ,,Auferstehung des Fleisches nennen. Eine pla-
tonisch abendlidndische Tradition ist zwar daran gewohnt, den inneren Grund der Bleibendheit
des Menschen ,,Seele” und den Grund seiner Raumzeitlichkeit ,,Leib* zu nennen und sich da-
rum den Inhalt der letzten Hoffnung des Menschen als Unsterblichkeit der Seele als eines Tei-
les des Menschen vorzustellen und dann die christliche Hoffnung auf die ,,Auferstehung* des
Menschen (des ,,Fleisches®, das der Mensch ist und nicht nur hat) als zusétzliches Ereignis am
Ende der Gesamtgeschichte bloB noch fiir den ,,Leib* zu denken.

Man soll auch heute diese platonisierenden Vorstellungsschemen nicht zu sehr von oben
herab kritisieren, zumal sie dauernd in den Glaubensaussagen der christlichen Kirchen zur
Verdeutlichung des eigentlich Gemeinten verwendet werden. Aber wir diirfen auch sagen: Die
christliche und menschliche Hoffnung geht auf die Gerettetheit des einen und ganzen Men-
schen und ist so eine Hoffnung, die nicht schon von vornherein den ,,Leib* ausklammern kann
und dann {iber sein Schicksal nur durch eine Sonderbelehrung etwas wiisste. Das darf auch ge-
sagt werden, wenn dadurch nicht geleugnet zu werden braucht, dass die eine Endgiiltigkeit des
Menschen sich fiir die in ihm gewiss gegebenen pluralen Momente seiner Wirklichkeit je ver-
schieden auswirkend gedacht werden muss, ohne dass wir imstande sind, diese Verschieden-
heit etwa der ,,Verkldrung* von ,,Leib“ und ,,Seele* uns nochmals genauer auszumalen.

Darum ist es auch letztlich keine Glaubensfrage, ob das, was wir die Auferstehung des Leibes
im engeren Sinn nennen, sich am Ende der Gesamtgeschichte ereignet oder als immer gleich-
zeitig gegebenes Moment an der einen Endgiiltigwerdung des Menschen gedacht wird, die mit

Rahner - Was Hoffhung vermag. Ostergedanken (SZ) 2 05.09.2021



dem Tod jedes Menschen eintritt. Schon eine mittelalterliche Theologie konnte sich die ,,Auf-
erstehung® des Menschen unabhingig von der Frage denken, was mit dem Leichnam ge-
schieht, den der Mensch im Tode hinterldsst. Der Mensch ist einer, er hat eine Hoffnung fiir
sich, diese Hoffnung ist radikal gesetzt im Akt der verantwortlichen Ubernahme seiner Exis-
tenz und tritt ins reflektierende Bewusstsein in dem, was wir ,,Auferstehung des Fleisches*
nennen (und auch die ,,Seele* in ihrer ,,Unsterblichkeit™ umfasst).

Nur in solcher Hoffnung kann man an die Frage der Auferstehung Jesu herantreten. Solche
Hoffnung ist der Ort dieses Glaubens. Die in der Mitte der Existenz wohnende Hoffnung
(gleichgiiltig, ob sie in Freiheit zur eigenen gemacht wird oder aber verzweifelt, was auch
zum Unheil des Menschen wirklich mdéglich ist, verworfen wird) sucht in der Geschichte ihre
Greifbarkeit, das Ereignis, in dem sie wagen kann zu sagen: Es ist geschehen, was ich auch
fiir mich erhoffe, indem ihr ihre eigene Selbstobjektivation dargeboten wird und so fiir sie der
Mut entsteht, sich zu sich selbst zu bekennen. Dieses Ereignis findet der christliche Glaube in
Jesus. Die Hoffnung fiir uns ist eine Hoffnung, die sich bei ihm nicht mehr selbst zu verleug-
nen wagen darf.

Es ist hier natiirlich nicht der Ort, von Jesus alles darzulegen, was der christliche Glaube von
ihm bekennt. Hier ist nur verkiirzend zu sagen: Der Glaube tritt vor diesen Jesus, sein Leben,
sein Wort, seinen Anspruch an uns und sagt: er lebt. Seine Sache ist nicht untergegangen,
nicht durch seinen Tod desavouiert. Aber diese Sache wére nicht er, sondern eine Ideologie,
die man auch ohne ihn haben kann, wenn er selbst untergegangen wére, wiirde er nicht leben.
Dieses von unserer Hoffnung immer gesuchte Ereignis konnten wir nicht Jesus nennen, wenn
nicht uns durch das apostolische Zeugnis von ihm, seinem Wort, seinem Leben und Tod und
eben von seiner endgiiltigen Bleibendheit (Auferstehung genannt) eine Nachricht iiberkom-
men wire. Aber dies als unersetzbar vorausgesetzt, erfahren wir selbst in der Begegnung mit
thm, dass er lebt: in der befreienden Macht seines Lebens und seines Todes, der in Gott hinein
geschieht: im Zeugnis seines Geistes, ohne das wir ja gar nicht glauben kdnnten, auch nicht an
seine Auferstehung. Wir sind (oder kdnnen sein) nicht diejenigen, die so auf das ,,Augenzeug-
nis* der ersten Jiinger angewiesen sind, wie es Menschen sind, die nur durch einen Bericht
von einem Geschehen erfahren, das sich schlechterdings aullerhalb ihres eigenen Erfahrungs-
kreises begeben hat. Das Zeugnis der Jiinger und unser inwendiges Zeugnis von der Erfahrung
der lebendigen Macht Jesu (Jesu, nicht bloB einer letztlich willkiirlich mit seinem Namen ver-
bundenen Ideologie!) bilden ein Zeugnis: er lebt.

Man kann, wenn man will, zwar achselzuckend sagen, man erfahre in sich selbst nichts von
diesem Zeugnis des ,,Geistes* Jesu, der ihn als lebendig bezeugt. Wer aber so sagt, der ist zu
fragen, ob er sich schon einmal willig diesem fordernden Anspruch Jesu ausgesetzt hat, der
auf Leben und Tod, d.h. auf die Liebe zu den Menschen und Gott in einem geht und dann als
unabldslich von seiner Person erfahren wird.

Was wir wissen

Wir wissen von seiner Auferstehung hinsichtlich dessen, was damit eigentlich gemeint ist,
auch nicht mehr als das, was wir fiir uns selbst hoffen: die bleibende, wirkende Rettung seines
Lebens durch Gott. Wir brauchen die Eigenart seines leiblichen Auferstandenseins uns nicht
ausmalen, weil wir es nicht konnen. Wir brauchen auch im ,,leeren Grab®, das als solches al-
lein ja gar keine Auferstehung verbiirgen kann, nicht den eigentlichen Grund des Glaubens an
seine Auferstehung zu erblicken. Wir konnen die Berichte von den Erscheinungen des Aufer-
standenen in der Schrift, wenn wir wollen, lesen als sekunddre Verdeutlichungen einer Erfah-
rung des Auferstandenen, die in ihrem eigentlichen Kern hinter diesen Visionen liegt, so we-
nig wir diese darum schon einebnen miissen auf solche Visionen, wie sie uns sonst aus der

Rahner - Was Hoffhung vermag. Ostergedanken (SZ) 3 05.09.2021



Geschichte der Mystik bekannt sind. Wir lassen die Auferstehung nicht einfach blo in unse-
ren Glauben hinein geschehen, sagen aber gleichzeitig, dass es zu diesem bleibenden Sieg
Jesu und seiner Sache selbst gehort, dass sie Glauben findet. Wiirde seine Auferstehung nir-
gends Glauben finden, wére sie auch nicht geschehen, da sie ja die siegreiche Selbstzusage
Gottes an die Welt sein soll. Und auf jeden Fall ist Jesu Auferstehung nicht die Riickkehr ei-
nes Toten in unsere Raumzeitlichkeit mit deren Bedingungen, ist etwas ganz anderes von ih-
rem Wesen her als die Totenerweckungen, die sonst im Alten und Neuen Testament erzahlt
werden. Der Auferstandene macht seine bleibende Gerettetheit und das Angenommensein sei-
nes Lebens durch Gott kund, kehrt aber nicht in diejenige Welt zuriick, die unter dem Gesetz
der Vergeblichkeit und des Todes steht und ja gerade von unserer Hoffnung iiberwunden wer-
den soll. Wir blicken mit den ersten Jiingern schlicht auf dieses Leben und Sterben Jesu, er-
fahren seine befreiende Macht an uns und sagen: Wir wiirden unsere eigene Auferstehungs-
hoffnung verleugnen, wenn wir von diesem Jesus nicht sagen wiirden: Er lebt, er ist also auf-
erstanden, wenn sich also an ihm unsere eigene Hoffnung nicht zu dem Akt erméchtigt und
befreit wiisste, in dem der Mensch seine unaustilgbare Hoffnung auch in Freiheit annimmt
und vorkommen lésst in seinem Bewusstsein. Bei allen anderen Menschen wiirden wir, wenn
wir die Schuld ebenso ernst im Leben des Menschen nehmen wie die Hoffnung, es vielleicht
nicht wagen, an eine selige Gerettetheit des Lebens zu glauben, auch wenn wir eigentlich ja
fiir uns, die Schuldiggewordenen, mehr fiirchten miissen als fiir die anderen, deren Schuld wir
nie so kennen wie die eigene. Aber wenn es einen Menschen gibt, bei dem der Mut der Skep-
sis versagt, die wiinschen wiirde, der so fragwiirdige und bose Mensch mége moglichst rasch
als verungliicktes Experiment der Welt im Nichts verschwinden, dann ist es nach dem Zeug-
nis der Christenheit und weit iiber ein kirchliches Christentum hinaus Jesus. Es mag sogar ei-
ner, wenn er will, sagen: Es muss Gott sein: damit dieses Leben dieses Jesus nicht unterge-
gangen ist. (Warum sollte dieses Leben nicht ebenso gut einen ,,Gottesbeweis* hergeben wie
die Welt, in der Atome nach Zufall und Notwendigkeit ihren gespenstischen Tanz auffiihren
und es den Menschen von schrecklicher Fragwiirdigkeit gibt?)

Man kann freilich fragen, wie es denn um den Menschen stehe, wenn schliefSlich doch alles
,»blof* auf Hoffnung gegriindet sei und auch die Auferstehung Jesu letztlich ,,nur auf jener
Hoftnung griinde, in der wir auch fiir uns alles hoffen. Aber dann ist ganz niichtern zu entgeg-
nen, dass das Letzte im Menschen als einem und ganzen im Unterschied zum funktionalen
Besorgen der einzelnen Lebensbediirfnisse eben in der einen Bewegung auf das eine unbe-
greifliche Ziel bestehe, das wir Gott nennen, in der Bewegung, die wir Hoffnung nennen. Sie
tragt, sie gibt Realitdt, wenn und indem sie geschieht. Und auf3erhalb ihrer muss sie sich nicht
rechtfertigen. Auflerhalb ihrer ist nur die Verzweiflung.

Man kann diese zwar verdrangen und nicht hochkommen zu lassen versuchen. Aber ohne die
Hoffnung wire sie, und ohne die frei angenommene Hoffnung ist sie. Und die Verzweiflung
hat keine Rechtfertigung in sich, auch wenn es dem Menschen oft scheinen mag, sie sei leich-
ter als die Hoffnung, weil man sich da nur fallen lassen miisse. Man kann fragen, wo denn die
Hoftnung auf die Auferstehung ihre weltgestaltende und weltiiberwindende Macht ausiibe,
wenn doch die Geschichte der Menschen trotz aller Christen, die zu hoffen vorgeben und dann
doch nur zu gern an das Greifbare sich halten, das man auch ohne Hoffnung besitzen kann,
immer noch und immer aufs neue ein hoffnungsloses Gemenge aus Dummbheit, Bosheit und
Tod sei und man dagegen nichts machen konne, als sich daran im Genuss der héheren oder
niedrigeren Vorlaufigkeiten vorbeizudriicken.

Aber wer so fragt, hat schon an der Hoffnung vorbeigefragt. Er will nicht die Hoffnung tun,
sondern das Erhoffte schon genieen. Er will eine schon verwandelte Welt, nicht die Wand-
lung der Welt durch seine Hoffnung gegen alle Hoffnhung (wie die Schrift sagt) tun. Und auch
dieser miisste wieder gefragt werden, wo denn seine lebenstaugliche Alternative sei, und er

Rahner - Was Hoffhung vermag. Ostergedanken (SZ) 4 05.09.2021



sollte sich fragen, ob er nicht im letzten doch eine Welt annehme, die ihm darum ertraglich
scheint, weil in ihr eben doch von anderen gehofft wird, mit und ohne ihr volles Zusichselbst-
kommen.

Wer sagt, sein Leben bestehe in einem unbegreiflichen ,,Trotzdem* der selbstlosen Liebe (z.B.
in einem unerbittlichen Einsatz dafiir, dass diese Welt ein wenig ertrdglicher mit ein wenig
mehr an Freiheit und Gerechtigkeit werde), den diirfte der Christ (wie er sich selbst auch fra-
gen muss) fragen, ob die Realitét seines Lebens wirklich einigermallen dieser heroischen Pa-
role entspreche, den wiirde aber der Christ vor allem fragen, ob er nicht auch, nicht zwar den
Mut der Hoffnung (den hat er, wenn er wirklich liebt), aber den Mut aufbringen wolle, sich zu
der Hoffnung ausdriicklich zu bekennen, den er ja vor sich selbst versteckt aufbringt, wenn er
selbstlos liebt. Die Hoffnung kann sich durch nichts endgiiltig begrenzen lassen, wenn sie ihr
eigentliches Wesen nicht verleugnen will. Dort aber, wo sie ist und das eine Ganze des Men-
schen tragt, von sich weg tragt auf das Geheimnis hin, das wir Gott nennen, da kann sie, da
miisste sie auch an die Auferstehung Jesu glauben, wenn sie ihn kennt und wenn sie sich nicht
unter Auferstehung etwas vorstellt, was gar nicht wahrhaft zum Inhalt des christlichen Oster-
glaubens an die Auferstehung Jesu gehort.

Osterliche Umarmung

In der Liturgie der orthodoxen Kirche (vorausgesetzt, dass nicht auch sie in einem spie3ig ge-
wordenen Ritualismus verdorben ist, den wir nur zu oft bei uns kennen, durch die je eigene
Schuld freilich) umarmen sich die Gldubigen in der Osternacht unter Trénen und Jubel zu-
gleich: Christus ist auferstanden, er ist wahrhaft auferstanden. Man kann es nicht organisieren
und liturgisieren: Aber in der Osternacht sollten sich die Glaubenden (d. h. die, die zu glauben
meinen und hoffen, es aber von sich auch nicht so genau wissen) und die ,,Unglaubigen® (d.h.
die, die meinen, solchen Osterglauben nicht zu haben) gegenseitig umarmen als die trotz al-
lem und gegen alle Hoffnung gemeinsam Hoffenden.

Der Ungldubige miisste sich eigentlich freuen: dass sein glaubender Bruder hofft zu glauben,
selbst wenn er solchen Glauben als die wunderbarste Illusion meint interpretieren zu miissen,
aber dabei hoffentlich sich nicht einbildet, sein Unglaube sei das Gewisseste und Verldss-
lichste.

Und der Glaubende miisste seinem unglédubigen Bruder doch zu sagen den Mut haben (indem
er betet: ,,Ich glaube, Herr hilf meinem Unglauben®): Der Herr ist auferstanden, er ist wahr-
haft auferstanden. Und er diirfte hoffen, er miisste dabei hoffen, dass dieser unglaubige Bruder
eben doch ein Glaubender ist in der Hoffnung schlechthin, die in Freiheit unbedingt angenom-
men ist. Der christlich Glaubende darf gewiss die Forderung, auch ausdriicklich zu glauben,
die allen gilt, nicht unterschlagen. Aber in der Osternacht sollte er sich vor allem dariiber
freuen, dass Jesus auch schon in der innersten Mitte vieler auferstanden ist, die hoffen, ohne
sich sagen zu konnen, was damit — ndmlich eigentlich alles — schon gesagt ist.

Quelle: Siiddeutsche Zeitung, Nr. 76, 1. April 1972, Beilage. Wiederabgedruckt in: Karl Rah-
ner, Wagnis des Christen. Geistliche Texte, Freiburg: Herder, 1974, S. 116ff.

Rahner - Was Hoffhung vermag. Ostergedanken (SZ) 5 05.09.2021



