Geltung und Grenze des politischen Prinzips
Von Martin Buber

Dieser Vortrag ist im Juni 1953 anldfslich der Verleihung des hansischen Goethepreises an
den Verfasser durch die Universitit Hamburg und im gleichen sowie im ndchstfolgenden Mo-
nat an anderen deutschen Universitditen gehalten worden. Ev wird demndchst in Buchform in-
nerhalb der Essaysammlung «Hinweise» im Manesse-Verlag erscheinen.

Es ist den groBen unverlierbaren Spriichen religioser Botschaft eigentiimlich, daf3 sie mit Situ-
ationen verbunden sind. Ihr Ort ist nicht jenseits des menschlichen Getriebes; sie entstehen,
wenn sie gesprochen werden. Eine Schar ist gegenwirtig, sei es eine, die von ehedem um den
Sprecher zusammengeschlossen war, oder eine, die sich im Augenblick um ihn gebildet hat;
an sie wendet sich das Wort, etwa um sie in einer gegebenen Situation anzurufen oder um eine
Frage zu beantworten, die eben jetzt, im Zusammenhang einer Situation, laut geworden ist.
Anfordernd oder angefordert, redet die Botschaft diese bestimmten Menschen in ihrer beson-
deren Lage an, mit diesem Gegenwartigen befaf3t sie sich, und auf es will sie wirken. Aber
nachdem sie erscholl und damit in das Gedéichtnis und die Uberlieferung menschlicher Ge-
schlechter eintrat, schopft jedes von ihnen aus ihr den Rat und die Ermutigung, die Aufriitte-
lung und den Trost, deren gerade es unter den neuen Bedingungen seines Daseins bedarf. Es
erweist sich, dal3 jener Spruch, weit hinaus tiber die Erfiillung seiner Ursprungsabsicht, sehr
mannigfache Gaben fiir die sehr mannigfaltigen Situationen historischen und personlichen Le-
bens bereit hat, ja wir diirfen wohl sagen, daf3 er diese Gaben enthilt. Die Botschaft wendet
sich an eine Schar, und sie wendet sich an die Menschenwelt — nicht an eine vage und allge-
meine, sondern an die konkrete, die jeweilige, geschichtlich beladene und geschichtlich aufge-
rlihrte. Die Interpretation wird dem Spruch erst gerecht, wenn sie zu seiner Absicht in der
Stunde, da er gesprochen wurde, seine Entfaltung in all den Stunden seiner Wirkung fiigt, und
in besonderer Weise gerade die in dieser Stunde, in der sie, die Interpretation, sich vollzieht.
Die Geschichte erweitert aber nicht allein, sie vertieft auch die Deutung, denn das Schopfen
néhert sich dem Grunde.

Jesu Spruch vom Zinsgroschen, von dem ich ausgehen will und muf3, um Geltung und Grenze
des politischen Prinzips dem Anliegen unserer Geschichtsstunde geméf zu erdrtern, ist eine
Botschaft dieser Art. Man hat mit Recht verschiedentlich darauf hingewiesen, daf3 der Spre-
cher aus dem Bild des Kaisers auf der vorgezeigten Miinze die Pflicht ableitet, dem irdischen
Herrscher die Steuer nicht zu verweigern; es scheint mir freilich unrichtig, die Bejahung der
Pflicht — wie es geschehen ist — dahin zu verstehen, daf3 diese als eine Riickerstattung be-
zeichnet werde, denn weder fiir das zustidndige Wissen noch fiir den gesunden Menschenver-
stand ist das Geld, das der Staatsbiirger erbt oder erwirbt, eine Gabe des Staates aus dessen Ei-
gentum — das Verhiltnis des miinzenausgebenden Staates zur geldverwendenden wirtschaf-
tenden Gesellschaft, der er das symbolische Tauschmittel zur Verfiigung stellt, ist ja ein vollig
anderes; und was fiir uns weit wichtiger ist: das im zweiten Teil des Spruchs anbefohlene Ge-
ben an Gott kann nur gezwungenerweise als ein Zuriickgeben erklirt werden, ja diese Vorstel-
lung wiirde den Sinn des Spruchs verbiegen. Vielmehr kann zu Recht nur eine Interpretation
bestehen, die ihn unter jene einreiht, an denen, wie zu unserer Stelle gesagt worden ist!, das
griechische Verb bedeutet: «leisten, was man in Erfiillung einer Verpflichtung bzw. Erwar-
tung zu geben hat».

Schon aber setzt notwendigerweise jenes Streben ein, von dem ich gesprochen habe: sich dem
nicht mehr einer Stunde, sondern allen Stunden zugehorigen Urgrund der Botschaft zu ndhern.

! Biichsel, Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament, 11, 170.
Buber - Geltung und Grenze des politischen Prinzips 1 25.09.2021



Wir werden zur Frage gendtigt, was das heile, dal der Mensch Gott etwas geben konne und
solle, Mal um Mal, wie er Mal um Mal der iiber ihn herrschenden irdischen Gewalt etwas ge-
ben kann und soll; und weiter, was das heile, dal} als der Gegenstand jener Gabe «das was
Gottes ist» bezeichnet wird, oder (in sinngemiBer Wiedergabe des als der aramdische Wort-
laut der Rede Anzunehmenden) «das was dem Gotte zugehort» oder «zukommt» — auf einer
und derselben Ebene mit dem, was dem Kaiser zugehdrt oder zukommt. Dall der Mensch dem
Kaiser, der Obrigkeit, dem Staate das zu «gebeny, zu leisten gehalten ist, was gerechterweise
der Staat von seinem Biirger fordert, was ndmlich dem Staate auf Grund des gegenseitigen
Verhiltnisses als eines Verhéltnisses gegenseitigen begrenzten Anspruchs zukommt, ist deut-
lich genug; aber wie kann das, was er Gott zu geben gehalten ist, damit gleichgestellt werden?
Ist denn auch das gegenseitige Verhéltnis zwischen Gott und dem Menschen, in das jede
menschliche Kreatur mit ihrem Dasein eintritt, das eines gegenseitigen begrenzten An-
spruchs? Hat denn der Mensch iiberhaupt einen Anspruch an Gott? Wenn er sich an Gott fak-
tisch wendet, das heilit wenn er in Wahrheit und Wirklichkeit betet, kann er doch kaum einen
Augenblick lang in einem Anspruch verharren. Wenn aber Gott einen Anspruch an den Men-
schen hat, wie konnte der begrenzt werden? Beginnt man das Bemessen dessen, was ein
Mensch zu «gebeny hat, beim Kaiser, soll dann der Rest, oder der aktuelle Teil des Restes,
Gott zufallen? So haben es offenbar die verstanden, die den Spruch dahin auslegten, man habe
der weltlichen Gewalt zu willfahren, solang sie nichts fordert, was im Widerspruch zu der
Gott gezollten Verehrung: zu Bekenntnis und Dienst steht, also etwa, dal man dem rémischen
Kaiser als einem gottartigen Wesen opfere. Aber damit wird doch wohl der géttliche, gottlich
anheischende Bereich im Leben des Menschen auf Kult und Konfession reduziert, mit ande-
ren Worten: Gott wird aus dem Herrn des Daseins zum Herrn der Religion gemacht. Beginnen
wir hingegen das Bemessen bei Gott, versuchen wir also zunéchst ohne Riicksicht auf andere
Anspriiche, vorbehaltlos, zu ermitteln, was Gott zukommt, dann treffen wir in der Tiefe der
menschlichen Selbsterfahrung auf ein dunkles, aber elementares Wissen des Menschen da-
rum, dal} er sich, eben sich selber in der Gesamtheit seiner Existenz, Gott schuldet, ein Urwis-
sen, in dem anscheinend die zentrale Kulthandlung, das Opfer, ithren wichtigsten Ursprung
hat: der Mensch versteht das von ihm Dargebrachte als den ihm erlaubten sinnbildlichen Er-
satz fiir ihn selber, der Leib des Opfertiers stellt also, wie wir es immer wieder, von einer pho-
nizischen Formel bis zu einer des indischen Islam finden, seinen eigenen Leib dar. Sodann
aber treffen wir in der Sprache jener Offenbarung, in deren Tradition Jesus aufgewachsen war
und auf die er sich grundlegend berief, das ungeheure Gebot, das er selber als das erste von
allen anfiihrt: der Mensch solle Gott «mit seiner ganzen Macht» lieben. Nimmt man den Pri-
mat dieses Gebots so ernst, wie Jesus thn nahm, dann ist primér die Anerkennung eines Son-
derbereichs ausgeschlossen, dem der Mensch in konstitutiver Unabhingigkeit von seiner Ver-
bindung mit Gott was immer zu «geben» hitte.

Wollen wir die Unruhe, die das Wort vom Zinsgroschen in uns erregt, nicht dadurch be-
schwichtigen, da3 wir es kurzerhand, wie einzelne Theologen getan haben, unter die «Rdétsel-
spriiche» versetzen, dann ist es doch wohl an uns, die geldufige Meinung aufzugeben, wonach
hier von einer Teilung zwischen verschiedenen Bezirken der gleichen Sphére die Rede sei.
FuBlend auf den Erfahrungen all der Geschlechter, die in ihren geschichtlichen Entscheidun-
gen dem Spruche Jesu begegnet sind, aber auch auf dem teuer erkauften Selbstverstindnis un-
serer eigenen Generation, miissen wir uns einer anderen Auslegung zuwenden. Ich kann sie
nur in der heutigen Begrifflichkeit anzudeuten versuchen, da, soviel mir bekannt ist, keine
frithere sich mit ihr abgegeben hat, aber ihr nichtbegrifflicher Grundgehalt ist unter die unaus-
gesprochenen und der Aussprache unbediirftigen Voraussetzungen zu zéhlen, wie sie jeder
zentrale Mensch mit dem Innenkreis seiner Horer gemein hat.

Die menschliche Person, ontologisch betrachtet, ist nicht eine einzige Sphére, sondern eine
Verbindung von zweien. Damit meine ich aber keineswegs etwa die Zweiheit von Koérper und

Buber - Geltung und Grenze des politischen Prinzips 2 25.09.2021



Seele, von denen den einen dem Reich des Kaisers, die andere dem Gottes zuzuteilen der
Lehre Jesu widerstritte: Ich meine vielmehr, von jenem deuteronomischen Wort «mit deiner
ganzen Seele und mit deiner ganzen Macht» ausgehend, die Sphére der Ganzheit und die der
Sonderung oder Aufteilung. Wenn und insofern der Mensch ganz wird, wird er Gottes und
gibt er Gott — er gibt Gott eben seine Ganzheit; alle ihm gewéhrte Verwirklichung der Ganz-
heit in irgendeiner Erdensache héngt letztlich und {iber alle Namengebung hinaus damit zu-
sammen. Sein sterbliches, von der Sterblichkeit geprdgtes Leben kann nicht in der Ganzheit
verlaufen, es ist an die Sonderung, die Aufteilung gebunden. Er darf und soll aber jener die
Weisungen fiir diese entnehmen. Was er in der Sphire der Sonderung rechtmifig tut, emp-
fangt seine RechtméBigkeit aus der Sphére der Ganzheit. In der Predigt des Deuteronomiums
folgt bald auf das Gebot der Gottesliebe ein merkwiirdiger Doppelsatz. Zuerst wird gesagt,
Gott liebe den fremdbiirtigen Gastsassen, und dann heil3t es: Thr sollt den Gastsassen lieben.
Unsere Liebespflicht zu ihm ergibt sich, in der Sphire der Sonderung, aus Gottes Liebe zu
thm, dem preisgegebenen Mann, wenn wir, in der Sphére der Ganzheit, Gott lieben. So wird
je und je auch das Geben an den Staat, das Geben dessen, was ihm in der Sphére der Sonde-
rung zukommt, von der Sphére der Ganzheit aus erméchtigt, in der wir Gott das geben, was
ihm zukommt, uns selber. Man kann die gleiche Einsicht auch unter anderen Kategorien ge-
winnen: denen der unmittelbaren und der mittelbaren Beziehung. Denn das in seiner Ganzheit
auf Gott gerichtete Wesen steht in der unmittelbaren Beziehung zu ihm, alle unmittelbare Be-
ziehung hat ihren Seinsgrund darin, und alle mittelbare Beziehung kann nur von da her die
Wabhrheit des MaB3es und der Richtung empfangen. Gebt Gott eure Unmittelbarkeit — sagt
uns der Zinsgroschenspruch —, und ihr werdet je und je erfahren, was von eurer Mittelbarkeit
ihr dem Kaiser geben sollt.

Seitdem damals etliche Gegner Jesu, von den Evangelisten stark simplifizierend «die Phari-
sder» genannt, ihn dariiber befragten, ob der judidische Mensch von Gott aus gehalten sei, die
Steuer zu entrichten, oder den passiven Widerstand {iben diirfe, sind die Situationen, in denen
die Geschlechter der Weltgeschichte mit ihren Situationsfragen dem Spruch Jesu begegneten,
immer schwieriger und widerspruchsvoller geworden. Es ging nun nicht mehr um die Fremd-
herrschaft, sondern um die eigene, und nicht um eine Zwangsobrigkeit, sondern um eine, zu
deren Legitimitdt man sich willig bekannte; es ging nicht mehr um gesetzlich geregelte Leis-
tungen, ja tiberhaupt nicht mehr blof3 um die Ausfiihrung von Verordnetem; es ging in zuneh-
mendem Mafle um den Menschen selber. Nicht der Staat in seiner empirischen Erscheinung
aber erhob zuerst diesen Anspruch, sondern die Staatsdenker, die ihn iiber die Vielheit seiner
empirischen Erscheinungsformen empor ins Absolute erhoben. Das entscheidende Stiick des
Wegs dahin fiihrt von Hobbes, dem feindlichen Sohn der englischen Revolution, zu Hegel,
dem feindlichen Sohn der franzosischen. Hobbes unterwirft zwar die Auslegung des Wortes
Gottes der zivilen Gewalt, hiilt aber an der unbedingten Uberlegenheit des ihr transzendenten
Gottes fest, und so kann es hier immer noch, wenn auch de facto nur sekundér und abhéngig,
das geben, was des Gottes ist. Flir Hegel, der darin, «dal3 der Staat ist», den «Gang Gottes in
der Welt» sieht, in dem die Idee, als der «wirkliche Gott», sich «mit BewuBtsein realisierty,
fiir Hegel, der den Volksgeist als «das sich wissende und wollende Gottliche» versteht, gibt es
jene als von dem, was des Kaisers ist, unterschieden nicht mehr. Hat der Mensch «nur daran
sein Wesen», was er dem Staat verdankt, hat er «allen Wert», den er hat, «allein durch den
Staat», dann ist folgerichtig er selber der Zinsgroschen, den er dem «Kaiser» schuldet. An
Stelle des empirischen Staates, der diesen Anspruch nicht oder noch nicht zu erheben ver-
mochte — in seiner totalitiren Form ist er ihm freilich seither schon recht nah gekommen —,
tat und tut es im Zeitalter Hegels, das noch andauert, das politische Prinzip. Es tritt nicht
mehr, wie jener, dem Einzelnen gegeniiber und fordert ihn an, es durchdringt seine Seele und
erobert seinen Willen.

Buber - Geltung und Grenze des politischen Prinzips 3 25.09.2021



Mit dem Namen des politischen Prinzips bezeichne ich das sozusagen praktische Axiom, das
in Gesinnung und Haltung eines sehr groen Teils der heutigen Generation vorherrscht. Als
Satz gefallt, mag es etwa besagen, die 6ffentlichen Ordnungen seien rechtmiBig die Determi-
nante des menschlichen Daseins. Der Hauptton liegt natiirlich auf dem Adverb «rechtméaBigy;
das Prinzip will nicht etwa einfach feststellen, daB in der Ara der sogenannten Weltkriege das
Schicksal der in ihr Lebenden elementar und immer mehr davon abhéngt, was zwischen den
Staaten, konkreter ausgedriickt: zwischen ihren Vertretern vorgeht, es will vielmehr festset-
zen, dal} es sich zu Recht so verhalte, weil die Staatlichkeit eben den Wesensstand des Men-
schen ausmache und nicht sie um seinetwillen, sondern er um ihretwillen bestehe. Demnach
ist der Mensch wesentlich des Kaisers. Soweit das praktische Axiom waltet, ist der Spruch
vom Zinsgroschen faktisch zunichtegemacht. Ob der nach Abzug des Wesentlichen verblei-
bende Rest noch auf die Rechnung «Gottes» gebucht wird, kann, wo man dieses Nomen so
weitgehend entweder aus dem Wortschatz gestrichen hat oder es nur noch metaphorisch oder
konventionell verwendet, kaum noch von Belang sein.

In einer so beschaffenen Menschenwelt Geltung und Grenze des politischen Prinzips im Zei-
chen des Zinsgroschenspruchs erdrtern, heifit an den vorgeblichen Absoluta, den Archonten
der Stunde, am entscheidenden Punkte Kritik iiben.

Es verhilt sich ja nicht etwa so, daB3 in unserm Zeitalter der Absolutheitscharakter irgendeines
Seins schlechthin bestritten wire. Die Relativierung der hochsten Werte, die dieses Zeitalter
kennzeichnet, hat vor dem politischen Prinzip haltgemacht. Mehr als das: innerhalb des prak-
tischen Pragmatismus, der die Grundform der Relativierung ist, ist die erste, individualistische
Phase, in der die ethischen, noetischen, religiosen Werte auf ihren Nutzen fiir das Leben des
Einzelnen hin gepriift und nur nach dem Maf3 dieses Nutzens, in der Beziehung auf ihn aner-
kannt wurden, durch die zweite, kollektivistische abgelost worden. Hier wird etwa die Wahr-
heit nicht mehr als das mir, sondern als das «uns» Zutragliche verstanden und behandelt. Die-
ses «Wir» ist vorgeblich das der Kollektivitit, etwa des «Volkes», faktisch jedoch das der je-
weils Herrschenden. Diese suchen freilich vielfach, im Interesse ihrer Machtbewahrung und
Machterweiterung, im Volk den Glauben an die seiende Wahrheit, an die sie selber nicht mehr
glauben, zu erhalten. Die individualistischen Relativierungslehren, wie wir sie am grandioses-
ten von Stirner und Nietzsche vernahmen, werden — in umgekehrter Reihenfolge als in der
Geschichte der Sophistik —, teils durch die kollektivistischen des Marxismus verdréangt, teils
durch die ihnen in manchen Punkten eigentiimlich nahestehenden einiger Abarten des Exis-
tentialismus, unter denen mir die deutsche Abart, eine ontologische Geschichtsbejahung, be-
sonders wichtig erscheint. Ich kann hier nur auf das unser Problem unmittelbar Angehende
hinweisen, wobei zu beachten ist, da3 nicht blol Marx, sondern auch Heidegger wesentlich
von Hegel herkommt.

Marxens sogenannte «Umkehrung» des Hegelschen Weltbildes ist zugleich eine Reduktion,
da er, in den Spuren Vicos, von allem Seienden, in Natur und Geist, nur das unserer Erkennt-
nis zuteilt, an dessen Zustandekommen wir Menschen geschichtlich teilgenommen haben; da-
mit verbindet sich eine noch intensivere Historisierung des Seins als bei Hegel. Scheinbar nun
wird hier einzig dem geschichtlichen Wirtschaftsprozel3 eine — wiewohl selbstverstindlich
nur eben historisch existente — Absolutheit zugesprochen, und der Staat gehort nur dem als
solchem relativierten «Uberbau» an. Da aber die politischen Ordnungen hier als der Triger
der kiinftigen Wende aller Dinge erscheinen und die hochstzentralisierte politische Machtbal-
lung als zu deren Bereitung unerldBlich, ist der uneingeschrankte Staat als das unbedingt Be-
stimmende postuliert, bis jenem eschatologischen Mythus zufolge mit dem Absterben des
Staates der Wundersprung aus dem Reich der Notwendigkeit in das der Freiheit getan werden
kann.

Buber - Geltung und Grenze des politischen Prinzips 4 25.09.2021



Auch der Existentialismus Heideggers wurzelt in Hegels Denken, aber in einer tieferen, ja der
tiefsten Schicht. Wie fiir Hegel die Weltgeschichte der absolute Prozef ist, in dem der Geist
zum Selbstbewuftsein gelangt, so sicht Heidegger im geschichtlichen Dasein die Auferhel-
lung des Seins selber geschehen; weder dort noch hier ist Raum fiir ein Ubergeschichtliches,
das die Geschichte betrachtet und iiber sie richtet. Hier wie dort 1a6t sich das Geschichtliche
von seinem eigenen Geschichtsdenken in letzter Instanz bestitigen; hier wie dort ist demge-
méf die Besinnung auf den kiihnsten Begriff des Menschengeschlechts nicht zugelassen, den
Begriff der Ewigkeit, die dem gesamten Geschichtsablauf und damit jeder Geschichtszeit
richterlich iiberlegen ist. Hier wie dort ist die Zeit nicht vom Zeitlosen umgriffen, und die Zei-
ten erschauern nicht vor einem, der nicht in der Zeit haust, der in ihr nur erscheint. Hier wie
dort ist das Wissen des Menschen geschwunden, daf3 die Zeit gar nicht als ein Letztseiendes,
in sich Selbstédndiges und sich Zuldngliches gedacht werden kann und dal3 jedem Versuch, sie
als solches — gleichviel ob als endlich oder als unendlich — zu durchdenken, die Absurditit
auf lauert. Wird die Geschichtszeit und die Geschichte verabsolutiert, so kann es sich leicht
ereignen, dal} in der geschehenden Geschichte der zeitbefangene Denker dem aktuellen staat-
lichen Machtgetriebe den Charakter des Absoluten und in diesem Sinn Zukunftbestimmenden
zuspricht. Danach mag fiir ein Weilchen der Gnom Erfolg krampfhaft grinsend den Gottessitz
der Vollmacht einnehmen.

Wie geht es aber zu, daf3 der Staat {iberhaupt verabsolutiert werden konnte, da es ihn ja doch
lediglich in der Pluralitit, als «die Staaten», gibt, und jeder von ihnen durch den Bestand aller
iibrigen an seine Relativitdt gemahnt wird? Hegel konnte den Staat absolut fassen, weil fiir ihn
eben die Historie absolut war und der jeweils in einer geschichtlichen Epoche repriasentativ
gewesene Staat ihm die jeweilige Aktualitit des Staatseins bedeutete. Man mag dergleichen
auch noch bei Heidegger zwischen den Zeilen lesen. Aber in der Konkretheit des gelebten Le-
bens wird hier eine seltsame Singularisierung vollzogen; sie wiirde an die Mythen primitiver
Stamme erinnern, in denen die Erschaffung der Welt als Erschaffung des schmalen Stammes-
Territoriums erzahlt wird, — wenn es in diesen Mythen nicht um etwas vom Staat Wesens-
verschiedenes, um etwas zum Unterschied von ithm Leibhaftes und Geheimnistrachtiges, um
das Vaterland ginge. Hegel hat die gewaltige Differenz nicht beachtet; er kann etwa schrei-
ben: «Indem der Staat, das Vaterland, eine Gemeinsamkeit des Daseins ausmacht ...» Ein
Mann wie Jakob Grimm hat da natiirlicher empfunden.

Es beruht ja aber hinwiederum alle relative Geltung des Staates zum grof3ten Teil gerade auf
der Tatsache der Pluralitit, da der Schutz nach aulen sich zumeist weit nachdriicklicher gel-
tend macht als der nach innen; die feindliche Gemeinschaft wird zumeist weit starker spiirbar
als die gemeinschaftsfeindlichen Elemente in der eigenen. Freilich belafit der Staat ungern das
Mal dieser seiner Geltung in dessen durch die wirklichen Interessenunterschiede bestimmten
Grenzen; er pflegt nicht selten eine Perspektive, die jene als radikale Interessengegensitze er-
scheinen ldt. Die geballte Herrschaftsmacht liebt es, von einem sozusagen latenten Ausnah-
mezustand Gewinn zu ziehen; grof3e Sektoren der Wirtschaft neigen begreiflicherweise oft
dazu, ihr hierin Hilfe zu leisten; und so tendiert in Zeiten wie der unseren der kalte Krieg da-
hin, der historische Normalzustand zu werden. Schon im Anbeginn unserer Geschichtsstunde
sahen wir Rechtslehrer auftreten, die, diesem Zug der Zeit botméBig, den Begriff des Politi-
schen dahin definierten, daf3 hier alles sich nach dem Kriterium «Freund—Feind» ordne, wo-
bei der Begriff des Feindes «die Moglichkeit der physischen Tétungy einschliele. Die Praxis
der Staaten hat sich das fiiglich sagen lassen. Mancher Staat dekretiert die Zweiteilung der
Menschheit in erhaltenswerte Freunde und ausschaltungswerte Feinde, und das politische
Prinzip sorgt dafiir, da3 das Dekretierte dem Menschen in Herz und Nieren dringe.

Buber - Geltung und Grenze des politischen Prinzips 5 25.09.2021



Wohlgemerkt, ich spreche nicht von der Kriegshandlung selber, wo die personlichen Ent-
scheidungen gewissermallen vorweggenommen sind und im Abgrund des Geschehens Toten
sich mit Getotetwerden verschwistert. Ich rede nur von dem Lebensbereich, in dem die freie
Entscheidung unversehens unfrei wird.

Das anschaulichste Beispiel liefert hier jenes wohl merkwiirdigste Gebilde innerhalb der 6f-
fentlichen Ordnungen, das wir Partei nennen. Leute, die in ihrem Privatbezirk von der skrupu-
l6sesten Rechtlichkeit waren, sahen wir Tag um Tag in der Sphére ihrer Partei, nachdem diese
ihnen angegeben hatte, wer der (in diesem Fall innere) «Feind» sei, mit unanzweifelbar ruhi-
gem Gewissen liigen, verleumden, betriigen, rauben, peinigen, foltern, morden. In den Fabri-
ken des Guten Gewissens wird zuverldssig gearbeitet.

Ich habe keinerlei Befugnis, zu erkliren, das Gruppeninteresse sei unter allen Umstinden der
sittlichen Forderung zu opfern, zumal mir die grausamen Konflikte der Pflichten und ihre
rliickhaltlose situationsgemifle Austragung zum Kernbestand eines echten personalen Ethos zu
gehoren scheinen. Aber das evidente Fehlen eines Seelenkampfes, das Fehlen seiner Wunden
und Narben ist mir unheimlich. Ich gehe ja nicht darauf aus, die Geltung des politischen Prin-
zips materiell zu begrenzen; dies ist vielmehr eben das, was sich Mal um Mal, Seele um Seele,
Situation um Situation realiter zu begeben hétte; ich meine nur sagen zu diirfen, dafl diese Be-
gebenheit offenbar zur Ausnahme geworden ist.

DaB3 man nicht Gott und dem Mammon dienen konne, ist ein restlos wahrer Spruch, denn der
Mammon umklammert die Seele und gibt nichts von ihr frei; hingegen meine ich, es sei mog-
lich, Gott und der Gruppe, der einer angehort, zu dienen, wenn man nur herzhaft darauf be-
dacht ist, Gott auch im Bereich der Gruppe zu dienen, so sehr man kann. So sehr man jeweils
kann; «quantum satis» bedeutet in der Sprache der gelebten Wahrheit nicht Entweder-oder,
sondern So-sehr-man-kann. Wenn die politische Seinsordnung meine Ganzheit und Unmittel-
barkeit nicht antastet, darf sie von mir verlangen, dal3 ich ihr jeweils so gerecht werde, als ich
im gegebenen inneren Konflikt glaube verantworten zu konnen. Jeweils; denn hier gibt es
kein Ein-fiir-allemal: in jeder Situation, die Entscheidung heischt, ist die Demarkationslinie
zwischen Dienst und Dienst neu zu ziehen, nicht notwendig mit Furcht, aber notwendig mit
jenem innersten Zittern der Seele, das jeder echten Entscheidung vorausgeht.

Ein anderes kommt noch dazu. Wenn rechtschaffene Menschen einer Partei beitreten, tun sie
es, weil sie liberzeugt sind, diese strebe dem Ziel allgemeinen Charakters zu, dem sie zustre-
ben, und dieses Ziel sei nur unter tatkriaftigem Zusammenschluf3 der Gleichgesinnten zu errei-
chen. Aber eine Partei besteht aus Realgesinnten eben solcher Art und aus Fiktivgesinnten,
die aus irgendwelchen Motiven, zumeist wohl aus einem unentwirrbaren Rattenkonig von
Motiven in die Partei eingetreten sind; es mag naturgemilf leicht geschehen, daf3 die Fiktivge-
sinnten iiberwiegen. Wie immer dem sei, dem Realgesinnten kommt es zu, in der Partei die
Macht des Fiktiven zu bekdmpfen, ohne die Tatkraft der Partei zu 1dhmen. Ein dorniges Ge-
schift; aber nicht ohne dieses kann man Gott in der Partei dienen, kann ihm im Bereich der
politischen Ordnung das geben, was sein, was Gottes ist. Am deutlichsten zeigt sich, um was
es geht, wenn Mittel vorgeschlagen werden, deren Wesen dem Wesen des Ziels widerspricht.
Auch hier kann es einem nicht obliegen, prinzipiell vorzugehen, sondern nur, je und je in der
Verantwortung die Demarkationslinie zu ziehen und fiir sie einzustehn; nicht etwa, um seine
Seele bliitensauber zu halten — das wire ein eitles und segenloses Beginnen —, sondern um
zu verhiiten, daB3 Mittel gewéhlt werden, die geeignet sind, von dem Weg zum Ziel auf einen
Weg zu einem andern, diesen Mitteln wesensgleichen Ziel abzulenken; denn niemals heiligt
der Zweck die Mittel, wohl aber konnen die Mittel den Zweck zuschanden machen.

Es diinkt mich, es gebe eine Front, die quer durch alle Fronten dieser Stunde, die dufleren und

Buber - Geltung und Grenze des politischen Prinzips 6 25.09.2021



die inneren, geht, obwohl sie denen, die sie bilden, nur selten bewuf3t sind. Da stehen sie anei-
nandergereiht, die Realgesinnten aller Gruppen, aller Parteien, aller Vélker, und wissen von
Gruppe zu Gruppe, von Partei zu Partei, von Volk zu Volk wenig oder nichts voneinander,
und so verschieden die Ziele hier und hier sind, es ist doch eine Front, denn es ist der eine
Kampf um die menschliche Wahrheit, der da tiberall gekdmpft wird. Die menschliche Wahr-
heit aber ist ja nichts anderes als die Treue des Menschen zu der einen Wahrheit, ihr, die er
nicht besitzen, der er nur eben dienen kann, seine Treue zu der Wahrheit Gottes. Der Wahrheit
treu bleibend, so sehr er kann, strebt er seinem Ziele zu, und die Ziele sind verschieden, sehr
verschieden, aber die Linien, die zu ihnen fiihren, schneiden sich, iiber die Ziele hinaus ver-
langert, in der Wahrheit Gottes, wenn der Weg in Wahrheit gegangen worden ist. Die an der
Querfront Stehenden, die voneinander nicht wissen, haben miteinander zu tun.

Wir leben in einer Weltstunde, in der das Problem des gemeinsamen Menschengeschicks so
widerborstig geworden ist, da3 die routinierten Verweser des politischen Prinzips zumeist sich
nur noch zu gebdarden vermdgen, als ob sie ihm gewachsen wéren. Sie reden Rat und wissen
keinen; sie streiten gegeneinander, und eines jeden Seele streitet gegen ihn selber. Sie brauch-
ten eine Sprache, in der man einander versteht, und haben keine als die geldufige politische,
die nur noch zu Deklarationen taugt. Vor lauter Macht sind sie ohnméchtig und vor lauter
Kiinsten unfahig, das Entscheidende zu konnen. Vielleicht werden in der Stunde, da die Kata-
strophe ihre letzte Drohung vorausschicken wird, die an der Querfront Stehenden einspringen
miissen. Sie, denen die Sprache der menschlichen Wahrheit gemeinsam ist, miissen dann zu-
sammentreten, um mitsammen zu versuchen, endlich Gott zu geben, was Gottes ist, oder, was
hier, da eine sich verlierende Menschheit vor Gott steht, das gleiche bedeutet, dem Menschen
zu geben, was des Menschen ist, um ihn davor zu retten, dal3 er durch das politische Prinzip
verschlungen wird.

Quelle: Neue Schweizer Rundschau 21 (1953-1954), S. 259-269.

Buber - Geltung und Grenze des politischen Prinzips 7 25.09.2021



