Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin Luthers

Von Notger Slenczka

Einleitung

Wer sich mit dem Katechismus beschéftigt und die Theologie des Lutherschen Katechismus —
gerade des Kleinen! — erheben soll oder will, der begibt sich, so setzt Luther voraus, unter sein
theologisches Niveau:

»Wenn Du ... bei den Gelehrten und Verstandigen predigst, da magst Du Deine Kunst
beweisen und diese Stiicke [des Katechismus] so buntkraus machen und so meisterlich
drehen, als Du kannst. Aber bei dem jungen Volk bleib auf einer gewissen ewigen
Forme und Weise und lehre sie fiir das allererst diese Stiick, ndmlich die zehen Gebot,
Glauben, Vaterunser ...«

Also: Mit dem Katechismus sind wir im Bereich der Kinderlehre, des immer Gleichen, des
theologischen Vollkornbrotes. Nicht im Bereich der Subtilitdten und der Anstrengung des Be-
griffs, sondern beim Basalen. Beim Fundamentalen. Beim Schlichten.

Auf den ersten Blick mag das entweder erleichternd sein — man darf mit einem systematischen
Text rechnen, bei dem man eine Chance hat, etwas zu verstehen oder es mag enttduschend
sein, denn das Fundamentale und Basale hat man doch eigentlich jeden Tag, und ein bisschen
anstrengend darf es doch schon einmal sein.

Oder man tiberlegt sich einmal, nach welchen Kategorien man einen theologischen Text — in
unserem Fall: den Kleinen Katechismus — bewerten kann. Einmal sicher im Blick darauf, ob
der Text kompliziert ist oder leicht verstdndlich. Dann gewiss auch unter den Kategorien
ywahr<« und »falsch¢; und schlie8lich beurteile ich personlich einen Text auch im Blick darauf,
ob er schon ist oder nicht. Das ist eine dsthetische Kategorie, und um verstdndlich zu machen,
was ich damit meine, greife ich am besten zu einem Beispiel: Man kann auf der einen Seite
die dogmatische Lehre von der Pradestination entfalten und in ihren Veréstelungen nach ir-
gendeiner der denkbaren Traditionen darstellen oder nachlesen; und man hat damit vermutlich
etwas in irgendeiner Weise Wahres gesagt. Und auf der anderen Seite kann man den gleichen
Inhalt mit einem Vers darstellen: »Als ich noch nicht geboren war, / da bist du mir geboren /
und hast mich dir zu eigen gar, / eh ich dich kannt, erkoren. / Eh ich durch deine Hand ge-
macht, / da hast du schon bei dir bedacht, / wie du mein wolltest werden.« (EG 37,2).

Dieser Vers jedenfalls ist schon — was man von prizisen Darstellungen der Priadestinations-
lehre nicht in jedem Fall sagen kann. Dabei kommt es gar nicht darauf an, dass dieser Vers
kiirzer ist als die durchschnittliche theologische Entfaltung der Pridestinationslehre; es kommt
auch nicht nur darauf an, dass der Vers durch Versmal} und Reim &sthetisches Empfinden eher
und unmittelbarer anspricht als der entsprechende Passus der Kirchlichen Dogmatik Barths
(der iibrigens auch in die Kategorie der schonen Texte gehort). Sondern es kommt darauf an,
dass die Vorgabe von Strophenfall, Versmall und Reim den Verfasser zu extremer Verdich-
tung einer Aussage zwingt. Das ist auch noch nicht schon, nicht alles Knappe ist schon. Schon

! Luther, Der Kleine Katechismus (im Folgenden: KKat) BSLK 503,13-21. Ich habe im Folgenden nur die not-
wendigsten Belege und Literaturhinweise geboten und im iibrigen den Duktus des Vortrages und, soweit nicht

storend, auch den Vortragsstil beibehalten.
Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 1 21.08.2021



ist der Vers in dem Sinne, dass er zum Verweilen einlddt, neugierig macht, man will verhar-
ren, gar nicht weitersingen, sondern die Aussagen dieser Strophe auseinanderfalten und sich
klar machen, was da eigentlich gesagt ist und was man da singt; der Text reizt zur Betrachtung
und ist insofern schon. Und diesen Wunsch — zu verweilen, zu sehen, zu betrachten — weckt
der Dichter — Paul Gerhardt — mit einem kleinen Trick, ndmlich dem durchgehenden Spiel,
der immer wieder neuen Verbindung von Personalpronomina — ich; du mir; mich dir; eh ich
dich; ich durch deine; du bei dir; du mein. In jeder Zeile, rasch, gekonnt, und man merkt: Da
bewegt sich etwas, da steckt mehr dahinter, da lohnt es sich, zu verweilen, genauer hinzuho-
ren, denn da hat jemand mehr hineingepackt, als sich bei einmaligem Hinsehen erschlief3t.
Und wenn man ndher hinsehen wiirde, dann wiirde man merken, dass dieses Spiel mit Perso-
nalpronomina alles andere als sinnfreies Spiel ist, sondern dass sich genau darin wie in einem
Tanz eine Bewegung abzeichnet, die selbst genau das darstellt, was beispielsweise Barth in
den 400 Seiten des Kapitels 8 seiner Kirchlichen Dogmatik entfaltet.

Das ist ein schoner Text. Schon in dem Sinn, dass ein Leser oder Horer sich nicht damit zu-
frieden gibt, die Basisinformation zu entnehmen, sondern sich daran freut, wie kunstvoll die
Basisinformation verpackt ist, wie sie sich in einer gelungenen Form nach aufen tragt, wie im
kunstvollen und iiberlegten Gefilige weniger Worte mehr gesagt ist, als ein Buch in einem dis-
kursiven Gedankengang erschopfen kann.

In diesem Sinn betrachtet Luther die Texte, die er auslegt, als »schone« Texte — den Dekalog,
das Glaubensbekenntnis, das Vaterunser. Sie sind verdichtete, gedringte Zusammenfassungen
der gesamten Schrift, sagt er, »der ganzen heiligen Schrift ein kurzer Auszug und Abschrift«?,
eine Summa seien diese Stiicke, aber eben eine Summa, Zusammentfassung nicht nur der
Schrift, sondern eine zusammenfassende Grundorientierung des Lebens eines Christenmen-
schen. Und Luther, das sei vorgreifend gesagt, legt den Text dieser Summarien der Schrift
eben als Grundorientierung des Lebens aus und fasst diese Grundorientierung wieder in
kleine, gedringte Zusammenfassungen im Kleinen Katechismus, die eben wieder in dem
Sinne schon sind, dass sie zum Verweilen und Auslegen einladen. Sie sind nicht subtil und
kompliziert, aber sie sagen in einer knappen Formulierung mehr und bringen mehr zum Klin-
gen als es ein komplizierter und langer Text konnte. Diesem Aspekt des Katechismus nachzu-
gehen ist mein Ziel mit der folgenden Auslegung.

Die Gliederung des Folgenden

Texte, die in diesem Sinne »schon« sind, sind zumeist mit groBer Sorgfalt hergestellt und iiber
einen langen Zeitraum hin entstanden. Das gilt auch fiir Luthers Katechismen, deren schriftli-
che Form eine iiber zehn Jahre dauernde Entstehungsgeschichte zusammenfasst.® Ohne einen
Blick auf diese Geschichte versteht man die Katechismen nicht; also erst einige Abschnitte
dazu — genauer: erst etwas zu den Vorformen und dem Sitz im Leben der Katechismen (1.);
dann etwas zum Anlass der Abfassung (2.); schlieBlich etwas zum Zweck der Katechismen
und zum Unterrichtsziel (3.); und dann einige Worte zum Verhiltnis des Gro3en zum Kleinen
Katechismus (4.).

In diesem Durchgang durch die Geschichte werden wir auf die Frage nach dem Aufbau und
nach der Zuordnung der drei Hauptstiicke stolen; dazu werde ich im zweiten Abschnitt etwas
sagen, und zwar genauer; zum Verhéltnis der drei Hauptstiicke als Momente und Ausloser ei-
ner Existenzbewegung, die durch die Auslegung des Gebotes in Gang gesetzt wird (5.), im

2 Luther, Der GroBe Katechismus (im Folgenden GKat), 552,31-33.
3 Vgl. dazu die ausfiihrliche Darstellung der Geschichte in WA 30/1; 426 ff. Dazu auch: J. Meyer, Historischer

Kommentar zu Luthers kleinem Katechismus, Giitersloh 1929, bes. 46-107.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 2 21.08.2021



Glaubensbekenntnis aufgenommen (6.) und in der Auslegung des Vaterunsers zusammenge-
fasst wird (7.). Unter 8. fasse ich zusammen und versuche zu zeigen, inwiefern die Auslegun-
gen der Katechismen eine Lebensbewegung in Gang setzen und in genau diesem préizisen
Sinne die Summe des christlichen Lebens darstellen. Insgesamt gilt: Wenn man den Aufbau
verstanden hat, dann erschlief3t sich von daher die theologische Mitte des Textes, und es ergibt
sich zwanglos die Moglichkeit, exemplarisch auf einige besonders schone Aspekte des Textes
hinzuweisen.

1. Zur Geschichte des Lutherschen Katechismusprojekts
1.1. Die ykurze Erkldrung¢ von 1518 und ihr institutioneller Kontext in der Beichte

Die Urform der Katechismen erscheint 1518 unter dem Titel »Eine kurze Erklarung der Zehn
Gebote*, und zwar in der Fastenzeit. Der »Kurzen Erkldrung, einer summarischen, thesenar-
tigen Auslegung der Gebote, liegt vermutlich eine Predigtreihe zugrunde, die Luther im Jahr
zuvor ebenfalls in der Fastenzeit abgeschlossen hatte®, und diese Terminierung ist ein Hinweis
auf den Sitz im Leben dieser Gebotsauslegungen: Es handelt sich um Texte, die in den Zu-
sammenhang des BuBsakraments gehoren: Alle Glaubigen sind seit dem IV. Laterankonzil
1215 verpflichtet, einmal jéhrlich, tiblicherweise an Ostern, an der Eucharistie teilzunehmen,
und die Teilnahme an der Eucharistie setzt die Beichte und die Siindenvergebung im Bul3-
sakrament voraus, das dann eben am Anfang der Fastenzeit in Anspruch genommen wurde®.
Das Siindenbekenntnis im Rahmen des BuB3sakraments vollzog sich zumeist als Beichtverhor,
fiir das es unterschiedliche Schemata gab — der Beichtvater fragte anhand des Schemas der
sieben Todsiinden, des Schemas der fiinf Sinne oder auch am Leitfaden der 10 Gebote nach
den Siinden der Beichtkinder; diese genaue Nachfrage war wichtig, denn an der Vollstindig-
keit des Siindenbekenntnisses hing der Zuspruch der Vergebung; man durfte keine Siinde ver-

gessen.’

Die Gebotspredigt und die Druckfassung der Gebotsauslegung gehort zunéchst in diesen Zu-
sammenhang; die Druckfassung war vermutlich urspriinglich als Einblattdruck zur Aufhén-
gung im Kirchenraum bestimmt gewesen®; Luther bietet nacheinander eine sehr kurze Ausle-
gung der Gebote, eine vergleichsweise ausfiihrliche, kasuistische Darstellung der Ubertretun-
gen, die sich jeweils einem Gebot zuordnen lassen, und eine etwas weniger ausfiihrliche Dar-
stellung der Erfiillung der einzelnen Gebote.” Allerdings ist erkennbar, dass die Gebotsausle-
gung den Kontext des BuBlsakramentes bereits verldsst: Luther fasst ndmlich die Darstellung
der Ubertretung mit folgenden Worten zusammen: Sie besteht in:

»Sein selbs eigen liebe, und gottes und des nehsten Verachtung. Nimet gott das sein ist
und entzeucht ihn was ir ist. Nimet dem nehsten das sein ist, und embeut im nicht das
ir ist. Also thut die natur yhr selb gelassen durch Adams erste sunde.«'°

4 M. Luther, Eine kurze Erklirung der zehn Gebote [1518], WA 1 [247], 250-256.

> M. Brecht, Martin Luther 11, Stuttgart 1986, 267. Vgl. auch A. Peters, Kommentar zu Luthers Katechismen 1,
Gottingen 1990, 41 f.

¢ Zum Hintergrund der Pflichtbeichte und ihres Entstehungskontextes vgl. M. Ohst, Pflichtbeichte, BhTh 89, Tii-
bingen 1995, hier bes. zum Lat IV (14-49).

7 Vgl. Ohst, Pflichtbeichte [Anm. 6], 237-254; dort auch zu den Beichtfragenkatalogen der Summa angelica (248
ff.).

8 Vgl. Luther, Erklidrung [Anm. 4] 248. Vgl. dazu auch Ruth Slenczka, Lehrhafte Bildtafeln in spétmittelalterli-
chen Kirchen, pictura et poesis 10, Koln u.a. 1998.

% Zu diesem Schema vgl. Slenczka, Bildtafeln [Anm. 8], 33-51, bes. 40-46 (Dinkelsbiihler Tafel mit Ubertretun-
gen und Strafen; dazu im Katalog: 205-217).

10 Luther, Erkldrung [Anm. 4], 254,10-14.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 3 21.08.2021



Entsprechend schlieft die anschlieBende Aufzihlung der Erflillung folgendermalen:

»Die liebe gottes und des nehsten, und sein selbs Verachtung. Endhelt sich der guter
des nehsten, und embeut im das ir und sich selbs. Also thut die gnade gotes durch
Christum unsern hern.«!!

Diese Abschlusswendungen machen deutlich: zunichst, dass Luthers Darstellung ihren Sinn
gerade nicht in der kasuistischen Entfaltung der 10 Gebote in alle denkbaren Ubertretungen
hinein hat — so sehr er auch das bietet; vielmehr kommt es ihm darauf an, die Quintessenz der
Siinde einerseits und des Lebens aus der Gnade andererseits in einem Merkvers zusammenzu-
fassen, seine Absicht ist die Konzentration der vielen Ubertretungen und Erfiillungsmoglich-
keiten auf das Doppelgebot der Liebe.

Auf der anderen Seite zielt die Darstellung in diesen Zusammenfassungen darauf, mit der Be-
zugnahme auf Adam einerseits und Christus andererseits die Unentrinnbarkeit der Siinde ei-
nerseits und die Unverzichtbarkeit der Gnade fiir eine Erfiillung des Gebotes andererseits ein-
zuschirfen. Dafiir spricht bereits die Abfolge: Zuniichst werden die Arten der Ubertretung der
Gebote aufgezéhlt — in denen sich der Leser bzw. Horer natiirlich irgendwo wiederfindet;
dann erst wird die Erflillung des Gebotes dargestellt, die dann fiir den Horer natiirlich unter
das Vorzeichen der zuvor erfassten Ubertretung kommt. Die Zusammenfassung im Liebesge-
bot hat dann die Funktion, die Einzeliibertretungen als Manifestation der Grundsiinde der
Lieblosigkeit zu identifizieren.

1.2. Die Relativierung des Bufisakraments

In einem letzten Abschnitt nimmt Luther dann den Sitz im Leben dieser Unterweisung — Bul3-
sakrament und Pflichtkommunion — auf und weist den Leser darauf hin, dass nicht das Bul3-
sakrament und die dort empfangene Reinigung von aller Todsilinde, das Bewusstsein, nun von
Siinde rein zu sein, der Grund einer heilsamen und zuversichtlichen Teilnahme am Sakrament
1st:

»... es ist ein groBer irthum, so jemand zum heiligen Sacrament gehet, der sich verlest
auff das untrew vorteil, das er gebeicht, gebetet und im nicht bewust ist einiger tod-
stind ... Aber wer da gleubt und vertrawet, er wolle gnad und reinigkeit am Sacrament
erlangen, dieser glaub und vertrawen macht reine und wirdige empfaher, welcher sich
nicht lest auff die obgenanten werck, sondern auff das rein, getrew, und giitig wort und
verheiBen Christi [folgt Mt 11,28].«!?

Die Institution des BuB3sakraments und die kirchliche Lossprechung wird hier deutlich relati-
viert; es kommt offensichtlich darauf an, dass der Leser des Textes und der Horer der Predigt
in der Konfrontation mit den Geboten in die Haltung versetzt wird, in der ein Mensch von
Gott alles erwartet in dem Wissen, dass er nichts hat — und so die ersten drei Gebote erfiillt:

»... sich tzu got bereithen und gnade suchen, das geschieht mit bethen, mesz und evan-
gelij tzuhdren ... und also geistlich tzum Sacrament gehen, dann dis gebot fordert ein

geistlich] arme sehle, die do yres [ihr] nicht sein [Nichtsein] vor got opffert, das er got
sey und yn yr seines wercks und namen bekome [dass er Gott sei und in ihr (der Seele)

! Luther, Erklidrung [Anm. 4] 255,19-23.
12 Luther, Erkldrung [Anm. 4] 255,24-32.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 4 21.08.2021



sein Werk und seinen Namen bekomme], nach den zweien ersten gebot.«'?

Gott bekommt eben dann seinen Namen und seine Ehre, wenn er als Gott, als Geber alles Gu-
ten anerkannt ist, gerade indem der Mensch sich — wie es hier schon in der Erklarung des Ers-
ten Gebotes heillt — von ihm her alles Guten versieht. Die Konfrontation mit den Geboten und
ihrer Auslegung zielt also ab auf eine Bewegung im Menschen, der angesichts dieses Gebotes
seiner Angewiesenheit — seines Nichtseins (vgl. das Zitat) — ansichtig wird und dann in der
jéhrlichen Pflichtkommunion als derjenige zum Sakrament geht, der im Bewusstsein seiner
Stinde den Zuspruch der Vergebung hort.

1.3. Die Ablosung vom Beichtkontext in der >kurzen Form¢ von 1520

Diese Gebotsauslegung in ihrer schriftlichen Form ist die knappe, konzentrierte Zusammen-
fassung von Predigten'*, die Luther 1520 mit einer ebenfalls aus Predigten hervorgegangenen
und sie zusammenfassenden Vaterunserauslegung und einer Auslegung des Glaubensbekennt-
nisses kombiniert.!> 1522 erscheint dann eine iiberarbeitete Form als »Betbiichlein<'®, in der
der eben beschriebene Kontext des Beichtinstitutes noch gut erkennbar ist, denn in der Einlei-
tung bezeichnet Luther den Text als »einfaltige christliche Form und Spiegel, die Siinden zu
erkennen und zu beten'’; die beiden Pole — Siindenerkenntnis und Gebet — ordnen die Ausle-
gung der Gebote einerseits und die Auslegung von Glaubensbekenntnis — verstanden als Ge-
bet — und Vaterunser andererseits einander zu: Die Erkenntnis der Siinde treibt zum Gebet;
entsprechend ist die Auslegung des Glaubensbekenntnisses und des Vaterunsers auch nicht
einfach eine Erkldrung des Textes, sondern die Textauslegung hat selbst den Charakter eines
in Ich-Form gesprochenen und zum Nachsprechen bestimmten Gebetes.!'® Es ist ganz deutlich,
dass Luther in der eben aus der Einleitung zum Betbiichlein zitierten Wendung »Spiegel, die
Stinden zu erkennen« den urspriinglichen Kontext — das Beichtinstitut — noch wachhilt, aber
eben auf der anderen Seite den Grundvollzug des christlichen Lebens von diesem institutio-
nellen Kontext ablost: Taglich und unabhéngig von der Institution kann der Christ im Um-
gang mit dem Betbiichlein seiner Siinde ansichtig werden und téglich sich der Vergebung ver-
gewissern und um Vergebung bitten — denn das ganze Leben des Christen, und nicht nur die
kirchenoffizielle BuB3zeit, soll Bu3e sein.

2. Der Hintergrund der Visitation: Die Einsicht in das Ungeniigen der monologischen
Predigt. Das Gespriich iiber Tisch als Institution der individuellen Zueignung

Ich iiberspringe eine Reihe von Zwischenstationen, die zwar fiir sich interessant, aber fiir das
Verstindnis der Theologie des Kleinen Katechismus verzichtbar sind'®, und komme zum Jahr
1528/29. Hier sind zwei Ereignisse fiir das Verstandnis des Katechismus unverzichtbar: In
Wittenberg gab es den Brauch von Katechismuspredigten, die viermal im Jahr Luthers Freund
und Kollege Johannes Bugenhagen zu halten hatte: Ein Durchgang beginnt bei den 10 Gebo-

13 Luther, Erklidrung [Anm. 4], 254,24-28. Vgl. auch Ohst, Pflichtbeichte [Anm. 6], 288-295.

14 Brecht, Luther [Anm. 5], 267.

15 Luther, Eine kurze Form der zehn Gebote, eine kurze Form des Glaubens, eine kurze Form des Vaterunsers
[1520] WA 7 [194], 204-229.

16 WA 10/2 [331], 375-482.

17 Ebd. 375,16f.

8 Vgl. ebd. 395 ff. So auch schon in der )Kurzen Form des Vaterunser<: WA 7, 220 ff.

19 Vgl. etwa die Darstellung bei M. Reu, D. Martin Luthers Kleiner Katechismus, Miinchen 1929, 10-16, oder
auch Brecht, Luther [Anm. 5], 267 f.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 5 21.08.2021



ten und endet mit den Sakramenten und dient der Vorbereitung auf die Beichte und den Sakra-
mentsempfang, ist also noch eng mit dem institutionellen Kontext verbunden. Es scheint auch
Katechismuspriifungen als Bedingung der Zulassung zum Sakrament gegeben zu haben.?® Lu-
ther vertritt im Jahr 1528 Bugenhagen in dieser Aufgabe und hélt drei Katechismusdurch-
ginge, in denen man in vielen Passagen bereits den Text des GroBBen Katechismus erkennt.
Das ist sozusagen die Vorarbeit, die dann im Grofien Katechismus, der im Grunde genommen
die iiberarbeitete Edition der Predigten darstellt, im Druck erscheint, und zwar im Jahr 1529.
Wihrend der Arbeit am Groffen Katechismus beginnt Luther mit der Niederschrift des Klei-
nen Katechismus — und der Hintergrund ist hier das zweite entscheidende Ereignis des Jahres
1528, namlich die erste groBe Kirchenvisitation im Fiirstentum Sachsen, die umfassende
Durchsetzung reformatorischer Predigt, einer Kirchen-, Unterrichts- und Besoldungsordnung
im Kurfiirstentum Sachsen;?! im Zusammenhang dieser Visitationen schreibt Melanchthon ei-
nen von Luther gebilligten und bevorworteten »Unterricht der Visitatoren an die Pfarrherrn« —
eine Art geistlicher Dienstordnung und Einweisung in die Aufgaben des Pfarrherrn, eine An-
leitung zur Gestaltung der Ordnung, der Predigt, des Unterrichtes einer Gemeinde nach den
Prinzipien der Reformation. Das hatte sich als notwendig erwiesen, weil die Visitatoren offen-
bar auf unségliche Zustdnde der geistlichen Verwahrlosung gestolen waren, die nun aber, das
geht aus den AuBerungen Luthers hervor, nicht nur an der Unfihigkeit der Pfarrer lag, son-
dern auch daran, dass die gottesdienstliche Predigt oder auch das reformatorische Schrifttum —
Postillen etc. — als Medium der Verkiindigung nicht hinreichte. Luther schreibt schon 1526 in
der Deutschen Messe im Zusammenhang der Ermahnung zur katechetischen Unterrichtung
der Kinder und des einfachen Volkes:

»Wolt Gott, das solch kinderspiel wol getrieben wurde ... sonst gehets teglich zur pre-
digt, und gehet widder davon, wie es hynzu gangen ist. Denn man meynet, es gelte
nichts mehr, denn die zeit zu hdren, gedenckt niemant etwas davon zu lernen odder be-
halten. Also horet manchs mensch drey vier iar predigen und lernt doch nicht, das auff
ein stuck des glaubens kund antworten, wie ich teglich wol erfahre. Es steht ynn bu-
chern gnug geschrieben, Ja es ist aber noch nicht alles ynn die hertzen getrieben. «*

Luther kritisiert hier gerade nicht, dass keine reformatorische Predigt stattfande, sondern of-
fensichtlich steht er vor der Diagnose, dass viele Jahre reformatorischer Predigt und die mas-
senhafte Verbreitung reformatorischen Schrifttums keinerlei Wirkung im Sinne einer Hebung
des religiosen Bildungsstandes erbracht haben. Luthers Katechismen gehdren von daher in
den Kontext eines religiosen Bildungsprogramms, das eben programmatisch neben die gottes-
dienstliche Predigt weitere Formen der Kommunikation des Evangeliums stellt und fiir diesen
Zweck vorhandene Institutionen in Anspruch nimmt: die Schule?, die Familie und das dort
gepflegte Gesprich iiber Tisch und den wochentlichen Mittwochsgottesdienst als Katechismu-
sunterricht. Diese Institutionen stehen nicht einfach nebeneinander, sondern die familidre Er-
ziehung soll der Vertiefung der gottesdienstlichen Predigt bzw. der 6ffentlichen Katechismus-
predigt dienen:

»Diese unterricht mus nu also geschehen ... das sie [Gebote, Glaubensbekenntnis und
Vaterunser] auff der Cantzel zu ettlichen zeyten odder teglich ... fiir gepredigt werde,

20 Vgl. Brecht, Luther [Anm. 5], 267!.

21'Vgl. dazu nur: Brecht, Luther [Anm. 5], 253-266.

22 Luther, Deutsche Messe [1526] BoA 3,294-309, hier 299,27-37.

2 Vgl. die Verbindung von religidsem Bildungsprogramm und der von Luther und Melanchthon betriebenen
Einrichtung von Schulen; bes. den Melanchthonschen Unterricht der Visitatoren: WA 26, (175) 195-240, hier
bes. 236-240, hier bes. 237,7f.; 238, 31-239,27. Ferner: Luther, Eine Predigt, dal man Kinder zur Schulen halten
solle [1530], WA 30/2, (509) 517-588, hier bes. 520,30 ff.; 526-545; vgl. Luther, An die Biirgermeyster und
Radherrn allerley stedte ynn Deutschen landen [1524], WA 15, (9) 27-53, hier bes. 30f.; 34ff.; 42f.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 6 21.08.2021



und daheymen ynn den heusern, des abents und morgens, den kindern und gesinde, so
man sie will Christen machen, fiir gesagt odder gelesen werde. Nicht alleyne also, das
sie die wort auswendig lernen noch reden, wie bisher geschehen ist, sondern von stuck

zu stuck frage und sie antworten lasse, was eyn iglichs bedeute, und wie. sie es verste-
hen.«**

Was die familidre Erziehung leistet und was allein sie leisten kann, ist die individuelle Ver-
mittlung des christlichen Glaubens; wie die Katechismuspredigt und -unterricht, der offenbar
auch zuweilen im Frage-Antwort-Schema verlief, bereits eine individuelle Beteiligung des
Horers ermdglichte, so hat der Katechismusunterricht zu Hause sein Zentrum in dieser indivi-
duellen Beteiligung, die es eben unmdglich macht, die Ohren wie in der Kirche auf Durchzug
zu stellen und die Kanzelrede an sich vorbeirauschen zu lassen.?” Die Katechismen, so konnte
man zusammenfassend sagen, haben ihren Ort und ihren Anlass darin, dass Luther dessen an-
sichtig geworden ist, dass das Institut der Sonntagspredigt unzureichend ist und dass ohne
eine Integration des Horers in das Geschehen der Kommunikation des Evangeliums diese
Verkiindigung Glauben nicht wecken kann; und dafiir nimmt er die Familien in Anspruch.

3. Der Katechismusunterricht als ars moriendi: Hinfiihrung zum selbstindigen Glauben

Ich hoffe, nun ist deutlich, dass ich mit diesem langen Anmarschweg die Aufgabe, tliber die
Theologie der Katechismen zu sprechen, nicht vollig aus den Augen verloren habe. Es gibt
diese >Theologie des Katechismus«< nicht ohne die Frage nach dem Zweck dieses Textes. Die
Katechismen sind eine Handreichung fiir die individuelle Hinfithrung zum Glauben, die in das
Aufgabengebiet der Hausviter gehort, so die Bestimmung der deutschen Version des Kleinen
Katechismus, soweit es in den Uberschriften der Hauptstiicke erkennbar wird — etwa: »Das
Vaterunser, wie ein Hausvater dasselbige seinem Gesinde aufs einfaltigest furhalten soll«*;
bzw. in die Hand der »Pddagogens, die pueri, Knaben, erziehen, so die Zuschreibung der latei-
nischen Fassung. Hier sind die Hausvéter nicht im Blick, sondern eher diejenigen, die den téag-
lichen Schulunterricht leiten, sei es in Offentlichen Schulen, sei es zu Hause.

Diesen Zweck der Katechismen erldutert Luther in der Einleitung: Es gehe darum, zunichst
einmal die Kinder und das Gesinde dazu anzuhalten, die drei Hauptstiicke des Katechismus
und die biblischen Grundlagen der beiden Sakramente auswendig zu lernen, und ihnen dann
mit Hilfe des Fragespiels der Katechismen zu einem ersten Verstindnis der Worte zu verhel-
fen, das dann, in einem dritten Schritt, mit Hilfe des Grofien Katechismus vertieft werden
kann.

Dabei sieht das pddagogische Programm in der Einleitung insbesondere in den Kleinen Kate-
chismus auf den ersten Blick drakonisch aus: Wer sich weigert, die Texte auswendig zu ler-
nen, soll nicht nur etwa vom Sakrament und vom Patenamt ausgeschlossen sein, sondern in
diesem Fall sollen die Eltern das Essen verweigern, die Lernunwilligen sollen — sofern Ge-
sinde — nicht nur aus dem Dienst entlassen, sondern polizeilich des Landes verwiesen wer-
den®’. Aber diese ZwangsmaBnahmen sind allenfalls ein letztes Mittel; eigentlich geht es Lu-
ther um etwas anderes, wie folgender Text aus der Auslegung des zweiten Gebotes im Grofien

24 Luther, Messe [Anm. 22] 297,37-298,6.

% Vgl. das Zitat oben zu Anm. 22.

26 Luther, KKat [Anm. 1], BSLK 503-505.

27 Luther, KKat, BSLK 503; vgl. ders., GKat [Anm. 2], BSLK 557.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 7 21.08.2021



Katechismus zeigt:

»Siehe, so mocht’ man die Jugend kindlicher Weise und spielens (spielerisch] aufzie-
hen in Gottes Furcht und Ehre, dal das erste und ander [zweite] Gebot fein im
Schwang und steter Ubunge gingen. ... Das wére auch die rechte Weise, Kinder wohl
zu ziehen, weil man sie mit Gutem und Lust kann gewehnen. Denn was man allein mit
Ruten und Schligen soll zwingen, da wird keine gute Art aus, und wenn man's weit
bringet [wenn es gut geht], so bleiben sie doch nicht ldnger fromm, denn die Ruten auf
dem Nacken liegt. Aber hie wurzelt es ins Herz, daB3 man sich mehr fiir Gott denn fiir
der Ruten und Kniittel furchtet. Das sage ich so einfiltig fiir die Jugend, daf3 es doch
einmal eingehe. Denn weil wir Kindern predigen, miissen wir auch mit ihn lallen.«?

Dieser Textabschnitt verdient eine etwas ausfiihrlichere Auslegung, denn er enthélt nicht nur
ein padagogisch wertvolleres Konzept als die im Zitat zuvor empfohlene Amboss-und-Ham-
mermethode, die Luther nicht nur in der Einleitung zu den Katechismen propagierte; vielmehr
bietet der Text einen Hinweis auf das Ziel der katechetischen Unterweisung; Die katecheti-
sche Unterweisung zielt darauf, autonomen Glauben zu wecken; darunter verstehe ich einen
Glauben, der gerade nicht duBlerlich, durch Rute und Kniippel, in Form gehalten wird, sondern
der die Gestalt selbstiindiger Uberzeugung hat (vgl. im Zitat: »hie wurzelt es ins Herz, daB
man sich mehr fiir Gott denn fiir der Ruten und Kniittel flirchtet«); das ist eben der Glaube,
von dem Luther in der ersten der Invokavitpredigten sagt, dass jeder fiir sich selbst glauben
miisse, weil jeder auch fiir sich selbst sterben miisse:

»Wir seindt allesampt zu dem Tode gefodert und wirt keyner fiir den andern sterben,
Sonder ein yglicher in eygener person fiir sich mit dem todt kempffen. In die oren kiin-
den wir woll schreiyen, Aber ein yeglicher muB3 fiir sich selber geschickt sein in der
zeyt des todts: ich wiird denn nit bey dir sein noch du bey mir, Hierjnn muf3 ein yeder-
man selber die hauptstiick so einen Christen belangen, wol wissen und geriist sein

R

Die »Hauptstiicke« zéhlt Luther in der Invokavitpredigt im Folgenden auf: Siindenerkenntnis,
Glaube an Christus als den Grund der Vergebung, aus dem Glauben flieBende Liebe, und Ge-
duld in der Anfechtung; aber wir werden sehen, dass und wie die Inhalte des Katechismus, die
Luther ja auch »Hauptstiicke« nennt, mit diesen Hauptstiicken des christlichen Lebens ver-
bunden sind. Die Situation, in der es beziiglich dieser Hauptstiicke ins Treffen kommt, wo ein
dadurch orientiertes Leben sich in einem Akt zu bewihren hat, ist die Situation des Todes;
und darauf, diese Situation der Bewédhrung in dulerster Einsamkeit zu bestehen, bereitet der
Katechismusunterricht vor, der zu Selbstidndigkeit eines yim Herzen wurzelnden< Glaubens
anleitet.

Damit zuriick zu dem zuvor zitierten Text; dort hatte Luther geschrieben, dass diese selbstin-
dige Uberzeugung eben dadurch zustande kommt, dass der Inhalt — im Zentrum Gebot, Glau-
bensbekenntnis und Vaterunser — »eingeht< oder »ins Herz wurzelt(; und das ist eben nicht eine
Luther gerade einmal beikommende Wendung, sondern das ist eine Anspielung auf Jer 31,31:
das Gesetz, das in die Herzen geschrieben ist. Es geht darum, dass das AuBerliche, das vor
dem Menschen Stehende — die Lehrstiicke des christlichen Glaubens — im Inneren der Men-
schen so eingeschrieben werden, dass sie zu etwas Eigenem werden und den Lebensvollzug

28 Luther, GKat, BSLK 579,18-38.
2 Luther, Predigten des Jahres 1522 [Invokavitpredigten], WA 10/3, 1,7-2,2; vgl. zu diesem Bezug auch Peters,

Kommentar [Anm. 5], 18.
Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 8 21.08.2021



und die Lebensorientierung bestimmen und prégen.

Und ich hebe dann einen letzten Punkt des Zitates hervor: Der Weg der Ausbildung dieser
selbstindigen Uberzeugung ist die Gewdhnung: »weil man sie mit Guten und Lust kann ge-
wehnen.« Luther schliigt beispielsweise in der >Deutschen Messe<** und anderswo Spiele vor,
die die Kinder dazu anleiten, der Predigt zu folgen und die Inhalte der Predigt nach bestimm-
ten Kategorien — im Wesentlichen Gesetz und Evangelium — zu sortieren. Das ist genau die
spielerische Einiibung, die Luther in dem gebotenen Zitat meint (»weil man sie mit Gutem
und Lust kann gewehnen«), ein >Eingewohnen« in Urteilskategorien; und das ist eben das
Zentrum des Erziehungsprogramms, das im Hintergrund der ethischen Unterweisung in der
Aristotelischen Ethik steht: Ein Mensch wird dadurch gerecht, klug, tapfer, dass er unter An-
leitung diese Verhaltensweisen einiibt und auf diese Weise zu jemandem wird, der bestimmte
Situationen, in denen Tapferkeit, Gerechtigkeit, Klugheit verlangt ist, selbstédndig und ohne
duBeren Zwang in angemessener Weise besteht. Eben dies ist das Programm der katecheti-
schen Spiele und auch des katechetischen Unterrichtes: die Kinder dazu anzuleiten, dass sie
zu Menschen werden, die die Situationen des Glaubens — und eben insbesondere die in der
ersten Invokavitpredigt angesprochene letzte Situation, die Anfechtung des unentrinnbaren
Todes und des Gerichtes — bestehen konnen. Katechismusunterricht ist als Anleitung zum
Glauben ars moriendi — Kunst des Sterbens.

4. Verhaltnis des Grofien zum Kleinen Katechismus

Bevor ich zu der Frage komme, was die drei Lehrstiicke des Katechismus inhaltlich mit der
Kunst des Sterbens zu tun haben, muss zuvor noch knapp das Verhéltnis des Grofien zum
Kleinen Katechismus geklart werden:

Der Groffe Katechismus ist praformiert in den Katechismuspredigten, die Luther im Jahr 1528
regelmiBig gehalten hat’!. Er stellt deren schriftliche Fassung dar. Auch schon die erste kate-
chismusartige Schrift von 1518 war die Zusammenfassung von vorausgegangenen Predigten.
Diese Predigten, und mehr noch der Grofle Katechismus, sind nun im Blick auf die Adressa-
ten eigentiimliche Texte: Auf der einen Seite nimmt Luther Auslegungen der Texte der jewei-
ligen Hauptstiicke vor, stellt etwa in der Auslegung des Ersten Gebotes mit vielen aus dem
Leben gegriffenen Beispielen dar, wie es geschehen kann, dass man durch das Vertrauen, das
man auf Geld, Werke etc. setzt, etwas zu einem Gott bzw. Abgott macht;*? und auf der ande-
ren Seite geht er immer wieder in eine Metaebene iiber, erldutert nicht den Text der Gebote,
sondern reflektiert die padagogische Situation, erldutert den pddagogischen Sinn seines Vor-
gehens und gibt Hilfestellungen fiir den Unterricht.*® Es ist erkennbar kein Text, der nur fiir
den fortgeschrittenen Katechismusschiiler zum Eigenstudium gedacht ist, sondern eine Unter-
richtshilfe fiir die Katecheten, eine Art pddagogischer oder katechetischer Postille, die teil-
weise sicher zum Vorlesen in der vertiefenden Erlduterung des Katechismusstoffes bestimmt
ist, teilweise aber Anleitung zum Unterricht und zum Umgang mit der besonderen und fiir die
meisten Hausvéter vermutlich neuen Situation der religiosen Unterweisung; oder im Falle von
Pfarrherrn; eine Einweisung in die vermutlich ungewohnte Situation der religiosen Unterwei-

30 Zum Folgenden: Luther, Messe [Anm. 22] 298,30-299,32.

3'Vgl. im Einzelnen die Predigtreihen — die Entsprechungen sind offensichtlich: Luther, Predigtreihen, WA
30/1,2-122.

32 Vgl. nur zu diesem Beispiel GKat, BSLK 561,7-563,42.

3 Vgl. etwa BSLK 567,141f.; 575,321f.; 576,37; 577,331f.; 579,18; 643,241T.; 644,36fT. usf.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 9 21.08.2021



sung von Kindern. Die beiden Katechismen — der Groffe und der Kleine — sind in ihrem Zu-
sammenspiel so etwas wie die Kombination von Unterrichtsmaterial und Lehrerhandbuch; sie
zielen darauf, gleichsam die Situation des hduslichen Gespraches tliber Tisch zu einer Institu-
tion religioser Unterweisung zu machen; dies in der Einsicht, dass die monologische Form der
Predigt in der Kirche das Individuum nicht oder nur unzureichend erreicht — gerade wenn es
sich um Kinder und Jugendliche oder vollig ungebildete Personen handelt. Zumindest in die-
sen Fillen bedarf es einer Vermittlungsinstanz, einer Institution, in der das Individuum direkt
angesprochen und in die Kommunikation des Evangeliums einbezogen wird mit dem Ziel, es
zu einem selbstindig Glaubenden zu machen:

»Nur wenn ihr Eltern und Hausherrn uns [Predigern] helft, erreichen wir etwas mit un-
serer Predigt. Wenn ich auch das ganze Jahr iiber predige, kommt die Familie herein,
sieht die Bilder an, die Fenster der Kirche, etc. Wer ein guter Biirger [des Reiches Got-
tes] ist, der muss die seinen zum Lernen notigen etc. und soll ihnen kein Brot geben,
auBer [sie lernen]. Und wenn die Familie murrt, dann schlag sie mit der Tiir vor den A

R

5. Der Katechismus als Anstof einer Existenzbewegung

Damit komme ich nun zum Aufbau und zu Einzelheiten des Katechismus. Dass Luther drei
Hauptstiicke auslegt und daran die Erklarung der Taufe, der Beichte und des Abendmahls an-
schlieBt und dann Tagzeitengebete bzw. Tischgebete folgen ldsst, setze ich als bekannt voraus.
Ich konzentriere mich zunichst auf das, was Luther auch an anderen Orten als das Zentrum
der katechetischen Unterweisung bezeichnet, als das, was zu wissen und zu kennen einem
Christen unverzichtbar ist, nimlich die Gebote, das Glaubensbekenntnis und das Vaterunser™.
Luther bezeichnet diese Stiicke einerseits als die Summe und den Auszug der Heiligen
Schrift,*® auf der anderen Seite als die Summe und die Zusammenfassung dessen, was ein
Mensch zu seiner Seligkeit wissen muss.’’

Nun ist deutlich, dass es in diesem »Wissen< nicht um das Auswendiglernen von Aussagesét-
zen geht, die einen weltanschaulichen Orientierungsrahmen beschreiben; um begreiflich zu
machen, worum es eigentlich geht, vollziehe ich einige interne Verweisungsstrukturen des
Kleinen Katechismus nach, ausgehend von Beobachtungen zum Text:

5.1. Die Ambivalenz der Gebotsauslegung

Zunichst einmal setzt der Katechismus mit den Geboten ein. Diese Gebote werden in keiner
Weise von vornherein depotenziert, indem sie oder ihre Auslegung dem Programm einer Er-
kenntnis der Siinde unterstellt werden; zunédchst einmal und auf den ersten Blick wird viel-
mehr in der Auslegung das, was in den ersten Fassungen in drei Momente getrennt war — der
Sinn des Gebotes; die Ubertretung; die Erfiillung® — in eins zusammengefasst, in einen Satz,
dessen erster Teil die Negation des Gebotes erschlieB3t, und dessen zweiter Teil mit »sondern«

34 Luther, Dritte Katechismuspredigtreihe von 1518, WA 30/1,57, 12-16, Rorer-Nachschrift erg. durch Druckfas-
sung; tibers. N. Sl., letzter Satzteil im Orig. dt.

35 Luther, Erste Predigtreihe von 1528, WA 30/1,2; Dritte Predigtreihe von 1528, WA 30/1,57; KKat, BSLK 554;
Luther, Form [Anm. 15] WA 7,204.

36 Etwa Erste Predigtreihe von 1528, WA 30/L,2 und 20 f.

37 Vgl. die in Anm. 35 genannten Stellen.

38 Vgl. Luther, Erklarung [Anm. 4] 250-235: Erklirung — Ubertretung — Erfiillung. Vgl. auch das entsprechende
Vorgehen in der »>Kurzen Formx.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 10 21.08.2021



die positive Forderung, die das Gebot in sich fasst, herausstellt. Diese Verbindung von Nega-
tion und Position ist eine Grundstruktur in allen Gebotsauslegungen Luthers.*

Zweite Beobachtung: Die in allen Geboten identische Einleitungswendung »Wir sollen Gott
furchten und lieben, dass wir ...« nimmt zum einen die Auslegung des Ersten Gebotes auf:
»Wir sollen Gott {iber alle Dinge furchten, lieben und vertrauen«; zum anderen aber den
Schluss der Gebotereihe, in der Luther auf den Anhang des Ersten Gebotes zuriickkommt und
mit Bezug auf sie die gesamte Gebotsreihe resiimiert:

»Gott drauet zu strafen alle, die diese Gebot libertreten, darumb sollen wir uns fiirch-
ten fiir seinem Zorn und nicht wider solche Gebot tun. Er verheiflet aber Gnade und
alles Guts allen, die solche Gebot halten, darumb sollen wir ihn auch lieben und ver-
trauen und gerne tun nach seinen Geboten. «*°

Es ist deutlich, dass Luther zunédchst einmal mit dieser bestdndigen Wiederholung des Ersten
Gebotes deutlich macht, dass es in jedem einzelnen Gebot und in der Frage des Gehorsams
gegen das Gebot um das Verhiltnis zu Gott und damit um das Erste Gebot geht, und zwar zu-
nichst in dem Sinne, dass Furcht und Liebe Gott gegeniiber die Motivation bezeichnen, durch
die die Erfiillung des Gebotes geprigt sein soll: Es geht nicht allein um das Materiale des
Tuns, sondern es geht um die Motivation, die dieses Tun leitet: Um Gottes willen (und nicht
um irgendwelcher Folgen oder Belobungen willen) soll das Tun erfolgen; nicht nur: Du sollst
dieses lassen oder jenes tun, sondern: Du sollst Gott fiirchten und lieben — und folglich dies
oder jenes tun oder lassen. In jedem Gebot geht es um das Verhéltnis zu Gott.

Geht man nun der Zuordnung von Furcht und Liebe zu Beginn jedes Gebotes in Verbindung
mit der abschliefenden Auslegung des Zusatzes zum Ersten Gebot nach, so merkt man, dass
Luther in die Reihe der Gebote eine durchgehende Ambivalenz eingebaut hat: Die Furcht ist
nicht etwa Ehrfurcht oder sonst etwas Harmloses, sondern ist eindeutig die Furcht vor dem
Zorn und der Strafe Gottes, die von der Ubertretung abhalten soll — Furcht, Zorn und die ne-
gative Seite der Auslegung des Gebotes gehoren also zusammen (»sollen wir uns flirchten fiir
seinem Zorn und nicht wider solche Gebot tun«); und auf der anderen Seite gehdren die Lie-
be, die Gnade Gottes und die positive Seite des Gebotes zueinander: Die Furcht vor dem Zorn
hilt ab von der Ubertretung; die auf die Gnadenzusage antwortende Liebe motiviert die Erfiil-
lung des positiven Willens Gottes (»lieben und vertrauen und gerne tun nach seinen Gebo-
ten«).

5.2. Der Anstofs einer Reflexion des Lebens

Die Idee ist offensichtlich die, dass der Katechismusschiiler seinen Lebensvollzug unter das
Vorzeichen der Alternative von Zorn und Gnade Gottes gestellt sieht und beginnt, sein Ver-
halten in den Situationen des Lebens als Liebe oder Hass Gott gegeniiber und als gezeichnet
von der entsprechenden Alternative von Zorn und Gnade Gottes zu deuten. Es sind Katego-
rien, die hier eingefiihrt werden, die einerseits den Sinn haben, dass sie das menschliche Ver-
halten unter materiale Sollbestimmungen stellen; hinsichtlich dieser Sollbestimmungen geht
Luther davon aus, dass sie keine neuen Informationen sind, sondern jedem Menschen natiirli-
cherweise einsichtig sind und nichts anderes darstellen als die Forderungen, die auch in sei-
nem Gewissen laut werden.*! Auf der anderen Seite wird das Gebot und der Gehorsam ihm

3 So etwa auch in der Schrift >Von den guten Werken< von 1520.

40 KKat, BSLK 510,15-21; kursiv N. SI,,

4! Luther, Eine Unterrichtung, wie sich Christen in Mosen sollen schicken [1525], WA 16,363-393, hier bes. 379
f.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 11 21.08.2021



gegeniiber unter das Vorzeichen und die mdglicherweise verschiarfende Bedingung einer
Grundmotivation durch das Gottesverhiltnis gestellt. Und diese Motivation ist zwischen
Furcht und Liebe ambivalent, wie auch Gott ambivalent ist zwischen Zorn und Gnade; und
damit ist nichts weiter getan als eine Situation erdffnet, ein Raum und die Grenzen beschrie-
ben, in denen Fragen aufbrechen kénnen: die Frage nach dem Umgang mit der eigenen Uber-
tretung und damit nach dem Verhéltnis von Zorn und Liebe in Gott; die Frage nach dem Ver-
hiltnis der beiden Motivationen und damit nach dem Verhiltnis eines Unterlassens der Uber-
tretung aus Furcht und einer Erflillung des Willens Gottes aus Liebe — und ob es dergleichen
gibt wie eine vollkommene Liebe, die die Furcht austreibt. Es ist das theologische Programm,
dass Luther lediglich ein von Spannungen erfiilltes Feld vorzeichnet, das mit den Geboten
umrissen ist, in dem aber iiber die Forderung hinaus weder der menschlichen Siinde und damit
seiner Unfdhigkeit zur Erfiillung noch der Erlosung und damit externer Bedingungen der Erlo-
sung gedacht ist. Luther geht in allen seinen ausdriicklichen Auslegungen der Gebote — etwa
im Grof3en Katechismus — davon aus, dass das Gebot zur Erkenntnis der Siinde und des Zor-
nes Gottes fiihrt**; das Gebot wirkt dies aber gerade dadurch, dass es die Unféhigkeit des Siin-
ders gerade nicht thematisiert und dass es das Evangelium gerade nicht im Auge hat. Es for-
dert, und es fordert im Verhiltnis zu Gott und angesichts seines Zornes und seiner an den Ge-
horsam gebundenen Gnade eine bestimmte Haltung und ein bestimmtes Tun. Was es ausldst
im Menschen, der Stinder ist, ist nicht Sache des Gebotes, und darum thematisiert Luther die-
se existentielle Einsicht, die das Gebot ausldst, in der Gebotsauslegung gerade nicht, geht aber
davon aus — das erkennt man am »Lehrerhandbuch« des Grofsen Katechismus —, dass hier eine
existentielle Stindenerkenntnis, ein Wissen darum, dass der Mensch »auf der falschen Seite
steht¢, im Umgang mit dem Gebot entsteht.

6. Das Glaubensbekenntnis als Formulierung der Antwort auf die vom Gebot geweckte
Einsicht

Das Gebieten Gottes weckt also eine Einsicht und eine Frage, die mit den Mitteln des Geset-
zes nicht beantwortbar ist und die Luther auch im Grofien Katechismus nicht im Rahmen der
Gebotsauslegung, sondern erst im Anschluss an die Zehn Gebote in der Einleitung und im
Schluss des Glaubensbekenntnisses thematisiert:

»Dartimb machet jene Lehre noch keinen Christen; denn es bleibt noch immer Gottes
Zorn und Ungnade iiber uns, weil wir’s nicht halten kdnnen, was Gott von uns fordert.
Aber ... durch diese Erkenntnis [die im Glaubensbekenntnis zusammengefasst ist] krie-
gen wir Lust und Liebe zu allen Geboten Gottes, weil wir hie sehen, wie sich Gott
ganz und gar mit allem, das er hat und vermag, uns gibt zu Hiilfe und Steuer, die zehn
Gepot zu halten: der Vater alle Kreaturn, Christus alle seine Werk, der heilige Geist
alle seine Gnaden. «**

Luther geht also davon aus, dass die Meditation des Gebotes in der Spannung zwischen Ver-
bot und Gebot, Motivation durch Furcht und Liebe, Gottes Reden zwischen Zorn und beding-
ter Liebe eine existenzielle Bewegung und eine Einsicht im Menschen auslost, die das Gesetz
bewirkt, aber nicht thematisiert. Diese Einsicht demonstriert Luther dem Menschen nicht in
einer Theorie, sondern er rechnet damit, dass sie sich im Umgang mit dem Gebot einstellt. Lu-
ther fasst nun die Inhalte des Glaubensbekenntnisses als Antwort auf diese in der Auslegung
der Gebote an keiner Stelle thematisierte, vom Gesetz aufgedeckte Situation; das geschieht

4 Vgl. GKat, BSLK 661,21-40 — vgl. das Zitat dieser Passage im Folgenden: 662,20ff.
4 GKat, BSLK 661,29-42.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 12 21.08.2021



eben so, dass in der Auslegung des Bekenntnisses die Relevanz seiner Aussagen fiir das
Selbstverstindnis des Menschen reflektiert wird.**

6.1. Die Auslegung des Bekenntnisses als Applikation

Hier zeigt sich die ungeheure Stirke des Frage-Antwort-Schemas, indem der Katechismus-
schiiler im Hersagen des Bekenntnisses zunédchst einen Sachverhalt zur Aussage bringt, der
dann und zweitens daraufhin durchsichtig gemacht wird, was er iiber das individuelle Leben
aussagt und wie er es zu verstehen lehrt; der Glaube an Gott den Schépfer ist kein Uberzeugt-
sein von einer Weltentstehungstheorie, sondern eine Deutung aller individueller Lebensbedin-
gungen als unverdientes Geschenk Gottes und eine dem entsprechende Haltung des Dankes;
das Bekenntnis zu Christus ist keine Theorie der Zweinaturenlehre oder eine Theorie des
Kreuzestodes — so wenig gegen solche Theorien einzuwenden ist sondern das Bekenntnis,
dass Christus »mein Herr« sei, der »mich« erlost hat, damit ich lebe; und das Bekenntnis zum
Heiligen Geist ist das Bekenntnis, dass auch noch dieser Glaube und die Zugehorigkeit zu
Gott nicht Leistung und Wahl, sondern Geschenk sind.*

6.2. Der Doppelsinn von »Glauben<¢

Schon in der Auslegung des Glaubensbekenntnisses von 1520 hebt Luther einleitend auf den
doppelten Sinn ab, den der Begriff > Glaube« habe; er bezeichne einerseits ein Uberzeugtsein
von der Wahrheit dessen, was iiber Gott gesagt wird — »diBBer glaube ist mehr ein wissen-
schafft oder merckung dan ein glaub.« *%; andererseits aber sei der Glaube der Glaube »in«
Gott bzw. der Glaube >an< Gott,

»wen ich nit alleyn glaub, das war sey, was von gott gesagt wirt, Bondern setze meyn
traw yn yhn, begeb und erwege mich mit yhm zu handeln, und glaub on allen tzweyf-
fell, er wird mir alBo seyn und thun, wie man von yhm sagt... Solcher glaub, der es
wagt auff gott wie von yhm gesagt wirt, es sey ym leben oder sterben, der macht al-
leyn eynen Christen menschen und erlanget von gott alles was er will... das das ist ein
lebendiger glaub, und der wirt gepotten ynn dem ersten gepott, das do sagt riech byn
deyn gott, du solt keyn ander gotter haben.... darumb wird die gottheyt Thesu Christi
und des heyligen geystes damit bekannt, das wir yhn gleych wie ynn den vatter glau-
ben.«*’

Der Ubergang vom Text des Artikels des Glaubensbekenntnisses zur jeweiligen Auslegung
des Artikels ist somit der Ubergang von der ersten Form des Glaubens zur zweiten, zur Ge-
wissheit, dass alles, was von Gott an Werken und Wesenseigenschaften ausgesagt wird, vom
sprechenden und bekennenden Individuum gilt, so dass dieses Individuum Gott als den Geber
weil} und versteht und als Gott gerade darin anerkennt, dass es um sich selbst als Beschenkten
weil.

6.3. Das Glaubensbekenntnis als Ort der Erfiillung des Gebotes

Man erkennt eben auch hier, in welchem Sinn Luther sagt und sagen kann, dass das Glaubens-
bekenntnis der Hinweis auf den Ort ist, wo der Mensch die Kraft zur Erfiillung des Gebotes

4 Dazu genauer: N. Slenczka, Der Glaube und sein Bekenntnis, in: ders., Der Tod Gottes und das Leben des
Menschen, Goéttingen 2003, 33-38.

4 Im Einzelnen vgl. Slenczka, Glaube [Anm. 44] 34-37.

46 Luther, Form [Anm. 15] WA 7,215.

47 Luther, Form [Anm. 15] WA 7,215,5-21.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 13 21.08.2021



erhilt — eben nicht in dem Sinn, dass das Bekenntnis erstens Christus beschreibt, der zweitens
die Gebotserfiillung irgendwie durch eine iibernatiirliche Verwandlung des menschlichen Wil-
lens schenkt, sondern so, dass das Bekenntnis selbst, der Glaube im zweiten Sinne, die Erfiil-
lung des Ersten Gebotes selber ist, die Haltung der Liebe Gott gegeniiber, die die Grundmoti-
vation fiir jeden Gehorsam »um Gottes willen« ist.

Dabei ist aber eben auch wieder bedeutsam, dass im Kleinen Katechismus dieser Zusammen-
hang nicht thematisiert wird. Dem Schiiler wird nicht lange erklart und aufgeredet, dass dieser
Glaube die Erfiillung des Ersten Gebotes ist — um diesen Zusammenhang weif3 der Lehrer
oder Hausvater, nicht aber der Schiiler; vielmehr wird er in der Auslegung des Bekenntnisses
in die Haltung eingefiihrt, die der Begriff »Liebe«< oder »Vertrauen«< gegeniiber Gott bezeichnet,
er wird in die Haltung der Erfiillung des Gebotes eingewiesen, ohne dass ihm der Zusammen-
hang klar ist. Und ebenso wird der Zusammenhang der im Umgang mit dem Gebot erkannten
Siinde und dem im Bekenntnis ausgesagten Handeln Gottes nicht objektiv und theoretisch er-
klért, sondern dem Schiiler wird in den drei Artikeln die Moglichkeit er6ffnet, mit der Situa-
tion umzugehen, in die ihn das Gebot stellt: Der zweite Artikel thematisiert das Werk Christi,
das die Auslegung als Erlosung des Individuums und damit als Bewéltigung der menschlichen
Siinde auslegt (>der mich verlorenen und verdammten Menschen erldst<); die Auslegung des
dritten Artikels nimmt die durch das Gebot geweckte Situation durch den Verweis auf die tig-
liche Siindenvergebung durch den Heiligen Geist auf (>in welcher Christenheit er mir ... tag-
lich alle Siinden reichlich vergibt<); und schlieBlich erfolgt die Anleitung zur Bewiltigung der
Situation durch die Erkldrung der Taufe und die Einweisung in die Beichte.

Der Clou an dem Katechismus ist also der, dass existentielle Haltungen und ein bestimmtes
Selbstverstidndnis nicht ausdriicklich reflektiert oder objektiv beschrieben werden, sondern
Luther rechnet damit, dass im Zusammenspiel von Text und Auslegung Fragen und ein
Selbstverstédndnis entstehen: Die Texte in Verbindung mit der Auslegung setzen selbst Hal-
tungen aus sich heraus — der Dekalog als Meditation des eigenen Lebens wirkt das Bewusst-
sein der Siinde; das Glaubensbekenntnis fiihrt ein in die Haltung und in das Selbstverstindnis
des Glaubens; und von dort aus erschlief3t sich das Gebot Gottes neu als Gebot des Gottes, vor
dem der Mensch als Beschenkter steht und dem der Beschenkte nun aus Liebe und im Ver-
trauen gehorcht. Diese existentiellen Haltungen und Erfahrungen werden aber nicht auf einer
Metaebene reflektiert, sondern der Katechismusschiiler wird im Zusammenspiel der Texte ei-
nen Weg des Selbstverstindnisses geleitet, den er vollzieht, auf dem er behutsam gegéngelt
wird, der sich ithm aber nicht in seiner Logik erschlie8t und auch nicht erschlieBen muss —
denn der Glaube ist ein Vollzug, der nicht daran hingt, dass er sich selbst durchsichtig und
theoretisch reflektiert ist.

7. Das Vaterunser als Zusammenfassung der Existenzbewegung

In der eben zitierten Bestimmung des Begriffes »Glauben< aus der yKurzen Form« von 1520
wird in einer knappen Bezugnahme auch das Gebet so zugeordnet, dass der Glaube, der sich
auf die Geltung der géttlichen Liebe fiir das Individuum verldsst, auch »von Gott alles erlangt,
was er erbittet«. Die Auslegung des Vaterunsers, auf die ich zum Schluss kommen will, ist ei-
ner der schonsten und beziehungsreichsten Textabschnitte, in dem Luther die Inhalte des De-
kalogs und die Inhalte des Glaubensbekenntnisses in ganz eigentiimlicher Weise in das Gebet
fasst.

7.1. Die ersten drei Bitten als Bitten um die Erfiillung des Dekalogs

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 14 21.08.2021



Sehr deutlich wird das in der durchgéngig doppelten Auslegung der ersten drei Bitten des Va-
terunsers: Jede Bitte wird zunichst als Aussage iiber Gott gefasst (sein Name ist an thm selbst
heilig; sein Reich kommt auch ohne unser Gebet; sein Wille geschieht auch ohne uns); die
Aussagen werden aber dann konsequent auf die jeweilige individuelle Existenz bezogen und
von eschatologischen zu existentiellen Aussagen umgedeutet — um einmal diese etwas ver-
staubte Terminologie zu verwenden (wir bitten, dass der Name auch bei uns heilig wird; dass
sein Reich auch zu uns kommt; dass der Wille auch bei uns geschehe); insgesamt geht es da-
rum, dass die Erfiillung des Willens Gottes und das Bleiben im Gehorsam gegen Gott auf das
Wirken Gottes zuriickgefiihrt und von ihm erbeten wird; der neue Gehorsam und die im Ver-
trauen mogliche Erfiillung des Gebotes wird so im Gebet auf Gott zuriickgefiihrt; und so wird
zugleich eben das Erste Gebot in concreto erfiillt, das eben — nach der durchgehend alle Kate-
chismuspredigten von 1528 durchziehenden Auslegung des Ersten Gebotes — nur dies ver-
langt, dass der Mensch sich alles Guten von Gott her versehe.*®

Wieder: Dieser Zusammenhang des Gebetes mit der Erfiillung des Ersten Gebotes wird nicht
reflektiert, der Schiiler bekommt ihn nicht theoretisch erklért, sondern der Gebotsgehorsam
wird einfach im Vollzug des Gebetes unter das Vorzeichen gestellt, dass er von Gott erbeten
und von ihm erwartet wird — und so erfiillt der Beter dieses Gebot.

7.2. Die Bitten des zweiten Teils als Erwartung des im Glaubensbekenntnis geschilderten
Handelns Gottes

Im zweiten Teil des Herrengebetes sind deutlich die Bitten auf die drei Artikel des Glaubens-
bekenntnisses bezogen — am besten erkennbar in der Aufzahlung unter der Frage »Was heif3t
denn téglich Brot?<; die Aufzdhlung nimmt hier die entsprechende Aufzihlung der Gaben des
Schopfers im Ersten Artikel auf und wendet das, was dort als Geschenk gedeutet wird, zum
Gegenstand einer Bitte, die dem Bewusstsein, dass der Lebensunterhalt Geschenk Gottes ist,
entspricht;* dasselbe lisst sich unschwer mit Bezug der Vergebungsbitte auf den Zweiten Ar-
tikel und der Bitte um die Bewahrung im Glauben (6. und 7. Bitte) auf den Dritten zeigen. Die
drei Bitten reflektieren die im Bekenntnis ausgesprochene Gewissheit, indem sie die Bewah-
rung des Lebens, die Vergebung der Siinde und die Bewahrung im Glauben als Gebetsbitten
fassen und so den Glauben an die Zusage Gottes im erfiillungsgewissen Gebet konkretisiert.
Im Gebet laufen gleichsam das Gebot und das Glaubensbekenntnis zusammen — Gott wird an-
gesprochen als derjenige, der die rechte Erfiillung des Gebotes schenkt (1.-3. Bitte), und er
wird angesprochen auf das Wesen und Wirken hin, das in den Artikeln des Glaubensbekennt-
nisses zur Sprache gebracht wird (4.-7. Bitte). Dabei ist das Gebet eben nicht nur die Bitte um
die Erfiillung der Gebote, sondern der praktische Vollzug der Erwartung aller Dinge von Gott,
in der das Erste Gebot erfiillt ist.

8. Zusammenfassung: Die Existenzbewegung des Glaubens als Zentrum des Katechis-
mus

Ich hoffe, dass in diesem knappen Durchgang durch die drei Hauptstiicke zwei Dinge deutlich
geworden sind: Der Kleine Katechismus hat darin sein Zentrum, dass er im Zusammenspiel
der Texte und der Auslegung auf Seiten des Schiilers eine Existenzbewegung auslost, die er

4 Vgl. die Auslegung des Ersten Gebotes im GKat: BSLK 560; ebenso in den genannten Predigten: WA
30/1,2,32 ff.; 28,2 ff.; 59,30f. und ff.
4 Vgl. BSLK 514,3-10 mit 510,33-511,8.

Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 15 21.08.2021



nicht ausdriicklich thematisiert: Auf der einen Seite evoziert der Katechismus in der Ambiva-
lenz der Gebote — Furcht/Liebe; Zorn/Gnade — die Einsicht, dass der Mensch, der sich des
VerstoBBes gegen das Gebot bewusst wird, eben damit vor dem Zorn und der Strafdrohung
Gottes einerseits und vor dem Faktum der mangelnden Liebe Gott gegeniiber steht. Die Ge-
bote und ihre Auslegung sind dieser Frage gegeniiber unbekiimmert; der Schiiler wird weiter
verwiesen in das Glaubensbekenntnis und hier in der Auslegung in ein Selbstverstandnis ein-
gewiesen, das als Bewusstsein, in allen Bediirfnissen beschenkt zu sein, zusammengefasst
werden kann. Das Vaterunser nimmt beides — Gebote und Glaubensbekenntnis — auf und
iibersetzt einerseits den Glauben als das Bewusstsein des Beschenktseins in das Gebet um die
Gaben Gottes im zweiten Teil; es libersetzt andererseits die Situation vor dem Gebot in das
Gebet um die Erfiillung; und eben in diesem Gebet ist der Mensch in der Erfiillung des Ersten
Gebotes begriffen: Er steht in der Grundhaltung, die alle Gebote erfiillt: Die Liebe und das
Vertrauen, die keine Furcht mehr zu kennen brauchen.

Auf der anderen Seite sehen Sie in diesem zusammenfassenden Durchgang, dass die Stiicke
des Katechismus nicht einfach nebeneinander stehen. Sie greifen ganz bewusst ineinander,
weisen ein in die Grundhaltung des Glaubens, der alles von Gott erwartet und ihn gerade darin
als Gott anerkennt und ehrt: als den Ursprung alles Guten. Es ist eine Bewegung, die sich im
Zusammenspiel der Stiicke und ihrer Auslegung vollzieht, die eben die Grundbewegung ist,
die in der Taufe nach Luther bedeutet, angezeigt wird:

»Was bedeut denn solch Wassertdufen? Antwort, Es bedeut, daf} der alte Adam in uns
durch tégliche Reu und BuB3e soll ersduft werden ... und ... tiglich erauskommen und

auferstehen ein neuer Mensch, der in Gerechtigkeit und Reinigkeit fiir Gott ewiglich
lebe.«

In diesem Sinne ist in der Tat der Katechismus eine ars moriendi, eine Einfiihrung in das Ster-
ben, das dann eben auch, davon ist Luther liberzeugt, die Situation des Todes bestehen lésst,
in dem jeder mit sich selbst allein ist und selbst in das Vertrauen auf Gott als den Halt des Le-
bens gestellt ist.

Quelle: Norbert Dennerlein, Klaus Griinwaldt, Martin Rothgangel (Hrsg.), Die Gegenwarts-
bedeutung der Katechismen Martin Luthers, Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2005, S. 9-
35.

50 KKat, BSLK 516,30-38.
Slecnzka - Zur Theologie des Kleinen Katechismus Martin
Luthers 16 21.08.2021



