Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus

Von Paul Schempp

Inhalt

L. WS NEIBt ;10 CITISTUS 7 ..ottt ettt e et e eeaasas e s e s e saaasasasssasassasnsssasnennnnes 1
I1. JeSUS €N IMENSCI WIE AlLE......eeeeeiiiieeiieeeeeeee ettt e s aaassaeasaaeaeasaaeesaenes 4
II1. Jesus der Einzelne, anders als alle.......c..uuvvviiiiiiiiiiiiiiiieee ettt 7
IV. JESUS der BINE HEIT ALET ..ot a e aaeaasaaaaaeanenes 11

I. Was heif3t ,,in Christus“?

Es heif3t das, da3 wir ausgehen von der Botschaft, da3 in Christus Gott Mensch geworden ist.
Im Menschen Jesus ist uns Gott bekannt. Gott ist der Gott, der in Gemeinschaft mit sich selbst
der Eine ist. ,,Hore, Israel, der Herr, unser Gott, ist der Eine Jahwe. Dieses Glaubensbekennt-
nis Israels hat zuniachst mit Monotheismus und Polytheismus nichts zu tun. Es heif3t nicht:
Jahwe ist der Eine Gott, sondern: Gott ist der Eine Jahwe. Dabei ist das Wort fiir ,,Gott™ wie
fast Giberall im Alten Testament eine Pluralform, ein Kollektivwort, das man auch mit ,,die
Gotterschaft® libersetzen konnte. Er ist Richter {iber die Gotter. Die Gotter sollen ihn anbeten
und loben. Sonst mag es Gotter geben, und die Heiden haben ihre Gétter tatsdchlich. Aber Is-
rael soll nur Jahwe als seinen Gott haben. Dieser Jahwe ist schlechthin Einer, und gerade des-
halb soll das Eine Israel ohne Ausnahme diesen Gott haben. Jahwe gegeniiber sind die Gotter
eben nicht Gott, nicht seinesgleichen. Er hat mit ihnen, und sie haben mit ihm nichts Gemein-
sames und keine Gemeinschaft. Eben als Goétter sind sie von ihm verurteilt, entthront, zu
nichts degradiert, durch ihn ist ihre gottliche Macht und Herrlichkeit entlarvt als Ohnmacht
und Schande. Sie konnen ihm gegeniiber dieses Urteil nur bestdtigen und anerkennen, sich
ihm beugen, ihn allein Gott sein lasten. Tun sie es nicht, loben sie ihn nicht und beten sie ihn
nicht an, so ist damit Jahwes Alleinigkeit nicht bedroht. Er ist der Allerhdchste. Er hat nie-
mand neben sich. Und doch ist er tatsdchlich Elohim, kollektiver Gott, Gotterschaft, Gottheit.
Das ,,Einer* ist nicht Einzahl im Gegensatz zur Mehrzahl. Er ist nicht einer neben andern,
aber auch nicht mit andern zusammen, er ist nicht das Eine oder das All, sondern Einer, Per-
son, ein redender, handelnder, wissender Gott, aber so, daf3 er nicht ein Objekt braucht, zu
dem er redet, mit dem er handelt, um das er weil3. Er geniigt sich selbst als Einer, denn [4] er
ist der Dreieinige. So hat er sich geoffenbart, und er hat sich geoffenbart, nicht einen Teil von
sich, sondern sich selbst, sich ganz. Gottes Wort und Gottes Name und Gottes Geist ist auch
im Alten Testament. Er selber. Der, der er fiir sich ist, der ist er auch fiir die Menschen. Er ist
aber tatséchlich fiir sich Einer, nicht im Zwiespalt mit sich. Jeder andere Gott ist eben einer
unter andern, vielleicht einig, vielleicht auch uneins mit anderen, einer nur im ,,vergleich und
Abstand und Unterschied zu andern. Er, Jahwe, ist Einer fiir sich, sich selbst treu, fiir sich se-
lig, heilig, gut und seiner selbst Herr, aber frei, ohne ,,sich beherrschen* zu miissen. Es ist in
ihm oder besser Er ist selber ein Oben und Unten und Neben: der ,,Vater ist groBer als der
Sohn, aber der Sohn ist zur Rechten des ,,Vaters, ihm gleich und eins mit ihm. So ist Gott
Geist und nicht Fleisch, Gott und nicht Mensch, und bis uns der Geist ein besseres Wort gibt,

wollen wir bei dem Wort ,,dreieinig® bleiben. — Dieser Gott ist Mensch geworden. Thn sah,
Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 1 18.08.2021



wer Jesus sah, auch wenn er thn nicht erkannte. Thn offenbart uns der Geist des ,,Vaters und
des Sohnes. Sein Wort ist das Wort Gottes in allen Menschenworten, wenn Gottes Geist sie
dazu macht. ,,In Christus* heif3t also: was zu unserm Thema zu sagen ist, ist gemeint und zu
verstehen als Anrede an Menschen, die die Erinnerung, da3 Gott ihnen in Jesus bekannt ist,
notig haben und sich gefallen lassen. Ist Gott Mensch geworden und hat sich in diesem Men-
schen Jesus bekannt gemacht als der, der er ist, der Eine, der Herr und unser Gott, dann sind
damit schon vier wichtige Entscheidungen gefallen, die ,,in Christus® richtig und verbindlich
sind:

a) Jesus ist Mensch, jeder von uns ist Mensch, und wir alle sind Menschen. Jeder einzelne von
uns und wir alle zusammen in Gemeinschaft sind also Menschen mit Jesus. Nicht auf Grund
unseres Glaubens, nicht ,,als Christen*, sondern weil Jesus Mensch ist gleich wie ein anderer
Mensch. Man kann unser Thema also nicht anthropologisch behandeln, ohne Jesus mit einzu-
beziehen und nicht ohne uns selbst einzubeziehen.

b) Jesus ist Mensch, der den Einen Jahwe offenbart. Solche Menschen sind wir nicht, keiner
von uns. Zeugen Gottes gibt es eine Wolke, Zeugen des Wortes und der Taten, Zeugen, die
Gottes Wort und Gottes Tat mit ihren Worten und ihren Taten bezeugen, kund machen, aber
keinen, der mit seinem [5] Menschsein selber Gott kund macht, dessen ganzes Menschsein
nichts anderes ist als Rede, Tat, Kundmachung Gottes. Hier ist Jesus der Eine Mensch, und
alle Menschen, also auch wir, sind die andern Menschen. In dieser Beziehung ist Er der Eine,
der in totaler Gemeinschaft mit Gott lebende Mensch, und alle andern, einzeln oder in Ge-
meinschaft, entbehren diese totale Gemeinschaft als eine das Menschsein ganz bestimmende.
Ist Jesus aber wahrhaftiger Mensch, dann sind wir alle, ob Christen oder nicht, jedenfalls im
Verhiltnis zu Gott, vor Gott, nicht die Menschen, die aus sich selber oder an sich selber, sei es
mit Einbeziehung Jesu oder ohne sie, feststellen konnten, was der Mensch ist, und also auch
nicht, was er als Individuum und als Kollektivum ist, und auch nicht, was er sein sol/. Nur Je-
sus allein kann dann offenbar machen, was es heil3t, Mensch sein als Einzelner und in der Ge-
meinschaft, Er als der Eine Mensch.

c) Jesus ist Mensch, der Gott als den Herrn aller offenbart. Dieser Mensch ist also der Eine
freie Herr. Thm sind alle Dinge iibergeben, auch alle Menschen, auch wir. Der Eine Mensch ist
Herr aller Menschen. Hier sind also noch einmal alle Menschen miteinander verbunden, vor-
her als solche, die alle Menschen sind unter Einschlufl von Jesus, dann als solche, die alle
Menschen sind, aber dem Einen, wahren Menschen gegeniiber stehen, und nun als solche, die
in thm alle den Einen Herrn iiber sich haben, ob sie es wissen oder nicht, die durch dieses
Herrsein des Einen Menschen iiber alle also verbunden sind.

d) Jesus ist Mensch, der Gott als unsern Gott offenbart. Hier tritt offenbar eine Zweiteilung
der Menschheit ein in solche, die horen und bekennen: dieser Gott ist unser Gott; der Eine,
der Eine Herr, der Eine Mensch ist unser Gott! und in solche, die das nun eben nicht sagen
wollen oder kénnen oder es auch noch gar nicht oder nicht iiberzeugend gehort haben, die
eben einen andern Gott, vielleicht gerade den Menschen, fiir ihren Gott halten, aber eben nicht
den Menschen Jesus und nur ihn und in thm Vater, Sohn und Geist, den Einen Gott.

Wenn wir a), b) und c) gesagt haben, also a) Jesus ist Mensch wie wir alle, b) Jesus ist
Mensch anders als wir alle, er ist der Eine Mensch, und c) Jesus ist der Herr aller Menschen,
tiber uns alle, dann werden wir auch d) sagen miissen und haben es auch damit schon gesagt:
Jesus ist unser Herr, wir hier [6] sein Volk, das Israel Gottes. — Und die andern? Vielleicht
auch, vielleicht auch nicht, was geht das uns jetzt an? Alle haben nur Einen, und zwar diesen
Herrn — das verbindet alle; aber nicht alle glauben, nur diesen Einen Herrn zu haben — das

ergibt einen Unterschied, wo und wann und soweit es jeweils an den Tag kommt. Keine

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 2 18.08.2021



Grenze mit eisernem Vorhang, aber immerhin eine Grenze, eine flieBende, eine immer in Kor-
rektur befindliche, eine umstrittene Grenze mit viel Verkehr hin und her, aber eine nie ganz
aufzuhebende Grenze. Mit unsern vier Entscheidungen haben wir hier jedenfalls eine Stellung
bezogen, die zwar jederzeit zu iiberrennen ist durch das einfache Nein des Unglaubens, auch
unseres eigenen Unglaubens, die aber doch vollig uneinnehmbar, ja unangreifbar ist, weil ja
unser und aller Mitmensch Jesus eben Herr ist, auch ohne unsern Glauben, und weil er Herr
ist liber uns und alle Menschen und weil das letztlich auch alle sehen und anerkennen miissen,
ob sie es jetzt glauben oder nicht, ndmlich am jlingsten Gericht.

Wir meinen also mit diesem ,,in Christus® folgendes: Unser Thema ,,Der Einzelne und die Ge-
meinschaft® ist deshalb eine Frage, die uns angeht, weil die Antwort Gott selber ist. Er ist der
Einzelne, der schlechthin Eine, und er ist die Gemeinschaft. Hier ist vollkommene Gleichheit:
als der Eine ist er die Gemeinschaft, und als die Gemeinschaft ist er der Eine. Er ist freie
Liebe. Er braucht auBer sich kein Gegeniiber, um sich davon in Freiheit abzusetzen, und er
braucht auBler sich kein Gegeniiber, um sich in Liebe damit zu verbinden. Aber es hat ihm ge-
fallen, die Welt zu schaffen, um ihr freier Herr zu sein — er kann und wird sie auch wieder ver-
nichten —, und um sie zu lieben — er kann und wird auch die neue Welt schaffen. Es hat ihm
gefallen, auf der Erde den Menschen zu schaffen, um sich ihm als sein Gott zu erweisen, und
er ist selber Mensch geworden. So ist Jesus Christus selber, in Person, die vorgegebene Ant-
wort auf unsere Frage. Er 148t sich selber verkiindigen, und wer sein Wort und damit ihn hort,
ist aus aller Neutralitit verdrangt, er muf} sagen, ob und wie er es verstanden hat. Das Ver-
stummen konnte Ja oder Nein bedeuten. Neutralitit aber oder, wie man lieber sagt, Toleranz
gegeniiber Jesus gibt es gar nicht, wo es das angeblich gibt, da ist eben Gottes Wort auch nur
angeblich da. Wohl aber animiert Gottes Wort zu immer neuem Fragen. [7] — So ist unser
Thema gemeint, als neues Fragen nach dem, was wir ldngst wissen konnten, aber tatsichlich
vergessen und nie genug verstehen. —

Natiirlich konnte unser Thema auch vom Leben her gestellt sein. Tatsdchlich ist ja das
menschliche Leben selber eine Kontinuitét des stindigen Fragens und Antwortens in Bezug
auf dieses Verhiltnis: der Einzelne und die Gemeinschaft. Auch da geht die Antwort immer
dem Fragen voran, weil sich jeder schon immer vorfindet als Einzelner und als Glied einer
Gemeinschaft zugleich. Schon der Familienname und der Eigen- oder Vorname beweist das.
Unser Sprechen beweist es. Ich — wir — Du — Thr — Er — Sie: tausendfach téglich l4uft gleich-
sam unser Thema iiber unsere Zunge, wer bin ich? wer bist du? Darf ich, muB3 ich mich in ir-
gend ein wir einklammern lassen? Das geht immer hin und her und auf und nieder in Millio-
nen Variationen vom grof3en Ich, das iiber Massen regiert oder vereinsamt ist, bis zum kleins-
ten Ich, das nur noch gezéhlt wird und deshalb selber als Ich nicht zéhlt, vom kleinsten wir der
Ehe bis zum grofften wir der Menschheit. Stindig ausgewéhlt, der Einzelne zu sein, jeder auf
seinem Platz mit seinen Gaben, seiner Verantwortung; stdndig zusammengeworfen als Mit-
mensch, Mitglied, Mitreisender, Genosse, Kamerad, Kollege, Landsmann. Immer in Bewe-
gung auf der Flucht vor sich und auf der Flucht zu sich, auf der Flucht vor den andern und zu
den andern, sich hervorwagend und sich versteckend, gliicklich allein und ungliicklich allein,
gliicklich vereint und ungliicklich zusammengekettet. Auch der Robinson und der Eremit hat
zwei Eltern, und auch der entpersonlichte Massenmensch hat kein Duplikat, hat sein eigenes
Herz und seinen eigenen Leib. Man kann vom Leben aus fragen nach Individuum und Ge-
meinschaft, nach Freiheit und Gleichheit, nach Gerechtigkeit und Liebe. Man kann vom Le-
ben aus gliedern und einteilen, typisieren und klassifizieren nach Natur und Geschichte, vom
Genie bis zum Produkt der 6konomischen und sozialen Verhiltnisse. Man kann von da aus zu
wissenschaftlicher Anthropologie, zu Psychologie und Soziologie, zu Weltanschauungen und
zu Moralsystemen, zu Wirtschafts- und Staatslehren kommen. Aber wir fragen nicht vom Le-
ben her, sondern zum Leben Ain, und zwar auch nicht blofl zum Leben der Kirche hin, son-

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 3 18.08.2021



dern auf unser eigenes, [8] wirkliches Leben in der Welt hin. wir fragen von dem ,,in Chris-
tus® her: der ist der Einzelne und die Gemeinschaft in Gott, in Wahrheit und Wirklichkeit, und
er ist es fiir uns und fiir alle. Wir versuchen also, unsere vier Voraussetzungen zu entfalten
und anzuwenden in Bezug auf ihre Bedeutsamkeit fiir alle Menschen, fiir jeden einzelnen
Menschen und so fiir uns als Gemeinschaft von Einzelnen und als einzelne Gemeinschaft. [9]

I1. Jesus ein Mensch wie alle

Vor Gott sind alle Menschen gleich, hort man oft sagen als Begriindung des Anspruchs auf
Gleichberechtigung, auf gleiche wiirde, auf gleiche Behandlung, womit will man diesen Satz
begriinden? Die Natur stattet den Menschen ungleich aus, die Geschichte stellt ithn in unglei-
che Verhiltnisse und Lebensbedingungen. ,,Ohne Wahl verteilt die Gaben, ohne Billigkeit das
Gliick.“ Eine Gesetzgebung kann, vielleicht von diesem Satz der Gleichheit vor Gott geleitet,
bestimmen: vor dem Gesetz sind alle gleich. Das soll heilen: Vor dem Gesetz gelten die Un-
terschiede des Vermogens, des Standes, des Geschlechtes, der politischen Einstellung, der
Rasse, Religion usw. nicht. Man mag das fiir gut halten, aber man kann bezweifeln, ob dieser
Grundsatz durchfiihrbar ist, ja ob er iiberhaupt gerecht ist. Ist es gerecht, dem Landstreicher
genau so wie dem Villenbesitzer zu verbieten, im Freien zu nédchtigen? Gilt nicht auch der
Satz: wenn zwei dasselbe tun, dann ist es nicht dasselbe? Faktisch behandelt keine Gesetzge-
bung in ihrem Vollzug alle Menschen gleich. Entweder beriicksichtigt sie die Tatsache, daf3
die Besonderheit des Falles nicht von der Besonderheit der Person zu trennen ist, und dann
entscheidet sie ungleich, oder sie beriicksichtigt diese Tatsache nicht, und dann #rifft die glei-
che Entscheidung die Betroffenen ungleich. Der Reiche muB bei gleichen Vergehen die glei-
che Strafe zahlen wie der Arme. Oder soll der Fachmann nicht strenger bestraft werden als der
Laie? Ist etwa die Gesinnung, Veranlagung, Erziehung, religiose Uberzeugung nicht entlas-
tend oder belastend? Ohne Grenzen und Ausnahmen kommt keine Gesetzgebung der Gleich-
heit aus, ohne Rechtsbruch kann keine Gesetzgebung der Ungleichheit bestehen, ,,was dem
einen recht ist, ist dem anderen billig* heif3t es dort, und hier heiBt es: ,,Quod licet Jovi, non
licet bovi.* Schon von zwei im Alter verschiedenen Geschwistern wird das jiingere [10] fiir
die Gleichheit und das éltere fiir die Ungleichheit eintreten, und bald wird das eine, bald das
andere recht haben. Sollen vor Gott alle Menschen gleich sein, so ist das ein postulierter Gott,
ein Gott, dem entweder alle Menschen gleich gleichgiiltig sein sollen oder dem wenigstens
alle Unterschiede der Menschen, also auch die Verschiedenheit der Herzen gleichgiiltig sein
sollen. Sinnvoller ist es schon, Gott aus dem Spiel zu lassen und zu sagen: ,,4ls Menschen
sind alle Menschen gleich.* Das ist zwar eine Tautologie und heif3t: ,,Alle Menschen sind
Menschen.* Aber so stellt der Satz doch iiber das Faktum der Ungleichheit aller das Faktum
der Gleichheit, mit dem tatsidchlich nicht blo3 gerechnet werden muf3, sondern auch gerechnet
wird. — Die Frage, von wo ab ist ein Embryo schon Mensch und von wann ab ist eine Leiche
kein Mensch mehr, stort uns im Alltag wenig. Wir gehen moglichst weit zuriick in der Frage
der Abtreibung und mdglichst weit vor in der Frage der Leichenschéndung, aber wir finden
uns damit ab, da3 uns die Grenze des Menschseins verborgen ist, weil wir Mensch und Nicht-
mensch trotzdem unterscheiden konnen und es auch Ausnahme bleibt, dal wir fragen miifiten:
ist der und der iiberhaupt noch ein Mensch? Ist er etwa weniger oder ist er etwa mehr als ein
Mensch? Wir finden uns auch damit ab, dal man niemand ins Herz sehen kann, auch sich sel-
ber nicht, dafl man sich bei sich und anderen liber die besondere Wirklichkeit des Mensch-
seins tduschen kann. Alle Menschen leben aber gliicklicherweise in der Naivitét des Glaubens,
an der Gestalt, am Leib, durchs Auge erkenne man den Menschen als Menschen. Die leibliche
Gleichheit in aller Verschiedenheit ist nicht abstreitbar, mag man dann zum Tier die Grenze

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 4 18.08.2021



schlielen oder noch so weit 6ffnen. Am Fleisch, am Leib, am Umril3, am Bild, am schéma er-
kennt man den Menschen. Luther iibersetzt schémati mit ,,an Gebirden®, die Ziiricher Bibel
,.der Erscheinung nach®, andere mit ,,nach der Haltung* oder ,,nach dem Verhalten“. Gemeint
ist das Urteil des Auges. Sollte der leiblichen nicht auch eine seelische Gleichheit entsprechen
trotz aller konkreten Unterschiede und Gegensitze? was heif3t das iiber die blo3e Menschen-
gestalt hinaus, also fiir die Seele: ein Mensch sein wie alle? weiter als zur Behauptung, alle
Menschen hitten eine menschliche Seele, kommen wir nicht. — [11]

,,Gleich wie ein anderer Mensch?* was heilit da Gleichheit, und was heil3t da Menschsein?
Das eben ist aber von Jesus gesagt, und zwar indem zugleich von ihm gesagt ist: er war eins
mit Gott, ihm gleich, er war das Wort Gottes, das Fleisch wurde. Gott, der Sohn, geworden
wie ein anderer Mensch: das ist unsere Voraussetzung und unsere Begriindung des Satzes
,,vor Gott sind alle Menschen gleich®. Jesu Gleichheit mit allen ist die Begriindung der
Gleichheit aller. Er ist der Mitmensch der Menschen, nicht blof3 seiner Umgebung, seiner Zeit
oder unserer Zeitgeschichte und Zeitrechnung, sondern aller Menschen, die je gewesen sind,
die sind und die je sein werden. — Das ist er geworden. Das ist er kraft gottlicher Vollmacht.
Das ist ein Wunder. Kraft seiner Gottheit ist er gleich wie ein anderer Mensch. Gott hat nicht
in einem menschlichen Leib nur Wohnung genommen. Das tut der heilige Geist. Gott hat sich
nicht verwandelt in einen Menschen. Das tun die Gotter. Gott hat sich nicht maskiert als
Mensch. Das tut der Mensch, wenn er es notig, niitzlich oder schon findet, anders auszusehen,
als wie er ist. Nur von Christus, von Gottes Sohn und Wort, gilt das: er ist Mensch geworden.
Von keinem Menschen ist zu sagen: er ist Mensch geworden, so gewil} das Urteil des Auges
von allen sagen kann, das ist ein Mensch, auch von Jesus. Nur von ihm her kann man sagen:
alle Menschen sind als Menschen gleich. Das menschliche Auge sagt es auch, aber es sieht
nicht ins Herz. Gilt seine Menschengleichheit, dann, aber nur dann gilt alle Menschengleich-
heit. Dann kann man nicht bloB3, sondern mu/3 auch sagen: vor Gott sind alle Menschen gleich.
Nur mit diesem von Jesus her bestimmten Auge, nur mit diesem vom Glauben an ihn be-
stimmten Urteil kann ich tatsdchlich in allen Menschen Briider sehen, in allen Kinder Gottes,
in allen die Gleichheit des Geschaffenseins, des Geliebtseins, des Regiertseins von Gott. In
ihm, in der Anerkennung des Wortes, das sein menschliches Dasein bezeugt als Dasein Got-
tes, kann und muf ich tatsdchlich von der wiirde, von der Ehre, vom Gutsein, von der Freiheit,
vom Recht und von der Gleichheit, von der Bruderschaft aller Menschen reden. Ist auch er
Mensch, dann heif3t und ist Menschsein als solches Mitmenschsein mit Jesus. Er steht an der
Stelle aller vor Gott, wie ithn Gott ansieht, was er vor Gott gilt, so [12] sieht Gott alle an, das
gelten alle vor ihm, die Guten und die Bosen, die Schwarzen und die Weillen, die Schénen
und die HéBlichen, die Begabten und die Idioten, die Starken und die Kriippel. Dal3 er leiblich
Mensch war, das konnte Freund und Feind sehen. Dal3 er aber ganz Mensch geworden ist und
war, das heif3t, dal in ihm zu erkennen ist, was tiberhaupt Menschsein heif3t, vor Gott und da-
mit in Wahrheit, das war nicht zu sehen, das steht nur, wer an ihn glaubt.

Aber ist da zu sehen? Ein konkreter Mensch, in seiner Besonderheit, ein Einzelner wie alle
Menschen, geographisch und zeitlich ein geschichtlicher Mensch wie alle! Aber eine Biogra-
phie von ihm schreiben, seinen Charakter beschreiben, ihn beschreiben als Juden, als religio-
sen, als moralischen Menschen, als Rabbi, als Propheten, das alles geht nicht. Man kann ihn
nicht einreihen, man kann ihn nicht als Menschen verstehen von seiner Umwelt, von der Ge-
schichte oder vom Vergleich mit anderen Menschen her. Seine Eigenschaften? wer kdme an-
ders darauf, ihn demiitig zu heilen, als eben deshalb, weil er es selber sagt? Der Typus eines
Juden, eines weisen, eines gehorsamen Sohnes, eines Armen, eines Helden, eines Frommen —
das alles ist er eben nicht. Man kann ihn nicht charakterisieren und eingliedern, auch nicht
nachahmen, so oft das versucht wird. Er ist in seiner Besonderheit schlechthin niemand zu
vergleichen. Man kann keine Schliisse ziehen aus seiner Eigenart auf ein zu erwartendes Ver-

halten in dieser oder jener Lage, auf eine zu erwartende Antwort auf diese oder jene Frage,

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 5 18.08.2021



auf ein bestimmtes Verhiltnis zu diesen oder jenen Menschengruppen, zu Johannes dem Téu-
fer, zu den Jiingern, den Pharisdern, den Zeloten, den Zollnern, den Machthabern, den Heiden.
Er ist die kontinuierliche Uberraschung. Da lehnt er Bitten und Zumutungen ab, dort erfiillt er
sie. Er lehnt das Angebot des Konigtums ab, er nimmt die Salbung an. Er 148t sich Meister
nennen, aber lehnt die Anrede ,,guter Meister* ab. Er ist immer das, was er sagt und tut. Er ist
nicht berechenbar, aber auch nicht genial und exzentrisch. Er ist kein Asket und kein Lebens-
kiinstler, kein Philosoph und kein naiver Mensch, kein Theologe und kein Laie. Als einen von
wo anders her und nicht allein von ihm selbst gefiillten Begriff kann man auch das Wort ,,hei-
lig* nicht auf ihn anwenden. Man kann und soll auch von ihm kein Bild [13] machen. Er hat
eben nicht seinesgleichen. Er ist der unbekannte Mensch, der keinen Mallstab auf3er sich hat.
wenn er sich ,,den“ Menschen oder des Menschen Sohn heifit, so ist er es eben, und man kann
es glauben oder nicht. Von sich aus steht ihm niemand ndher oder ferner als andere. Man muf3
kein Verbrecher und kein Theologe werden, um ihn zu verstehen. Da gibt es kein mitzubrin-
gendes Vorverstindnis, auch nicht aus dem Alten Testament. Er ist der ,,ich bin, der ich bin®,
nicht durch seine Erziehung, nicht bestimmt und beeinflufit von aufen, er ist der Einzelne, der
freie Mensch, in jedem Augenblick fiir sich selbst verantwortlich. Gerade so ist er gar kein
Mensch fiir sich, sondern immer nur Mensch fiir sein Gegeniiber, fiir Gott und fiir den ande-
ren Menschen, wer auch dieser andere sei, auch dann, wenn er ithn wegschickt, oder sich ihm
entzieht, ,,wie ein anderer Mensch* (,,im Gleichbild von Menschen®) ist er geworden, wahr-
haftig ,,ein anderer*, wie jeder Mensch ein anderer ist, aber ein anderer Mensch, wie jeder ein
anderer Mensch ist. Mitmensch, von niemand einzureihen, aber faktisch eingereiht, weil er
sich selber einreihte, weil er alle so zu seinen Mitmenschen macht, sich ihnen gleichstellt, ne-
ben sie tritt: Ach bin wie du — nicht: ich bin du, und du bist ich — sondern: mein Ach ist dein
Du, und dein Ach ist mein Du. So gehdren wir einander, indem wir zusammengehdren. Mit-
mensch ist Jesus nicht kraft leiblicher Gleichheit oder Ahnlichkeit, nicht kraft seelischer
Gleichheit oder Ahnlichkeit, sondern kraft seines Willens und Gehorsams, durch den er offen-
bar macht, was Menschsein heif3t: nicht blof3 ich sein, sondern auch du sein und so wir sein in
aller Verschiedenheit.

Kann man das nicht auch ohne Jesus wissen? Natiirlich, das ist die banalste Weisheit des All-
tags. Aber eine Theorie: der Mensch ist Individuum und zugleich Kollektivwesen, sagt gar
nichts. Das sind Begriffe ohne Anschauung. Diese Gleichung geht nie und nirgends auf. Ma-
chen wir uns das an der Ehe klar. Mann und Frau, verschieden nach Leib und Seele, ein wir
im Ich und Du, eins in der Liebe, gleich nach Name und Ehre, eins dem andern treu, eins das
andere vertretend, vielleicht eins das andere als ihm von Gott gegeben und zugesellt glaubend.
Ast der Mann der Frau, die Frau dem Mann als Mensch gleich wie ein anderer Mensch? Hof-
fentlich nicht! Ahre Gemeinschaft ist und soll sein eine exklusive. Je mehr die Ehe Gemein-
schaft [14] ist, desto exklusiver ist sie. Die Gemeinschaft Jesu mit dem Menschen ist aber uni-
versal, sie ist inklusiv. Er ist der Mitmensch aller. Fiir ihn ist jeder in seiner Besonderheit der
Mensch, der andere Mensch, den er liebt. Jesus bringt keine Lehre des Individualismus und
keine des Sozialismus. Wer Jesus nur nach dem Fleisch kennt, historisch, vielleicht objektiv
alles gelten lastend, was die Evangelien berichten, der kennt ihn nicht blof nicht als den Sohn
Gottes und der Welt Heiland, sondern der kennt ihn auch nicht als Menschen. Das Geheimnis
des Menschseins ist nur durch ihn aufgedeckt als das zu ihm und also zu Gott Gehdren als
Kinder Gottes und darum als Briider und Schwestern. Sagt das eine Religion, so setzt sie die
Bedingung dazu: sofern man diese Religion hat. Jesus setzt keine Bedingung. Sagt es die
Romantik vom guten Vater liber den Sternen und von allen Menschen als Briidern, so ist es
eben doch nur in Jesus und durch ihn wahr und nicht im menschlichen Enthusiasmus. Den
kann die Wirklichkeit zerbrechen, und kein Mensch ist auch nur entfernt ein Exempel der
Wabhrheit dieses Geheimnisses der Gleichheit und Gemeinschaft aller Menschen. Er, dieser
unbekannte Mensch, ist selber diese Wahrheit, er ist der Sohn des Vaters, der der Bruder aller

geworden ist. Gott hat sich zu allen Menschen bekannt, alle leben von ihm, durch ihn, zu ihm.

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 6 18.08.2021



Das ist gerade keine abstrakte Wahrheit. Jesus ist konkreter Mensch, und auch eine Lehre
iiber ihn ist abstrakt ohne die konkrete Anrede an lebende Menschen und ohne Einbeziehung
des Redenden und Lehrenden. Konkrete Wahrheit ist angewandte, bezeugte Wahrheit. So ist
sie aber auch kritische Wahrheit. Dort in Jesus, und nur dort ist der wahre und der wirkliche
Mensch identisch, aber fiir alle Menschen. Als sein Mitmensch ist jeder Gottesmensch, mag er
sein, wer er will, und so sind alle gleiche Mitmenschen fiir einander. Ich sage nicht: alle Men-
schen sind Christen, weil sie Menschen sind. Ich sage nicht: Goethe oder Nietzsche oder Nero
oder Pharao waren Christen; aber ich sage: solange ein Mensch lebt, ist er Mensch nur kraft
dieser Wahrheit des Mitmenschseins Gottes in Jesus. In jedem Augenblick seines wirklichen,
konkreten Menschseins kann er, wer und wo er sei — auf dem Gipfel des Ruhms oder im Ab-
grund der Schande — als Heiliger oder als Verbrecher —, bewufit oder unbewuft sich als Mit-
mensch Jesu erweisen, als [15] menschlicher Mensch reden und handeln und leben. Er sol/ es
sich sagen lasten, um es bewul}t, d. h. aus Glauben zu sein, zu werden, zu bleiben, er soll das
Eine, unzertrennliche Ja von Gott zum Menschen horen. Was ist der Mensch, dal3 du sein ge-
denkst? Die Antwort ist: Mit Jesus, nicht durch Schicksal, nicht durch Verdienst, nicht durch
Wahl, nicht durch unseren Glauben, sondern durch ihn, sind sie alle zwar nicht Christen, aber
als Menschen seine Mit-Christen. Ob wir konkret unsere Mitmenschen als seine Mit-Christen
anerkennen, so bedingungslos wie er uns, und keinen Vorzug vor den Juden, Heiden oder Bo-
sewichtern haben, beanspruchen oder genieflen wollen, wie Er, der Eine wahre Mensch uns
gegeniiber auch nicht, ob wir sind wie ein anderer Mensch, davon héngt unser eigenes Christ-
und Menschsein ab. [16]

II1. Jesus der Einzelne, anders als alle

Wir sagten, in Jesus ist die Gleichheit aller Menschen, das wahre Menschsein aller Wirklich-
keit geworden kraft seiner Gottheit. Gerade als der Unvergleichliche hat er sich allen gleich
gemacht. Die wahre Gleichheit der Menschen ist nicht in der dem Auge als menschlich er-
kennbaren Gestalt oder dem schonen menschlichen Antlitz und noch weniger in einer allen
gemeinsamen seelischen Verwandtschaft zu entdecken, sondern in thm, dem Menschen, der
gleich wie ein anderer Mensch ist. Durch ihn sind alle Kinder Gottes und darum Briider als
Menschen, und durch diese Beziehung zu Gott und zu ihm sind alle gleich, ob sie es wissen
oder nicht, wir sagten auch: Jesu eigene Konkretheit als Mensch sei nicht zu entdecken durch
Vergleich. Dieser Mensch sei Geheimnis und Uberraschung, sei nur das, was er sagt und tut.
Das gilt nicht nur fiir die Menschen seiner Zeit. Ihnen blieb nur die Frage: was ist das fiir ein
Mensch? Natiirlich ein ITude, aber was fiir einer? Natiirlich ein Rabbi, aber was fiir einer? Na-
tiirlich ein Kind, ein Mann, ein Wundertiter, aber was fiir einer? Man kann sogar sagen: ein
Messias, aber was fiir einer? Gerade weil er der Messias ist, war sein Menschsein genau so
ein Geheimnis und Rétsel wie sein Messiassein, weil er als Mensch der Messias ist, nicht
Mensch und aulerdem Messias, wie einer Mensch ist und dann Pfarrer oder Minister oder
Dichter werden kann. Er ist ja Mensch geworden und darin Messias. Dieses Mensch- und
Messiasgeheimnis in einem bleibt auch heute noch fiir alle historisch-exegetische Forschung
bestehen. Geschichtlich kann man in den Evangelien nur den unbekannten Menschen, das un-
begreifliche Ritsel entdecken, nicht ein Charakterbild. In tihm den Menschen entdecken heif3t,
in ihm den Gottmenschen glauben, also den Auferstandenen, den Lebendigen, den Menschen
zur Rechten des Vaters. So haben wir also auch schon bisher von Jesus als dem wahren Ein-
zelnen ge-[17]redet, von dem anderen Menschen, aber von d e m Anderen, der allen gleich ge-
worden ist. Ansehen kann ich es niemand, daf} er Kind Gottes und dadurch mein Bruder ist,
ich muB es Jesus glauben und durch ihn sind es alle, Christen und Nichtchristen, ist gerade
diese Gemeinschaft ihr wahres Menschsein, das ihnen zu sagen ist, aus das sie anzusprechen,

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 7 18.08.2021



auf Grund dessen sie zu behandeln sind.

Wir reden nun noch einmal von Jesus, dem Einzelnen, anders als alle, nur nach einer anderen
Seite, oder vielmehr nach der anderen Seite hin. Jesus ist nicht nur Mensch geworden, er ist
auch wie ein anderer Mensch gestorben. — Man sagt oft: im Tod sind alle Menschen gleich.
Man wird auch diesen Satz anerkennen konnen. Auch hier urteilt das Auge und die Erfahrung.
Alle sterben und haben darin ihre Gleichheit, so verschieden sie gewesen sein mogen. Aber
abgesehen von der Verschiedenheit der Todesart ist zu fragen: sind uns die Toten alle gleich?
Offenbar nicht. Das Verhiltnis zum toten Vater, zum toten Goethe, zu den Toten der Hitler-
herrschaft ist je ein verschiedenes. Und weiter: Sind die Toten untereinander gleich? Das zu
beantworten hiefle wissen, was Totsein heif3it. Die beiden Morder zur Seite des Gekreuzigten
sind beide tot. Sind sie nun im Tode gleich? Ist im Tode die Verschiedenheit der Person aus-
geloscht? Ist es nun gleichgiiltig, wer jeder gewesen ist? Wir kommen von unserer Seite auch
hier nicht weiter als zu dem Satz: als Tote sind alle Menschen gleich. Auch hier werden wir
die Antwort bei Jesus suchen. Historisch ist nicht zu leugnen, daB3 er nicht bloB3 gestorben,
sondern getdtet worden ist, gekreuzigt auf Grund einer Verurteilung. Westen ist er angeklagt?
Der Gottesldsterung. Aber nicht als einer einmaligen Tat, sondern der Gottesldsterung in sei-
ner Person. Nur weil er der ist, der er ist, der Eine Mensch, der als solcher der Messias, der
Sohn Gottes ist. Einer einzelnen strafbaren Handlung oder Rede ist er nicht zu {iberfiihren,
weil er der ist, der er ist, soll er nicht leben diirfen, sein Menschsein als solches wird verur-
teilt. Hier stehen wiederum diesem Einen Menschen alle anderen gegeniiber. Plicht als ob es
nicht viele unter seinem Kreuz gegeben hitte, die das Urteil des Hohen Rates fiir falsch gehal-
ten oder doch in seiner Unanfechtbarkeit bezweifelt haben, wir horen von den mitleidigen
Frauen, von einem Ratsmitglied, das nicht dem [18] Urteil zugestimmt hat, von der Uberzeu-
gung des Pilatus, daB3 Jesus unschuldig sei, von den Jiingern ganz zu schweigen, wir horen,
daf} ein Hauptmann sagte: Dieser ist ein frommer Mensch und Gottes Sohn gewesen. Es gibt
eine Skala von diesem Hauptmann und dem einen Mitgekreuzigten, die von Jesu Unschuld
iiberzeugt sind, bis zu Kaiphas, der von seiner Schuld iiberzeugt ist. Aber Jesus ist gestorben
und so allen Toten gleich geworden, die als Menschen gestorben sind, und allen Menschen,
die als solche noch sterben werden und miissen. Stimmt es, daf3 in Jesus das wahre Mensch-
sein offenbar geworden ist und daf3 er nur darum verurteilt worden ist, weil er der Mensch
war, der er war, ndmlich der Mensch als Sohn Gottes, dann ist zu sagen: entweder ist er schul-
dig oder unschuldig gestorben. Entweder heillt Menschsein als solches des Todes schuldig
sein oder nicht. Halbschuldig ist er nicht, wir konnen also ganz absehen von denen, die sich
der Stimme enthalten, damals wie heute. Aber wir haben auch gar kein Indizium, auf Grund
dessen wir das Schuldig oder Unschuldig sprechen konnten. Der Eindruck und Glaube des Ju-
den Kaiphas ist uns trotz der Berufung auf Gottes Gesetz so wenig mallgebend wie der gegen-
teilige Eindruck und Glaube des Pilatus mit seiner Berufung auf das geltende Recht, wir sahen
ja, daB} Jesus als Mensch nicht mef3bar ist an anderen Menschen, daB} er als der unvergleichli-
che, als der unbekannte Mensch gleich wie ein anderer Mensch ist. Beweiskriftig ist ja kein
konkretes Menschenleben als solches dafiir, dal3 Menschsein heif3en sollte, Kind Gottes und
Bruder aller Menschen sein. Nur Er selber ist der Beweis, weil er Mensch, Bruder aller Men-
schen geworden ist. Man mul} also auch von der Stimme all derer absehen, die ihn fiir schul-
dig, und derer, die ihn fiir unschuldig erklirt haben, war er schuldig vor Gott, so gélte kein
Freispruch der ganzen Menschheit aller Zeiten, und war er unschuldig, so gélte kein Schuld-
spruch der vereinten Menschheit. Der Schuldspruch ist genau so Glaubensurteil wie der Frei-
spruch ihm gegeniiber, ohne Riicksicht auf Mehrheit oder Minderheit. Da sind alle, aber jeder
einzeln gefragt. Geben wir nicht zu schnell die Antwort, war Jesus unschuldig, sind dann nicht
alle Menschen als solche auch nicht des Todes schuldig? Und war er schuldig, sind dann nicht
alle Menschen schuldig? Die Einheit aller vor Gott und untereinander beruht ja auf seinem
Mit-[ 19]Mensch-Gewordensein. Fragen wir ihn selber, so erwarten wir vielleicht die Erkla-

rung seiner Unschuld, wir tduschen uns. Die Berichte sagen alle, daf er sich nicht verteidigt

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 8 18.08.2021



hat. Das kann Zeichen der Schuld wie der Unschuld sein. Ist er schuldig, weil er der Mensch
ist, der er ist, dann ist jeder Mensch, dann bin auch ich des Todes schuldig, einfach schon je-
der, weil er der Mensch ist, der er ist. Ist er unschuldig, dann ist jeder Mensch als solcher un-
schuldig als der Mensch, der er ist, als sein Mitmensch. Dariiber hinaus mag dann eine Anzahl
oder die Mehrzahl je von den Ubrigen angeklagt werden, aber nicht um ihres Soseins als
Menschen willen. Jesus wurde ja als Mensch, blo3 um seines Seins als Mensch willen verur-
teilt, wie etwa die Juden bloB um ihrer Abstammung willen, blof als Juden, vernichtet wur-
den. Das Urteil der Bibel heifit: Gott hat ihn dahingegeben, Gott hat die Schuld Adams, die
Schuld aller auf ihn gelegt. Er ist zur Siinde gemacht worden. Jesus hat das Todesurteil von
Gott angenommen und so erst von denen, die es beschloBen und durchfiihrten. Er war nicht
blof3 im Leben, sondern auch im Sterben der freie Mensch, d. h. er nahm auch die Verantwor-
tung fiir den Tod auf sich. Sein Leben ist das Ja Gottes zu allen Menschen, sein Sterben ist
das Nein Gottes zu allen Menschen, nicht als Theorie, sondern als Ereignis. Hier ist kein
Selbstmord geschehen, denn wenn Jesus zu dem Nein Gottes ja gesagt hat, so hat er eben sich
nicht verleugnet, sondern sich bekannt als der, der er ist, der Mensch als Sohn Gottes und
Bruder aller Menschen. Hier ist auch keine stumme Ergebung in ein Schicksal oder in die
Ubermacht Gottes, sondern ein verantwortliches, gehorsames Ja der Selbstiiberwindung. Fiir
den Befehl: stirb! hat Gott die volle Verantwortung, fiir den Gehorsam im Sterben hat Jesus
die volle Verantwortung. In diesem Sinn ist Jesus schuldig gestorben. Er hat da erlitten, was
er schuldig war zu erleiden. Was ist jeder Mensch Gott schuldig? Ganzen Gehorsam, d. h.
Stindlosigkeit, d. h. Unschuld. Zugleich ist Jesus unschuldig gestorben, aber nicht #rotz dieses
Todes unschuldig, sondern gerade und letztlich wegen dieses Todes als eines gehorsamen To-
des, wir wissen, mit welch maBloser Aufregung Hiob feststellte, da3 Gott den Unschuldigen
mit dem Schuldigen umbringt, und mit welch geradezu aufreizend fréhlicher Gelassenheit der
Prediger Salomo dasselbe feststellt, dal Gott auch [20] den Gerechten richtet und alles Leben
nichtig ist. Jesu Unschuld beteuern, kostet gar nichts, das ist geradezu Gemeinplatz. Die Bos-
heit aller Menschen behaupten, kostet auch nichts. Da kann man die Verantwortung auf die
Natur oder auf das Kollektiv der Menschheit abschieben. In Jesu Tod ist meine und aller Men-
schen Verantwortung aufgedeckt, als Mitmensch Jesu das Kind Gottes zu sein, das gehorcht
und vertraut, der Mensch zu sein, der jeder in seiner Konkretheit ist, im Leben und im Ster-
ben, ndmlich der besondere, der freie, der andere Mensch, und so der Mensch zu sein, der fiir
jeden Menschen ist, nicht gegen ihn, also auch fiir den feindlichen Menschen. Diese Verant-
wortung, ein siindloser Mensch zu sein, hat Jesus allein iibernommen und durchgehalten bis
in den Tod. Ich kann das nicht durch Messung, durch Vergleich mit andern feststellen, ich
kann nur dem Wort glauben, daf3 er als Unschuldiger mit den Schuldigen getétet wurde und in
ihm, dem unschuldigen Menschen, alle Menschen, die menschlich guten und die menschlich
bosen — an ihren eigenen Maf3stiben gemessen! — verworfen wurden. Nicht seine eigene Ver-
werflichkeit hat er angenommen, sondern seine Verwerfung als Verworfenheit des Menschen.
Mit allen Menschen zusammen soll, kann, darf und will auch er verworfen sein. Ist das Ge-
rechtigkeit? So fragt der Mensch, der sich rechtfertigt, der Gott seine Gerechtigkeit vor-
schreibt, der weniger verworfen sein will als andere, weil er immer einen noch grof3eren Siin-
der findet als sich selber, von dem er sich abheben, auf den er Herabschauen, den er verachten
kann. So fragt der, der sich stark genug glaubt, selber zu biillen, reich genug, selber zu bezah-
len, eitel genug, keine Vergebung anzunehmen oder nur eine halbe, eine teilweise. So fragt
der vermessene Mensch, der die Verantwortung fiir seine Unschuld und fiir seine Schuld sel-
ber tragen will, oder der verzweifelte Mensch, der mit seiner eigenen Verwerfung sich selber
loshaben will samt aller Verantwortung. Gilt also fiir Jesus der Satz: ,,er ist unschuldig ver-
worfen, d. h. gerade weil er die Verwerfung annahm, ist er unschuldig; in ihm ist der Mensch,
sind ich und alle Menschen, Juden und Heiden und Christen, verworfen von Gott™, dann ist
gerade dies die hochste und letzte Gleichheit mit allen (,,gleich wie ein anderer Mensch®),
dann ist der Satz noch zu verschirfen, den wir aus der Menschwerdung Gottes gefol-[21]gert

haben, der Satz: Menschsein heil3t: in Jesus mit Gott und allen Menschen verbunden sein,

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 9 18.08.2021



Mensch Gottes und Mitmensch sein in der Konkretion, in der jeder sich befindet oder in die er
sich begibt, zu verschirfen dahin: Menschsein heif3t: in Jesus von Gott verworfen, getrennt
sein und als Mitmensch mit allen in der gleichen Verdammnis sein, verlorener und verdamm-
ter Mensch sein. Das ist unser konkretes Menschsein im Leben und im Sterben. Das ist es ge-
rade deshalb, weil Jesus nicht bloB im Leben, sondern auch im Tod unser Mitmensch gewor-
den ist, weil er da nicht blof3 an dem menschlichen Schicksal, sterben zu muffen, teilgenom-
men hat, sondern den Tod als Verurteilung, als Verwerfung des Menschen erduldet, bejaht
und verantwortet hat, weil er in eigener Unschuld, aber gerade so in aller Schuld, als Biirge
aller die Verlorenheit und Verdammtheit aller auf sich genommen hat. In dieser Gleichheit
heifit das Menschsein aller: alle zugleich und jeder fiir sich sind unentschuldbar vor Gott, je-
der hat und alle haben die Verantwortung fiir das, was jeder ist und was alle sind, aber alle ha-
ben sie als solche, die sie nicht tragen konnen. Fiir sein Leben mag einer einstehen, fiir be-
stimmte andere Menschen mag einer die Verantwortung haben und iibernehmen, aber fiir das
Sterben kann keiner die Verantwortung {ibernehmen, auf3er so, daf3 er schuldig wird am Tod
anderer oder am eigenen Tod, wissentlich oder unwissentlich (nach menschlichen Gesetzen
schuldig oder entschuldbar), jeder ein Mdrder oder Selbstmdrder und darum der von Gott ver-
worfene Kainssohn. Auch der gewaltsam getdtete Mensch ist verworfener Mensch, sein Blut
klagt den Morder an, es schreit zum Himmel nach Rache, nach der Gerechtigkeit, zu der Gott
verpflichtet wire. Der Mensch ist aber schon Angeklagter, ehe er selber andere anklagt, ist
schon gefallen, ehe er andere versucht, ist schon tot, ehe er sein Leben verteidigt und um sein
Recht auf Leben kdmpft. Ein Sprichwort sagt: ,,wenn ein Mensch geboren wird, wird eine
Leiche angesagt.” Gott allein ist der Lebendige; der Mensch muf3 zu Staub und Erde werden,
er lebt nur, weil er der Mitmensch Jesu ist, aber Jesus stirbt nur, weil er der Mitmensch aller
ist. Auch ein toter Mensch ist ein Mensch vor Gott. Sehr verstandlich ist die Hoffnung vieler
Menschen, dann sei alles aus, dann kiimmere sich auch Gott nicht mehr um sie. Aber eine trii-
gerische Hoffnung: gerade um die Toten kiimmert sich Gott. [22] Alle, die sogenannten
Frommen und die sogenannten Gottlosen werden auferstehen, werden alle und wiederum je-
der einzeln ihr Urteil empfangen. Nicht alle das gleiche, aber alle vom gleichen Richter. Der
Gerichtete, der Verworfene, der aus der Gemeinschaft mit Gott und so auch aus der Gemein-
schaft der lebenden Menschen Ausgeschlossene, der wahre Mensch ist auferstanden. Gott hat
damit nicht bloB Jesu Unschuld bestitigt, sondern sein Wohlgefallen an allen verlorenen und
verdammten Menschen. So gefallen sie ihm alle, diese rettungslosen Menschen, die sich nicht
entschuldigen, nicht helfen und retten konnen. In Jesus ist allen geholfen. Es bleibt dabei, daf3
in Jesus nur Ja ist und kein Nein. Wie er Ja gesagt hat zu dem Nein Gottes, so sagt er auch Ja
gegen das Nein der Menschen. Es bleibt dabei, daB3 Gott der Treue ist und will, daB3 allen ge-
holfen werde. Es bleibt dabei, daf3 Jesus die Versohnung fiir die Siinden der ganzen Welt ist.
was ist die Verlorenheit und Verdammnis des Menschen? Nicht seine Zukunft, sondern seine
Vergangenheit und Gegenwart, sein Unglauben gegeniiber Jesus, oder nun anders gesagt: das,
daB er nicht der Mensch sein will, der er in thm, mit ithm, als sein Mirmensch ist: der freie, ge-
rechte, heilige, gute Mensch Gottes und Bruder aller, und daB3 er nicht werden will, der er als
sein Mitmensch ist: der verlorene und verdammte, unentschuldbare Siinder. Das Eine ist dem
Menschen zu hoch, er 148t es nur als Ideal, als Ziel gelten. Und das andere ist ihm zu niedrig,
er hat Angst davor, es zu werden. Stinder und gerecht zugleich: das ist der wahre Mensch. O-
der besser, wie es lateinisch immer heil3t: iustus et peccator: Gerechter und Siinder zugleich.
(Die Reihenfolge Siinder und Gerechter ist alttestamentlich, die Reihenfolge Gerechter und
Stinder ist neutestamentlich.) Das ist der Mensch und darin sind alle Menschen gleich, eben
als Menschen. Aber nicht alle erkennen und glauben es. Hierin stehen alle Menschen aller
Zeiten dem Einen Menschen nun ganz gegeniiber: Jesus ist der Eine, der ganz anders als alle
ist: gleich wie ein anderer Mensch, doch ohne Siinde: Er ist gestorben und zur Siinde gemacht,
Er allein konnte das und hat das erlitten. Er ist auferstanden und zur Gerechtigkeit gemacht.
So ist er der neue Mensch, der schlechthin andere Mensch. Und doch der Mensch. Man ist
versucht zu sagen: er ist der verkehrte [23] Mensch, was alle aktiv sind, das ist er passiv: der

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 10 18.08.2021



Mensch als Siinder, als Verworfener. Was alle passiv sind, das ist er aktiv: der Mensch als Ge-
rechter, als Angenommener, der Gott wohlgefallende Mensch. So ist er das Spiegelbild, das
umgekehrte Bild des Menschen: wo wir ihn als Gerechten sehen, sehen wir uns und alle als
die Siinder; wo wir ihn als den Siinder sehen, sehen wir uns und alle als die Gerechten. Seine
Unschuld ist aller Schuld und seine Schuld ist aller Unschuld. In ihm den Menschen erkennen,
ist keine Theorie und Abstraktion vom Menschen, sondern ist die Umkehr des Menschen, ist
die Metanoia, die Bufle. BuB3e ist die Umwendung vom Ich zu Gott, der uns zugekehrt ist, aber
auch wiederum die Umwendung vom Ich zum Du, ganz abgesehen davon, ob dieses Du uns
zugekehrt ist oder nicht. Auch abgesehen von Gott, Gottes Wort und Glauben ist alles
menschliche Leben eine kontinuierliche Hinwendung zum und Abwendung vom Mitmen-
schen, so notwendig wie das Ein- und Ausatmen. Metanoia heif3t aber sich zu Jesus und damit
zu Gott hinkehren und von ihm wieder ausgeschickt werden zum Nachsten, heilit Riickkehr
und Aussendung als Lebensweg, als Geschichte des konkreten Menschen, heif3t durch die Be-
gegnung mit Gott in seinem Wort durch den Geist der einzelne Mensch sein, und so in die Ge-
meinschaft gestellt und gesandt sein, sei es in die Ekklesia gerufen und ausgenommen oder
einem einzelnen Christen oder Nichtchristen als Zeuge begegnend, Bruder aus jeden Fall,
auch wenn er in der Welt einer feindlichen Gemeinschaft, einer falsch christlichen oder echt
heidnischen Gesellschaft begegnet, die daran erkennbar ist, daB sie eine Gemeinschaft gegen
andere Menschen ist, eine exklusive Gemeinschaft, die von irgend einem ,,Anti-*, einer Ver-
neinung anderer Menschen lebt und zusammengehalten wird, mag dieses Anti materiell oder
ideell, national oder weltanschaulich begriindet sein. Das ist durchaus keine Abwertung dieser
Gemeinschaft, sondern nur ihr Kennzeichen als einer weltlichen Gemeinschaft, wo der wahre
Mensch im Glauben entdeckt wird, da erst, aber da gewi3 wird der Mensch zum freien Einzel-
nen, der als solcher ganz ohne Vorbehalt wirklich Gemeinwesen ist, als Mensch Glied der Kir-
che und als Mensch Glied der Menschheit und umgekehrt als Glied der Menschheit Glied der
Kirche und als Glied der Kirche freier, ehrlicher Mensch: iustus et peccator. [24]

IV. Jesus der Eine Herr aller

Wir haben bisher unser Thema ,,Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus* gleichsam
nur in horizontaler Dimension behandelt: Jesus als der Mitmensch und durch ihn der Mensch
als Bruder aller und die Menschheit als Kinder des Einen Vaters, kraft der Bruderschaft des
wahren Menschen Jesus, der Mensch simul iustus et peccator. Nun miissen wir den Menschen
auch in der vertikalen Dimension betrachten. Dieser Jesus Christus, der Mensch und damit der
Bruder aller Menschen (,,gleich wie ein anderer Mensch, doch ohne Siinde*‘) geworden ist, ist
ja der Herr Himmels und der Erden und so der Herr aller Menschen. Er ist nicht erst durch
die Auferstehung und Himmelfahrt der Herr geworden, sondern er war es und ist es ja immer
als der Sohn des Vaters ,,Gott von Art“. Er war es auch in den windeln in Bethlehem, und die
Engel heillen ihn ,,den Herrn in der Stadt Davids®.

Wir stofBen auch von der Seite des menschlichen Lebens, von der Erfahrung des Alltags und
von der Geschichte her im Verhéltnis des Einzelnen zu irgend einer Gemeinschaft immer auf
die Herrschaftsfrage. Schon in der kleinsten Gemeinschaft, in der Ehe, erhebt sich immer wie-
der gegen die Behauptung der Gleichheit von Mann und Frau die Behauptung der Uberord-
nung des Mannes iiber die Frau. Wir kennen das Matriarchat und das Patriarchat, wir kennen
die eindeutige Antwort der Bibel: Er soll dein Herr sein, wir kennen den Kampf um die
Gleichberechtigung der Geschlechter, und wir kennen vor allem das Faktum, dafl der Mann in
der Familie auch nach dem Gesetz ,,der Vorstand* ist. So ist auch im Staat, in der Wirtschatft,
in den Parteien bis zu den Vereinen aller Art das Verhéltnis des Einzelnen zur Gemeinschaft

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 11 18.08.2021



im Nebeneinander, in der Uberschneidung und Begrenzung immer durchkreuzt von der Frage
nach der Herrschaft, von der Frage nach Oben und Unten. Ohne Delegierung [25] von Macht
an Einzelne kommt keine Gemeinschaft aus. Auch hier eine Fiille von Variationen in der
Wirklichkeit: Tyrannenherrschaft, ererbte Herrschaft, Oligarchie, Aristokratie, Stinde- und
Klassenherrschaft bis hin zur Herrschaft der freien Autoritdt ohne Amt und ohne gesetzliche
Rechte und Begrenzung. Wir wissen, wie es da zu Weltanschauungskdmpfen kommt zwi-
schen denen, die die Freiheit der Person iiber alle Anspriiche der Gemeinschaft stellen, und
denen, die grundsitzlich das Kollektivum zum Richter iiber die Grenzen der Freiheit des Ein-
zelnen machen. Oft ist die Wirklichkeit anders als die Namen, die man der jeweiligen Ord-
nung gibt, wir wissen, dal} das Zeitalter des Absolutismus gerade auch das Zeitalter der Philo-
sophien der Aufklarung, der Freiheit, der Toleranz war. Auch in den Kirchen gibt es tiberall
ein Oben und Unten, Amter und Fiihrung und Weisungsvollmacht, ja sogar ,,vorgesetzte
Dienstbehdrden® neben den Thesen vom allgemeinen Priestertum und von der Freiheit eines
Christenmenschen. Wir werden auch hier von der Verkiindigung und vom Bekenntnis des
Glaubens auszugehen haben und nicht von der verwirrenden Fiille der menschlichen Méglich-
keiten oder von grundsétzlichen Losungen. Jesus ist der Eine Herr iiber alle, tiber die Welt
nicht weniger und nicht anders als {iber die Kirche, wo die Kirche die Weltherrschaft Christi
gleichsam nur als seine nebenamtliche Funktion gelten 148t und etwa im AnschluB an die be-
kannte Formulierung Luthers von der Herrschaft zur Rechten und zur Linken seine Weltherr-
schaft zur cura posterior degradiert, da wird vergessen, da3 die Schrift nicht nur die stindige
gegenseitige Indienstsetzung von Kirche und Welt kennt, sowohl in der Geschichte Israels wie
in der ersten Christenheit, sondern daB sie auch einen bald langsamen, bald plotzlichen Uber-
gang von der Kirche zur Welt und von der Welt zur Kirche kennt bis zum Vertauschen der
Plétze. Da ist der eine Sohn, der zum Befehl des Herrn Ja sagt und darin Kirche ist, und doch
nicht gehorcht und sich so als Heide entlarvt, und da ist der andere Sohn, der zum Befehl des
Herrn ein trotziges Nein sagt und so Welt ist, und doch gehorcht und sich darin als Christ
zeigt. Der Herr, unser Gott, ist der Eine Jahwe. wir diirfen uns deshalb auch zwischen Gott
und Christus nicht so etwas wie eine vereinbarte Arbeitsteilung denken, etwa Gott Herr der
Welt und Christus Herr der Kirche, natiir-[26]lich nicht ausschlieBlich, sondern bloB je vor-
wiegend. Alle Menschen haben diesen Bruder aller Menschen, der als der Mensch gewordene
Gottessohn zur Rechten des Vaters sitzt, iiber sich. Um seinetwillen, weil er den Willen des
Vaters tut, fillt keinem Menschen ein Haar vom Kopf ohne den Willen des Vaters. Nach dem
Evangelium gab es von der Geburt Jesu bis zur Himmelfahrt, also auch nach Ostern, an die-
sem Menschen gar nichts zu entdecken, keine besondere Eigenschaft, keinen Vorzug, kein
Mehr- oder wenigersein im Vergleich zu anderen Menschen, als nur dies eine: Es ist der Herr.
An ihn glauben heif}t eben nichts anderes als diese Entdeckung machen: Er ist schlechthin der
Herr. Wieder nicht als abstrakte Lehre oder als Zubilligung einer das erfahrbare menschliche
MaR iiberschreitenden Machtfiille. Eine solche Zubilligung seitens von Augenzeugen seiner
Wunder oder derer, die davon horten, konnte blof3 wieder zur Frage nach dem Menschen wer-
den: was ist das fiir ein Mensch, dal ihm Wind und Wetter gehorchen? Glaube an ihn war die
Entdeckung: jetzt, hier, in meiner Not und Verlegenheit, oder jetzt, hier, angesichts seiner
Aufforderung an mich, etwas zu tun oder zu lasten, ist er fiir mich der Herr, an den ich mich
erwartungsvoll wenden darf und dem ich widerspruchslos zu gehorchen habe. Ungesucht
konnte diese Erwartung an Jesus herantreten: ,,sie riefen ihn an, und er erhorte sie* (Ps. 99,6).
Er konnte auch diese Erwartung durch Fragen hervorlocken, er konnte ihr Fehlen tadeln. Im-
mer geht es darum, daB3 von ihm das erwartet werden soll und wurde, was nur Gott selber er-
fiillen kann. Und ebenso widerspruchslos soll ihm gehorcht werden und wurde ihm gehorcht,
wie Gott Gehorsam gebiihrt. Jesus konnte aber auch Wunder tun, wo es niemand von ihm er-
wartete, wie etwa bei den Speisungen. Sein predigen ist nicht weniger Herrschaftsausiibung
als sein wundertun, sondern ist selber genau so das Tun der groen Taten Gottes wie das wun-
dertun, ja es ist noch mehr als dieses ein Regieren, ein Tun des Herrn unseres Gottes. Das

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 12 18.08.2021



wundertun hat ,,hochstens Tote auferweckt, die doch wieder starben. Das Reden hat den Ar-
men frohe Botschaft gebracht, hat Glauben geweckt, d. h. hat Menschen zum Leben gebracht,
daB sie leben, auch wenn sie sterben. Jesu ganzes Leben war ein Menschsein als Herrsein,
war ein Regieren. Er war in seinem Leben als Mensch die Herrschaft Gottes selber. [27] Wer
das merkte und glaubte, dem wurde das vor Jesu Tod sofort wieder fraglich. Es ist durchaus
nicht verwunderlich, dal} die Menschen um Jesus entweder garnicht glaubten oder bald glaub-
ten und bald nicht glaubten. Die Mutter Jesu glaubte und glaubte nicht mehr und glaubte wie-
der. So Johannes der Téufer, so Petrus, so Martha. Jesu Herrsein und Regieren war ja genau
so unvergleichbar wie sein Menschsein. Sobald man von anderswoher den Maf3stab, den Be-
griff ,,Herr** an ihn anlegt, so tat man es nur entweder schon im Glauben, dann erweist sich der
Vergleich als stimmend: so der Hauptmann: wenn du ein Wort sagst, so geschieht es, so wie
geschieht, was ich meinen Soldaten befehle. Oder man tut es im Unglauben, um den Beweis
zu finden, dann stimmt eben kein Vergleich von Herrsein mit dem Herrsein Jesu. Von dem
,Herr, schone dein selbst* bis zu dem ,,Bist du Gottes Sohn, so steig herab vom Kreuz* geht
dieselbe Linie des vergeblichen Versuches der Einreihung dieses Herrn in ein Herrenbild,
auch in ein aus dem Alten Testament gewonnenes Bild vom Herrsein Jahwes.

Jesu Herrsein ist unabhdngig von der Anerkennung seiner Herrschaft. Darin ist er der unver-
gleichliche und unbekannte Herr. Darin ist seine Herrschaft eben Gottes eigene Herrschatft.
Und doch ist er Mensch. Soll einer als Mensch Herr sein, so ist er angewiesen auf Anerken-
nung. Jede Menschenherrschaft hort auf, wo ihre Anerkennung authort, mag diese Anerken-
nung in blindem Glauben oder in nahezu erweisbarer Heuchelei bestehen, wenn sie nur aner-
kannt wird und tatsdchlich gehorcht wird und die Herrschaft darin besteht und sich erhilt, daf3
sie durch Belehrung oder durch Zwang sich Anerkennung verschaffen kann und verschafft bis
zur Ausweisung oder Ausrottung der Ungehorsamen. Die Grenze der Anerkennung ist entwe-
der bestimmt durch die Macht — sie kann viel weiter reichen als das Recht — oder durch das
Recht — das wiederum weiter reichen kann als die Macht — oder durch die freie Anerkennung,
die auch da aushalten kann, wo dem anerkannten Herrn das Recht und die Macht fehlt. Aber
wenn Macht und Recht und Anerkennung fehlen, dann hort Herrschaft auf, Herrschaft zu sein,
dann bleibt sie Anspruch eines anmaflenden Menschen. Dal} Jesus nicht durch Gewaltanwen-
dung iiber Menschen [28] herrschen wollte, konnte jeder sehen. Trotzdem hat die jlidische
Fiihrerschaft bis zur Gefangennahme Angst vor den mutmalBlichen Anhingern Jesu gehabt.
Dal} Jesus nicht die Rechtslegitimation durch staatliche Organe oder durch eine Volksbewe-
gung suchte, war auch erkennbar. Also stand sein Herrsein nur auf der freien Anerkennung.
Eben dieses ,,also* ist falsch. Er ist der Herr, ehe er anerkannt wird, denn er ist von Gott aner-
kannt, und er ist der gehorsame Herr. Er ist Herr darin, da3 er Gott dient. In diesem Oben und
Unten besteht gerade seine Gemeinschaft mit Gott. Die These, Jesus habe seine Omnipotenz
im Himmel zuriickgelassen oder sie verborgen oder auf ihren Gebrauch verzichtet, ist toricht.
Er gebrauchte und offenbarte ja gerade darin die Allmacht Gottes, da3 er der Versuchung,
sein eigener und dadurch und dann Herr anderer zu sein und zu werden, widerstanden hat.
Dieser Versuchung hat noch kein Mensch widerstanden. Alle, wenn auch nicht jederzeit, so
doch je und je begehren von unten nach oben, vom bloBen Menschsein zu etwas mehr als blo-
Bem Menschsein, zum Besitz und zu Anerkennung irgend eines Vorzuges. Das braucht gar-
nicht bose Absicht oder Eitelkeit, Ehrgeiz, Herrschsucht zu sein. Es kann der Perfektionismus
der tiefsten Demut, das Erstreben der Mittel und Wege zu tatkriftigster Nachstenliebe sein.

Kraft Gottes Anerkennung war Jesus der allméichtige Herr. Er blieb es auch, als ihn kein
Mensch mehr anerkannte, als auch die Jiinger blof3 noch einen gewesenen, einen friitheren
Herrn ins Grab legen konnten. Die ganze Leidensgeschichte will ja zeigen, da hier Jesus von
Schritt zu Schritt sich als der regierende Fiirst ausweist, daf3 hier in ihm Gottes Herrschaft ge-
schieht. Auf Grund der Schrift handelt Judas, im Plamen Gottes redet Kaiphas, in Vollmacht

Gottes entscheidet Pilatus. Weil er Herr iiber alle Menschen ist, darum ist er gestorben. Muflte

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 13 18.08.2021



sich seine Macht erweisen durch Wundertaten oder Blutbidder, um anerkannt zu werden, so
stiinde sie immer noch auf dem Glauben derer, die an die Wunder als Gottes und nicht des Sa-
tans Werk glauben, und auf der Angst derer, die vor Gottes Rache zittern. Aber solch eine All-
macht Gottes kann auch der Aberglaube von seinem Abgott glauben, und wére dieser Abgott
ein Mensch. So wére er blo ein Herr neben anderen Herren, die auch ihre Glaubigen haben,
selbst iiber ihren Tod hinaus. Und Gott wire nur [29] ein Gott neben Gottern, die auch Wun-
der tun und Blutbdder anrichten. Aber der alleinige Jahwe ist Gott, und Jesus ist allein Herr
iiber alle. Das zu erweisen und zu offenbaren, in Ausiibung der 4//macht in der Bruderschaft
zu allen Menschen, ging er ans Kreuz. Als Gekreuzigten haben ihn auch die Feinde gesehen,
als Auferstandenen nicht. Als auferstandener Gekreuzigter wird er allen verkiindigt und wer-
den ihn alle sehen und anerkennen miissen. So sieht Gott vom Himmel darein in Ausiibung
seiner Herrschaft. Da, unter dem Kreuz heif3t es: der Glaub' ist auch erloschen gar bei allen
Menschenkindern. Er braucht den Glauben nicht, um aller Herr und Bruder zu sein, nur alle
Menschen brauchen den Glauben, um in Wahrheit, als die, die sie sind, als Herren oder
Knechte, gleich sein zu konnen, weil Gott der gute Vater aller Menschen ist, darum ist er so
als Bruder aller Menschen allen Menschen offenbar, daf3 seine Herrschaft allen dient, zu ihrer
aller Gunsten ist, keine Glinstlingsherrschaft, keine beschrankte Herrschaft, kein Kampf um
Anerkennung, sondern auch allen seinen Feinden eine gnddige Herrschaft, wieder ist Jesus
der verkehrte Mensch: er allen iiberlegen, er schon immer Sieger, weil er allein dem Vater ge-
horcht, indem er allen sich ausliefert, unter alle hinuntergeht. In Jesus erweist sich Gottes
Herrschaft als Dienst, und zwar nicht blof3 so, da3 Gott der besondere Diener der Kirche oder
der Armen und Kranken, der Verlassenen und Hilflosen wére, sondern auch und zugleich und
in dieser Besonderheit so, dal3 seine ganze Weltherrschaft Dienst an der ganzen Menschheit
ist. Von ithm aus ist alle Menschengeschichte Geschichte seiner Herablassung, seines Dienstes
an allen. Jeder einzelne wird rechtzeitig geboren und stirbt rechtzeitig, wird rechtzeitig reich
oder arm, krank oder gesund, erniedrigt oder erhdht, ein Werkzeug des Zornes oder der Liebe
fiir andere. Gott sorgt dafiir, daB3 keine Bdume in den Himmel wachsen und auch keine Sint-
flut mehr alle verschlingt. Die Not, Armut, Gemeinheit, Bosheit, Feindschaft, Dummbheit, der
Wahnwitz und was nur- alles den Menschen schadet, muf3, und sei es nur aus Egoismus oder
nur aus Angst, immer das Gegenteil auf den Plan rufen, um zu helfen und zu bessern oder um
abzuwehren und unschéidlich zu machen, weil alle Menschen ihm dienen miissen, so dienen
sie ihm auch tatsdchlich, auch der Teufel dient ihm. Widerwillig [30] meist, unbewuBt, ge-
zwungen meist, am meisten in vermeintlicher, eingebildeter Freiheit, aber faktisch alle.

Darin steht wiederum die ganze Menschheit als eine einzige Gemeinschaft von Knechten die-
sem Einen Herrn gegeniiber, ob sie ihrem Bauch dienen oder einem Ideal, einer Gemeinschaft
oder einer Sache, einer Leidenschaft oder einer Religion und Kirche. Alle dienen, und er al-
lein herrscht. Er herrscht ausschlieSlich darin, daf er allen dient, seine Herrschaft kommt al-
len Menschen in jedem Augenblick zugut. Von ihr leben alle. Durch sie werden alle auferste-
hen zum Leben oder zum Gericht. Bis dahin, bis zur letzten Scheidung, sind alle Menschen,
solange sie als Menschen leben, in der Verantwortung, ob sie ihm und deshalb allen Men-
schen, je in ihrer konkreten Lage und Begegnung dienen oder ob sie in eigener Vollmacht re-
gieren oder dienen. Auch im zweiten Fall miissen sie ihm wider Wissen und Willen dienen,
aber als Diener der Menschen, als Menschenknechte, als Unfreie, weil Jesus Gottes Allein-
herrschaft als Bruderschaft, sein Mitmensch- und Brudersein als Gottes Alleinherrschaft geof-
fenbart hat, und zwar so, daf3 er nicht blof3 der Bruder, sondern als Bruder auch der Diener al-
ler geworden ist, indem nicht bloB sein irdisches Leben, sondern auch sein Sterben, und nicht
blof} sein Sterben, sondern auch sein Herrsein zur Rechten Gottes allen Menschen dient, da-
rum sind alle Menschen als Menschen, solange sie leben, immer beides zugleich, freie Knech-
te und unfreie Herren:

1. Alle sind freie Knechte: frei deshalb, weil Gott kein Zwingherr, kein Tyrann ist. Jeder kann

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 14 18.08.2021



Gott davonlaufen, jeder kann ihm kiindigen, jeder kann schreien und mitschreien: wir wollen
nicht, dal3 dieser iiber uns herrsche, wir sind freie Menschen und konnen tun und lasten, was
wir wollen, wir kdnnen den Herrn sogar ldstern und triumphieren, dal Gott nur dem hilft, der
sich selber hilft, wir konnen uns liberheben tiber andere Menschen, auf sie herabsehen, sie in
unseren Dienst zwingen, uns dienen lassen, wir konnen auf unsere Freiheit sogar verzichten
und sie einem Abgott ausliefern, nicht blo3 einen: heidnischen Abgott, nicht blo3 dem Geld
oder der Macht, sondern auch einem falschen Christus, der bloB uns giitig sein darf, der uns
bevorzugen soll, der uns loben soll, oder einem Gesetz, einem Lehr-[31]gesetz oder Lebens-
gesetz, das uns Anspriiche verleiht vor Gott und uns abhebt gegen die Menschen als Herren,
die andern das und das zu beschien haben. Frei ist jeder, weil Gott den Menschen so und nicht
anders als frei haben will. Aber freie Knechte, deshalb weil alle Freiheit des Menschen be-
grenzt, gebunden und ausschlieflich von Gottes Freiheit abhidngig ist. Ast der Mensch Knecht
der Siinde, so bleibt er auch da Gottes Knecht, der seinen Befehlen ungehorsame Knecht.
Knechtschaft der Stinde, des Todes, der Holle schlief3t die Freiheit nicht aus, sondern beweist
sie. Gerade der eigene Gebrauch der Freiheit ist Siinde. Es bleibt beim servum arbitrium, denn
der gute Mensch wihlt, will und tut Gutes, der bése Mensch wihlt, will und tut Boses, aber ob
gut oder bose, treu oder treulos — Knechte und Eigentum Gottes sind alle, keine Sachwerte,
sondern Personen, deren Freiheit darin besteht, da3 sie ihm gehdren, und deren stindiger Aus-
bruch in eine falsche Freiheit und in eine falsche Knechtschaft sie nicht entschuldigt, sie seien
Marionetten Gottes oder des Teufels, sondern bestitigt, daB sie freie Knechte sind.

2. Alle sind aber auch zugleich unfreie Herren: Herren deshalb, weil Christus der Knecht aller
Knechte geworden ist, weil er als der Eine Herr mit der ganzen Allmacht Gottes allen dient,
allen Leib und Seele, bis zu den Schuhen téglich schenkt, jedem, was er braucht, und dazu
ihre Treulosigkeit, den an ihm selbst begangenen Mord vergeben hat, und alle ertragt und dul-
det, solange sie leben, wie kein Diener die Launen und Schikanen seines Herrn erdulden und
ertragen konnte. Aber doch so gerade unfreie Herren: jeder jederzeit dem Einen und gleichen
Herrn stehend oder fallend, jeder gefangen im Leibe dieses Todes, verkauft unter die Siinde,
und so nur Herren aus Gnade und darum als solche immer neu verantwortliche, dienstver-
pflichtete Herren.

Schauen wir von daher auf das wirkliche Leben, in dem jeder gerade ist: da ist das Kind: es ist
Herr seiner Eltern, sie bedienen und versorgen es, arbeiten fiir es, je hilfloser es ist, desto
mehr ist es Herr. Es kann zum falschen Herrn werden, wenn die Eltern ihm nicht als Herren
dienen, sondern in seine Knechtschaft geraten, in die Knechtschaft seines Eigenwillens, seiner
Launen, in die Knechtschaft der Menschengefilligkeit. Da ist das Verhilt-[32]nis von Schiiler
und Lehrer, von Verkdufer und Kunde, von Arbeitgeber und Arbeitnehmer, von Beamten und
Volksgenossen, von Pfarrer und Gemeindeglied, das Verhéltnis vom Klugen zum Unbegab-
ten, vom Reichen zum Armen, vom Fachmann zum Laien usw. Uberall nicht bloB ein Neben-
einander von Menschen, die zwar kraft der Bruderschaft Christi Briider sind, aber es nun ent-
weder beweisen oder verleugnen, sich vereinen oder sich entzweien, sondern {iberall auch ein
Oben und Unten. In Christus sind alle ,,von unter her*, er allein von oben her, in Christus sind
alle, auf der Hohe oder in der Tiefe, in der jeder gerade ist, einander zu Dienern gemacht, weil
jeder jedem dienen mufl. — Wer nur Herr sein will und nicht als solcher dienen, wer treuloser
Diener und Haushalter ist, der darf auch so Mitknecht sein unter seiner Geduld, bis er kommt.
Es wird sich dann herausstellen, dal auch er Diener und nicht Herr war. Mehr als andere Die-
ner Haffen und totschlagen kann er nicht. Die treuen Diener werden sich seit Christi Tod dar-
iiber nicht wundern. Der Treulose konnte doch nicht mehr tun als helfen, die Bésen zu strafen
und den Guten zu lohnen. In der Herrschaft Gottes ist der Lohn der treuen Knechte grof3 im
Himmel wie auf Erden. — In Christus sind auch alle einander zu Herren gemacht, gerade weil
einer dem anderen dienen muf3. Da ist der Herr, wer dient. Auch wer anderen wenig dient, ist

Herr, sogar gnidiger Herr, sogar ,,Herr von Gottes Gnaden®, aber gerade darum absetzbarer

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 15 18.08.2021



Herr; je mehr bloB Herr, desto leichter kann und wird er vergessen, daB3 er selber einen Herrn
hat; er bedarf dringend der Fiirbitte; je mehr er hat, desto mehr wird von ihm gefordert. — Hier
fallen nun unauthérlich, Tag fiir Tag, die Entscheidungen zwischen oben und unten, zwischen
Herren und Knechten. Irgendwo oben ist jeder, auch der Elendeste, auch der Verzweifeltste;
immer noch ist unter ihm Nacht und Grauen und Tod, aber auch der Herr Christus. Irgendwo
unten ist auch jeder: immer noch ist {iber ihm eine Hohe, eine néchste Sprosse, ein Ziel seiner
Hoffnungen und Wiinsche. Aber immer ist der Mensch irgendwo unterwegs nach oben oder
nach unten. Er wichst oder nimmt ab, er steigt oder sinkt, er erhoht sich oder erniedrigt sich,
er wird erhdht oder erniedrigt. Er gibt oder nimmt, er bittet oder erfiillt Bitten, er befiehlt oder
gehorcht. Jede Gleichheit ist immer nur ein Ubergangspunkt zur Ungleich-[33] heit. Immer
wieder wechseln die Pldtze: letzte werden erste und erste letzte. Gestern unbekannter Mann,
heute Held des Tages, morgen vergessen. Die ganze Bibel als Buch der Wirklichkeit ist ja voll
dieser Veranderungen von Ehre zu Schande, vom auf und ab. Jetzt verlegen, dann kiihn, jetzt
blamiert, dann bewundert, hier einer unter vielen, dort einer iiber viele. Natiirlich und gottlob
leben wir immer in einer gewordenen oder gewihlten Ordnung. Die meiste Zeit unseres Le-
bens nehmen wir einigermalen konstante Plitze ein oder kehren immer wieder zu ihnen zu-
riick. Elternhaus, Beruf, Ehe, Einkommen, Sitte, Charakter, Gewohnheiten, Pflichten, Neigun-
gen, die geltenden Gesetze, die Wirtschaftsordnung weisen jedem immer wieder den Platz an,
den er mehr oder weniger gern einige Zeit behilt. In unruhigen Zeiten ist der plotzliche Wech-
sel hdufiger als in ruhigen. Aber auch in ruhigen kann der Aufstieg oder Sturz ein plotzlicher
sein. Sind es die Wechselfille des Lebens, die Laune des Schicksals oder die Rangordnung,
die jeder verdient? Bald sind wir passiv, nur geschoben und gehoben oder zuriickgestoen und
-gedringt. Bald ist es der Ehrgeiz, der uns befordert, und die Schuld, die uns sinken 146t,
wichtiger ist, wie je und je das Selbstbewufltsein reagiert: da sitzt der Konig mit dem Selbst-
gefuihl des Bettlers oder Einsamen und da der Gefangene mit dem Selbstgefiihl eines Konigs,
da der zufriedene Kranke und dort der unzufriedene Gesunde. Da lebt einer immer noch auf
der Hohe vergangener Zeiten und sehnt sich zuriick und dort einer in der Hoffnung auf bes-
sere Tage und kdmpft sich aufwirts und vorwirts. Nie ist weder die dulere noch die innere
Rangordnung konstant. Jeder mif3t sich am anderen, und jeder mif3t den anderen. Was bist du
mir schuldig, was bin ich dem andern schuldig? Wer hat mehr zu fordern und wer mehr zu ge-
ben? Nicht nur die groflen sichtbaren Umversetzungen, sondern ebenso die allerkleinsten des
Alltags stellen jedem die Frage, ob er jetzt gerade an dem Platz ist, an den er gehdrt, vor oder
hinter den andern, oben oder unten, nicht blo3 am Tisch, sondern auch in seinen eigenen Ge-
danken.

Was vom Einzelnen gilt, gilt auch von allen Gemeinschaften. Mag es um die Lage der Bau-
ern, der Arbeiter, der Intelligenz gehen, um Giiter und Produktion und Absatz, um materielle
oder [34] geistige Interessen oder um den Platz der Volker unter der Sonne oder in der soge-
nannten Volkerfamilie, um Rangordnung im Innern oder nach auflen: Da wird geworben oder
gesdubert, da kann in der kleinsten Gemeinschaft der Streit ausbrechen und der eine das Feld
behaupten und der andere geschlagen abziehen, oder werden schlielich neu und friedlich die
Plétze verteilt nach Rechten und Pflichten, nebeneinander und doch zugleich in Oben und Un-
ten. Hier im Kleinen und Grof3en entscheidet es sich, ob erkannt und geglaubt wird, dal3 Jesus
der Herr aller ist, oder nicht. Dieser Glaube bedeutet nicht den bescheidenen Riickzug auf den
besetzten oder zugewiesenen Platz und nicht die grundsitzliche Demut, die immer den Vor-
tritt 14Bt, immer schweigt oder mitgeht, auch wenn ich gehindert werde, Gutes zu tun, oder ge-
zwungen werde, mich einzureihen, um Hehler oder Mitldufer zu werden im Schiadigen und
Zuriicksetzen anderer. Dies bedeutet auch nicht den Vorrang der sog. ,,christlichen Personlich-
keit* oder meiner christlichen Gemeinschaft vor anderen, nicht Bevorzugung des anderen,
weil er Christ ist oder zu sein beansprucht, nicht die Bevorzugung meiner Kirche, ihrer Lei-
tung und ihres Weges. Glaube ist nicht weniger sancta superbia als er der Motor allesdulden-
der Liebe ist.

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 16 18.08.2021



Das bedeutet aber wiederum das Ereignis der Metanoia, der Hinkehr zu Gott und zum Men-
schen, wie vorher in der Horizontalen, so erfolgt nun die Bewegung in der Vertikalen. Dort
die Wendung zum Mitmenschen Christus und die Gegenwendung zur Begegnung mit den je-
weiligen Nachsten. Hier die Wendung nach oben zum Herrn aller und die Gegenwendung
nach unten zu den Menschen, die nun alle unter mir sind, denn in Christus sind wir ja mit dro-
ben, in der Hohe, im Schutz, in der Geborgenheit und in der Ehre seiner Macht und Liebe. Die
Wendung nach oben im Horen des Evangeliums, im Vertrauen und dann gewif3 auch im Ge-
bet heil3t fiir das Ich, fiir den Einzelnen: Anerkennung durch Gott selber — Vergebung aller
Stinden und damit die volle Erlaubnis, der zu sein, der ich bin. Bedingungslos darf ich ich
sein, von Gott geschaffen, erhalten, erlost und mit seinem Geist beschenkt. Im Evangelium
vom Herrsein Jesu iiber alle ist eingeschlossen, da3 jedem Menschen zu sagen ist: du darfst du
selbst sein, und du sollst es sein. [35] Du hast keine Maske ndétig und sollst deshalb auch keine
tragen, weder die Maske dessen, der mehr sein will, als er ist, noch die Maske besten, der we-
niger sein will, als er ist, aber und vor allem auch nicht die Maske des Nebenmenschen, die
Maske eines Gemeinschaftstyps von Menschen. Du hast es nicht ndtig, Angst zu haben, und
hast es auch nicht nétig, Angst zu machen, denn du bist nur Knecht als Knecht des Herrn,
nicht weil so viele Herren faktisch iiber dir sind. Und du bist nur Herr als der Herr, dem Chris-
tus sich als Herr zum Knecht macht und ihm die Macht und Aufgabe gibt, so als Herr und
nicht als menschlicher Knecht anderen, eben den dir untergebenen Menschen zu dienen. Du
brauchst nicht imponieren zu wollen, du brauchst dir auch nicht imponieren zu lassen. Auch
der imponierendste Mensch ist es blo3 durch deinen Herrn, der Herr aller ist, auch du hast alle
deine Ehre nur von ihm und hast es nicht notig, daB3 sie von andern bestétigt wird, wo das ge-
glaubt wird, daB3 Jesus der Herr ist, da schwindet — ich sage nicht verschwindet, sondern
schwindet die Eitelkeit und die Angst und jeder Neid, ein anderer zu sein als der, der man ist.
Sage ich jedem: du darfst der sein, der du bist. Du bist anerkannt von Gott durch Christus an
deinem Ort in der Weltgeschichte, deine Vergangenheit, deine Siinde ist vergeben, dann darf
ich nicht seinen Platz einnehmen wollen und muf} ihn der sein lassen, der er ist, darf nicht sa-
gen: erst muf3t du ein anderer werden, ehe ich dich anerkenne und nicht anklage. Aber ich
kann es niemand sagen, ohne es von mir zu glauben: ich darf ich selber sein, ohne Maske, ge-
nau in der Hohe oder Tiefe, Ehre oder Schande, die ich gerade habe. Aber in dieser Wendung
zu dem Herrn oben, durch den ich das bin, bin ich sofort in die Bewegung gestellt, nun nicht
mit mir selbst zufrieden zu sein, sondern als der, der ich bin, mich sofort nach unten zu den
andern zu wenden und nicht an ihnen vorbei, sondern ithnen gegeniiber als Herr ihr Diener zu
sein, in Freiheit jeden, wirklich jeden zu bedienen, so gerade, wie jeder es notig hat, daB3 ich
1thm diene. Geben thm andere Wasser und Brot, so brauche ich es nicht zu tun, aber tun es an-
dere nicht, dann muf} ich es tun. Ich muB alles tun, um ihn ganz sachlich als konkreten Men-
schen kennen zu lernen, daB ich nicht falsch diene und aus dem Dienen ein Prinzip mache. Es
gibt genug Arme, es gibt genug Gelegenheit in Haus und Beruf, im privaten und 6ffentlichen
[36] Leben forderlich und dienstlich zu sein. Ich brauche nicht jedem ein Seelsorger oder
Pfarrer zu sein; es ist oft viel christlicher, dem anderen ein anstindiger Kamerad und Leidens-
genosse zu sein, als thn anzupredigen. Das geistliche Geltungsbediirfnis im heutigen Aktivis-
mus der Kirche kann einem ehrlichen Menschen nur den gleichen Eindruck machen, das glei-
che Licheln erwecken wie das Renommieren eines eitlen Menschen, den man seit Jahren als
Niete kennt. Als freier Herr freier Knecht aller zu sein, das heift im Alltag, nicht erst in einer
diakonischen Organisation, in einem kirchlichen Laienwerk, sondern zuerst da, wo man konk-
ret Mensch ist und kein Held, mit seiner manuellen und geistigen und wohl auch finanziellen
»Begabung* einfach zur Verfligung stehen und sich zu den Niedrigen herunterhalten, genau so
klug und erfinderisch sein in der Anwendung seiner Kréfte fiir die erkennbaren Bediirfnisse
der andern, wie sonst jeder Mensch sie anwendet zur Férderung seiner eigenen Person und
Position. Wer Zahnweh hat, braucht keinen Pfarrer, sondern den Zahnarzt, aber moglichst ei-
nen, der eine Freude daran hat, dem Manne helfen zu kdnnen, und der dies sachgemal tut.

Wer glaubt, da3 Christus der Herr ist, der sieht sich um, wo den heutigen Menschen der

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 17 18.08.2021



Schuh driickt, wo ihre Wirtschaftsform, ihre Kultur, ihre Bildung, ihre Standeseinteilung, ihre
Politik ein Schwindel ist, nicht weil sie nicht christlich ist, sondern weil und insofern sie nicht
sachgeméB, nicht allen heute dienlich ist, weil sie unverniinftig oder veraltet oder doktrinér
oder von Vorurteilen lebend ist. Da geht es nicht um ein Herunterpredigen aus der Hohe sdmt-
licher Bekenntnisse einschlielich der bayrischen und hannoverischen Sondertraditionen, son-
dern um das konkrete Heruntersteigen zum Menschen von heute in der Mannigfaltigkeit sei-
ner leiblichen und geistigen Notstdnde. Die so ausposaunte und auch nicht zu iibersehende
Betriebsamkeit der Kirche heute, die allen, allen dienen und nichts als dienen will, ist zu 90
Prozent gar kein Dienst, sondern nur eine neue Spielart ihrer Selbstbeschéftigung, wenn sie
alle ihre predigt- und Aktivitdtsbetriebe fiir ein Jahr schlieBen wiirden, wiirde die wirkliche
Geschichte der Menschheit weniger davon betroffen werden als von einer Krise der Dollar-
wihrung oder von einem Verbot des Fulballspiels. Gottlob, dall die Menschen trotz ihrer Ei-
telkeit, Selbst- und GenufB3sucht doch alle auch einander dienen [37] miissen und wenn es nur
um des Leibes und der Familie und ihrer Anspriiche auf ein biBchen Gliick willen ist. Gottlob,
dal3 das dienstbare Weltregiment Christi nicht warten muf, bis die Christen ihre spezifisch
christliche Néichstenliebe organisiert haben. Mit der Erkenntnis ,,ich darf ich sein* ist unwei-
gerlich die Erkenntnis verbunden: ich kann es bloB sein als anspruchsloses, aber niitzliches
Glied der menschlichen Gesellschaft meines konkreten Horizontes, als dienender, demiitiger
Mitmensch, wobei das, was Dienen heilit, von mir selbst verantwortet werden muf} und nicht
identisch sein muf} mit dem, was die Mehrheit oder was die kirchliche Tradition so heif3t. Die
ganze christliche Ethik ist ein Heruntersteigen von der Hohe in die Tiefe, vom Himmel zur
wirklichen Erde, von der Heiligkeit in den Schmutz, von der begnadeten und reinen Kirche in
die auf alle Fille — ob angesehen oder unterdriickt — dienende Kirche, die in koniglicher
wiirde und Freiheit den Menschen zu menschlichem Dasein verhelfen will. Die Kirche
braucht keine Privilegien, um dann erst dienen zu konnen, denn sie lebt nur davon, dal} sie das
Eine Privilegium von oben ergreift, ndmlich die Tatsache, daf} ihr Christus gehort und damit
die ganze Welt, nicht blof} teilweise, nicht erst morgen, nicht allmihlich mehr und mehr, son-
dern heute wie immer die ganze Welt. Das ist die schlichte Umkehr aller katholischen und al-
ler idealistischen Ethik, aber auch aller christlichen Personlichkeitskultur.

Ich fasse zusammen: Jesus Christus regiert nie anders als indem er allen Menschen dient, wer
das hort und darin ihn, sein eigenes Zeugnis hort und glaubt, der ist ganz und gar bedient, dem
fehlt nichts, der darf ohne Maske sein, der darf ehrlich der Mensch sein, der er ist, als der Bru-
der Jesu, als der konkrete, besondere Mitmensch Jesu und damit als der freie Mensch, als der
Herr aller, niemand untertan. Aber diese Freiheit, die davon lebt, dall der Konig aller Konige
mir dient, besteht nun auch darin, da3 ich mich umwende und hinwende zu den andern kon-
kreten Mitmenschen, wer sie auch jeweils sein mogen, als Gesandter dieses Konigs, um sie
als meinesgleichen zu behandeln, anzunehmen, sie mir gefallen zu lassen als die, die sie sind,
ob Christen oder nicht, sie als Briider und Schwestern zu erkennen, es ihnen zu bezeugen und
sie merken zu lassen und es [38] ithnen zu sagen ohne Ansehen der Person, ohne die Bedin-
gung, sie mufiten erst andere werden, ihnen das Unerhorte zu sagen, sie seien aus Gnade, was
sie sind, ihnen zu vergeben, ehe sie Bufle tun. Das ist ein Herabsteigen von oben nach unten,
ohne jede Geste der Herablassung und Leutseligkeit. Es ist die Freiheit derer, die darin Herren
sind, daf} sie jedermann forderlich und dienstlich sind in eigener Verantwortung. Gelingt diese
Gesandtschaft und dieser Dienst, dieses Apostel- und Diakonenamt, dann ereignet sich das
Wunder, daB3 die Gemeinschaft, in der das geschieht, das wir von zweien oder dreien oder vie-
len, das wir der Ehe, das wir der StraBe, das wir der Offentlichkeit, des Standes, des Berufs,

so gut wie das wir der kirchlichen Institution und Versammlung, der Volks-, Konfessions- o-
der Freikirche, ja daf schon eine Begegnung zum wir des Zusammenseins im Namen Jesu
wird, da3 Menschen zur Einen, alleinigen Kirche Jesu Christi aller Zeiten und Orte werden.
Da wird Kirche, da ereignet sich Kirche, auch wenn die Form des Zusammenseins gar nicht

kirchlich ist. Es kann fliichtige Begegnung sein, es wird aber durch solche Begegnung das

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 18 18.08.2021



Verlangen, die Sehnsucht, die Findigkeit zu neuer Begegnung ausgeldst werden, und so wird
jede vorhandene Gestalt von Kirche — und wo noch keine wére, eine neue Gestalt des Zusam-
menkommens und Zusammenlebens — beniitzt werden, um sich neu erinnern zu lassen, um
sich neu zu sagen und zu zeigen, dall wir als Menschen Gottes Kinder, als Menschen Briider
Jesu und so einander Diener sind, immer der andere hoher als ich selber, aber so, dal} ich ihm
frei, nicht nach seinem Befehl und Wunsch diene. Und dazu gehort vor allem auch, daf ich
ihn nicht antaste, nicht seine Freiheit beschrianke, dal} ich ihn in Ruhe lasse, wo er mich nicht
— fiir mich erkennbar! — braucht.

In dieser Verantwortung der doppelten Umwendung von Christus zum Bruder und vom Herrn
zum Mitknecht, der jeder schon ist, auch ehe er es erkennt und glaubt, ereignet sich Kirche
aber auch als Scheidung der Menschen. Das Zusammensein der Menschen ist ja konkret im-
mer ein Wechsel von Zusammenkommen und Auseinandergehen, wie man sich duf3erlich im-
mer wieder trennt und trennen muB, fiir kurz oder lang oder fiir immer, bewegt oder gleichgiil-
tig, so geschieht auch fortwihrend innerlich die Scheidung der Geister, im Alltag so gut wie
in der Versammlung zur predigt, im Gottesdienst, wer eben nicht horen, nicht wahrhaben,
nicht geschehen lasten, nicht erkennen will, da3 ihm einer Zeuge des Herr- und Bruderseins
Jesu ist, und wer also auch sein eigenes Menschsein nicht begreifen und ergreifen will als
Mitbruder-, Mitherr- und Mitknechtsein, der muf} eben hingehen, um fiir seine eigene Freiheit
zu streiten, um seinen eigenen Abstand von den andern zu wahren oder um iiber die Gemein-
schaft des Mensch- und Mitmenschseins hinaus eine besondere Gemeinschaft und Gleichheit
mit andern zu suchen, der braucht weiterhin oder wieder eine Maske, um als ein anderer zu
scheinen als er ist, der wird sich um seine Individualitit bemiihen oder um seine Anpassung,
der wird schwanken zwischen Individualismus und Kollektivismus, vielleicht als ,,christliche
Personlichkeit, vielleicht gar als Heiligentyp, vielleicht auch als Massenhoriger seiner Extra-
kirche, ein Heuchler, der sein wahres Menschsein vor Gott verleugnet, weil er sich oder seine
besondere Gemeinschaft sichern will und das Existieren in der doppelten Wendung zu Gott
und zum Néchsten scheut. Aber wenn sich so ,,Kirche® und ,,Welt*, ,,Christ* und ,,Nicht-
christ® immer wieder scheiden, darf sich darum nun die Kirche von der Welt, der Christ vom
Nichtchristen selber noch besonders scheiden und absondern? Nein. Es ist ja die Welt der
Mitmenschen, es ist ja der nichtchristliche Mitmensch. Die Sammlung aus der Welt und die
Sendung in die Welt gehdren ja zusammen. Die Welt und der Nichtchrist sind ja nur das Spie-
gelbild der Kirche und des Christen. Da bin ich ja gerade erinnert an den, der aller Menschen
Bruder ist, der aller Menschen Herr ist, der aller Menschen Siinde getragen hat, da sehe ich ja
meinesgleichen, nimlich den Menschen, den Siinder, der auch ich bin und gottlob nicht blei-
ben muf}, den Weiland-Menschen, den alten Menschen, der sterben mulf3, weil er schon tot ist,
da sehe ich den Welt- oder Kirchenmenschen, der nicht glauben will, dal3 der Eine Jahwe der
Gott und Herr aller ist, dal mein und unser Gott der Eine Kyrios ist fiir alle, wir werden uns ja
wieder treffen, so groB3 jetzt der Abstand scheinen oder sein mag, ndmlich alle werden vor sei-
nem Richterstuhl Zusammentreffen als seine Knechte, tiber deren Treue und Untreue sein Ur-
teil allein entscheiden wird zur letzten, giiltigen Scheidung, die niemand vorwegnehmen kann
und darf, wie kann ich da anders zu allen vorldufigen Scheidun-[40]gen und Gruppierungen
der Menschen in all ihrer kirchlichen und weltlichen Vielfalt Stellung nehmen als indem ich,
ich selber als Einzelner frei im Namen Jesu als sein Bruder und gehorsam im Namen Jesu als
sein Knecht fiir alle bete und so als Mensch die ganze Menschheit, das Menschsein selber ver-
trete vor Gott!

Quelle: Paul Schempp, Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus, Theologische Exis-
tenz heute, NF 23, Miinchen: Chr. Kaiser, 1950.

Schempp - Der Einzelne und die Gemeinschaft in Christus
(ThEx) 19 18.08.2021



