Gott in Bergen-Belsen
Von Werner Weinberg

Viele gelehrte Abhandlungen sind iiber die Auswirkungen des Holocaust auf Glaube und reli-
giose Haltung der fritheren Lagerinsassen geschrieben worden. Fiir einige &dnderte das Kon-
zentrationslager gar nichts, oder nur sehr wenig an ihrer Religion; bei anderen vertiefte sich
der Glaube, oder er wurde erst geweckt, und wieder andere verloren ihren Glauben ganz oder
teilweise. Ich kenne viele der theologischen Versuche, sich mit dem Holocaust auseinanderzu-
setzen, und ich habe sie darauf gepriift, inwieweit sie flir mich selber gelten.

Sind wir fiir unsere Siinden bestraft worden (vielleicht auch noch fiir die Siinden unserer Vor-
fahren)?

Horte Gottes Allmacht bei dem Tor auf, {iber dem geschrieben stand: ,,Arbeit macht frei*?
Litt Gott darunter, dass er uns leiden lief3, und konnte doch nicht anders handeln?

Sollte ich mir lieber einen Gott vorstellen, dessen Macht begrenzt ist (freiwillig oder unfrei-
willig), als einen, den menschliches Leid nicht riihrt?

Sollte ich den Vers: ,,Der Himmel ist der Himmel des Herrn, die Erde aber gab er den Men-
schen® (Ps 115,16) als klare Trennung zwischen dem Reich Gottes und dem der Menschen
verstehen?

Kann es im Monotheismus eine Vorstellung vom Satan, die nicht nur allegorisch ist, geben,
von einem Teufel, der selbstherrlich in einem Reich, das ihm Gott {iberlassen hat herrscht?

Oder muss ich mich einfach damit abfinden, dass es tiberhaupt keinen Gott gibt?

Von all diesen Moglichkeiten weif3 ich nur eines bestimmt: Die atheistische lehne ich ab.
Selbst nach dem Holocaust besitze ich noch eine Grundlage religiosen Gefiihls. Aber es ist
mir nicht gelungen, einen festen Glauben darauf aufzubauen.

Meine Einstellung zu den Mitzwot, dem Halten der Gebote, hat sich durch den Holocaust ge-
andert, genauso wie mein Glaube auch. ,,Dienet dem Herrn mit Freude* (Ps 100,2) ist mir ein
fremder Begriff geworden so, wie die Vorschrift, Gottes Geboten aus Liebe zu gehorchen
(Deut 6,5.11). Ich weiB, dass ich die Freude und die Liebe im Konzentrationslager verloren
habe. Da aber nicht alle, die im Lager waren, gleichfalls diese Freude und diese Liebe verlo-
ren haben, glaube ich, dass ich das Lager vielleicht nur als Ausrede gebrauche, weil ich mich
nicht festlegen will — dann fiihle ich mich schuldig.

Wie weit konnte das religiése Leben im Konzentrationslager praktisch aufrechterhalten wer-
den? In dem Augenblick, in dem orthodoxe Juden ihren Ful} ins Lager setzten, mussten sie so-
fort die meisten religiosen Gesetze und Gebote aufgeben. Sie wurden gezwungen, am Sabbat
und an den Feiertagen zu arbeiten, sie konnten die Speisegesetze nicht einhalten, waren nicht
in der Lage, die Gebete zur vorgeschriebenen Zeit zu verrichten, und es war thnen unmdoglich,
die meisten Mitzwot, deren Ausiibung ithnen wichtig wie das Leben selbst war, zu erfiillen.

Hier erhebt sich eine quantitative Frage. Wenn es die Umstdnde einem frommen Juden un-
moglich machen, 90 Prozent einer Mitzwah einzuhalten, hatte es da noch einen Sinn, die rest-
lichen 10 Prozent zu befolgen? Zum Beispiel sollte man die vielen ins Einzelne gehenden

Weinberg - Gott in Bergen-Belsen 1 19.07.2021



Vorschriften fiir den Sabbat nach den Stunden der Zwangsarbeit noch halten, und lag Ver-
dienst darin, wenn man die allerunkoschersten Bestandteile aus der tdglichen Suppenration
entfernte? Sollte man vielleicht am Versohnungstag fasten und am Pesach kein Brot essen?
Ich kannte Leute, die bei der allgemeinen Hungerlage hier bis zum AuBersten gingen, obwohl
das jiidische Gesetz Erleichterungen vorsieht, wenn die Erfiillung eines Gebotes das Leben
gefihrdet. Ich erinnere mich, dass die Rabbiner im Holldnderlager uns sogar befahlen, die
Suppe zu essen. Aber einige hielten sich nicht an diese Verordnung, darunter die Rabbiner
selbst. Waren diese Menschen denn Fanatiker oder Martyrer? Nicht eigentlich; aber sie konn-
ten einfach das Pferdefleisch in der Suppe nicht essen, und am VersShnungstag konnten sie
keinen Bissen iiber die Lippen bringen.

Aber muss denn der Glaube darunter leiden, wenn ein frommer Jude nicht in der Lage ist, die
umfangreichen rituellen Vorschriften zu beachten? Eigentlich nicht; es bestand kein Zwang,
dass die orthodoxen Juden ihren Glauben ablegten, und ich bin iiberzeugt, dass es die Mehr-
zahl auch nicht tat. Sie litten darunter, dass sie ihrem Schopfer nicht in der vorgeschriebenen
Weise dienen konnten, aber sie vertrauten darauf, dass er ihnen das nicht anrechnen wiirde,
und sie warteten auf den Tag, an dem sie wieder ganz in ihrem Glauben leben konnten.

Es gab aber auch Mitzwot, die der fromme Jude sogar im Lager erfiillen konnte. Er konnte
seinen Kopf bedeckt lassen, es sei denn, er musste die Kappe vor einem SS-Mann ziehen; je-
der konnte bei den gebotenen Gelegenheiten die entsprechenden Segenswiinsche murmeln,
und das Lagerleben an sich sorgte schon dafiir, dass Ménner und Frauen die sexuellen Ein-
schrankungen nicht iibertraten.

Das tdgliche Morgengebet enthélt eine ganze Liste von Mitzwot, die jedem gldubigen Juden
vertraut sind. Hétte z.B. ein Lagerinsasse nicht ,,Liebesdienste erweisen* konnen, ,,Kranke be-
suchen®, ,,andichtig beten* und ,,Frieden zwischen Streitenden stiften* koénnen?

Ethische Mitzwot dieser Art konnte ein Lagerinsasse erfiillen, wenigstens bis zu einem gewis-
sen Grad. Sogar die Mitzwah ,,eine Beerdigungsprozession zu halten konnte und wurde am
Anfang auch beachtet. In unserem Lagerabschnitt in Bergen-Belsen wurden die Leichen, als
die Zahl der Toten noch gering war, auf einem Karren zum Krematorium gebracht. Es bildete
sich bald die Gewohnbheit heraus, dass die Gefangenen, die das sahen und die gerade nicht ar-
beiten mussten, den Toten ein paar Schritte das Geleit gaben. Einige gingen sogar bis zum La-
gertor im Stacheldraht hinter dem Karren her.

Der Hauptpunkt bei der Aufzidhlung der Pflichten im Morgengebet heif3t ,,Thoralernen. Die-
ses Gebot konnte in Bergen-Belsen beobachtet werden, und es wurde auch beobachtet. ,,Tho-
ralernen® ist von jeher sowohl in einem engen als auch weiten Rahmen ausgelegt worden: Es
bedeutet nicht nur Lernen der Heiligen Schrift, sondern umfasst auch nachbiblische Schriften
und eigentlich jederlei fromme Schrift vom Mittelalter bis zur Moderne.

Niichtern gesehen, konnte dieses Lernen — einschlieBlich der kulturellen Betdtigung, und dem
bisschen Entspannen — nur spét abends stattfinden, am Ende eines zermiirbenden Tagewerks,
oder an dem freien Sonntag-Nachmittag. Und es fand wirklich statt. Einige diskutierten iiber
einen hebriischen Text oder rezitierten Psalmen; die Zionisten studierten Hebradisch, die Ge-
schichte oder Geographie von Paléstina; es wurden Vortridge gehalten, man horte sogar jiidi-
sche Lieder.

Es stehen noch eine Reihe von Bildern, die die Verbundenheit von Juden und Thora zeigen,
lebendig vor meinem geistigen Auge: wie fiinf oder sechs Chaluzim in dem engen Zwischen-

Weinberg - Gott in Bergen-Belsen 2 19.07.2021



raum zwischen oberster Pritsche und Barackendecke, zusammengekauert, todmiide, hebréi-
sche Konversation iibten; wie néchtliche Andachten in den Baracken abgehalten wurden, wo-
bei die Leute in den hohen, schmalen Géngen zwischen den Stockbetten standen und leise die
Sabbat- oder Feiertagsliturgie sangen; ein hastig versammelter Minjan bei einer der Pritschen
zum Kaddischgebet, bevor eine Leiche aus der Baracke gebracht wurde; wie eine kleine
Gruppe libyscher faden, an ihrer Spitze ein alter Mann mit einer Thora im Arm, in unsere La-
gerabteilung getrieben wurde; eine Gruppe von Knaben, die auf dem Boden im Kreis um ei-
nen Lehrer herumsal, der ihnen die Konjugation der hebrdischen Verben ein. paukte. Diese
Bilder greifen ans Herz, und man muss gleichzeitig ungldubig den Kopf schiitteln.

Ein geradezu groteskes Bild, an das ich mich erinnere, ist ein Rundtanz, eine Horra, die eines
Sonntagnachmittags von einer Maddchengruppe auf dem Appellplatz unseres Lagerabschnitts
aufgefiihrt wurde. Nicht nur das Tanzen erschien so deplaziert, sondern auch das Lied, das
dazu gesungen wurde. Es war eine Melodie, die zu Beginn der Hitlerzeit in zionistischen
Kreisen populdr war. Der Text stammt aus dem tdglichen Morgengebet:

»Aschrejnu, ma tow chelkejnu...
Heil uns!

Wie gut ist unser Anteil

Wie angenehm unser Los,

Und wie schon unser Erbe!

Das Ganze war natiirlich nicht als Demonstration eines unerschiitterlichen Glaubens beabsich-
tigt. Die kleinen Méadchen wollten an diesem sonnigen Nachmittag nur tanzen. Sie kannten
den hebréischen Text, wussten aber nicht, was er bedeutete. SchlieBlich machte irgendein Er-
wachsener dem widersinnigen Treiben ein Ende.

Als die Lage in Bergen-Belsen unter das noch ertragliche Mal3 sank, wandte sich mein Inneres
vom Religiosen weg zum Weltlichen. Gefiihle und Handlungen, die ich friither als religids o-
der religios motiviert angesehen hatte, stufte ich jetzt als ,,jiidisch kulturell* ,,jiidisch national*
oder ,,ethisch* ein. Mein einziges religidses Bekenntnis war ein gelegentliches verzweifeltes
StoBgebet in einem Augenblick tiefster Not. An die Stelle von Gottesfurcht war Angst vor
Menschen getreten. Der Psalmvers: ,,Der Herr ist bei mir, ich fiirchte mich nicht. Was kénnen
Menschen mir antun® (Ps 118,6) hatte allen Sinn verloren. Menschen konnten mir alles antun,
alles Denkbare und Undenkbare, und sie taten es.

Nach der Befreiung schrieb ich meinem fritheren Rabbiner einen schwierigen Brief, in wel-
chem ich liber den Wandel, der sich in meinem Inneren vollzogen hatte, berichtete. Ich erin-
nere mich noch an ein gewisses Argument in seinem Antwortbrief. Ich hitte doch schon im-
mer gewusst, dass das jlidische Volk wihrend seiner ganzen Geschichte Leiden erdulden
musste. Ob es da einen Unterschied gébe zwischen Rabbi Akiva, der vor 1800 Jahren mit ei-
sernen Kdmmen zu Tode gefoltert worden war, und mir, der ich jetzt selber Zeuge von un-
menschlichen Leiden und Grausamkeiten geworden wére. Ich hitte doch von der Zerstorung
der beiden Tempel, von der Ausrottung ganzer jiidischer Gemeinden durch die Kreuzfahrer,
von den Torturen wéhrend der Inquisition, von den bestialischen Pogromen in Polen und
Russland gewusst — das alles wire mir bekannt gewesen, und ich wire doch ein gottesfiirchti-
ger, frommer Jude geblieben. Und jetzt, wo dieses grausame jiidische Schicksal meine Person
beriihrt hatte, erschiene es mir grundsétzlich anders. Warum? Sollte die personliche Einbezie-
hung liberhaupt irgendeine Rolle bei unserer Beurteilung historischer Ereignisse spielen?

Das Argument des Rabbiners war unwiderlegbar. Wenn ich sagen wiirde: ,,Im Prinzip haben
Sie Recht; aber es ist tatsdchlich etwas ganz anderes, wenn man selbst in dieses historische

Weinberg - Gott in Bergen-Belsen 3 19.07.2021



Ereignis verwickelt ist* so erschien mir das banal und unwiirdig. Aber genau das empfand ich.

Der Wechsel in meiner religidsen Einstellung war nicht auf irgendein besonderes Erlebnis o-
der eine deutliche Erkenntnis zuriickzufiihren. Der Anfang war unmerklich, der Verlauf all-
mihlich. Bei unserer steten Kreuzigung rief ich niemals aus: ,,Mein Gott, mein Gott, warum
hast du mich verlassen* (Ps 22,2; Mt 27,46)! Stattdessen gab es viele Anldsse, bei denen ich
dachte: Mein Gott, sie konnen das doch nicht tun! Du kannst doch nicht zulassen, dass sie das
tun! Du kannst das doch nicht tun! Bei solchen Gedanken fiihlte ich mich schuldig Mein Di-
lemma lag darin, dass ich den Gott des Konzentrationslagers nicht in Einklang bringen konnte
mit dem bequemen Gott der Gerechtigkeit, Liebe und Gnade, so wie ich ihn in meiner Jugend
in der Schule, in Erzdhlungen, Gebeten, im tdglichen Leben gekannt hatte. In jenen Tagen war
Gott immer ,,der liebe Gott“. Aber im Konzentrationslager schienen der ,,liebe Gott* und der
Gott des Unheils nebeneinander zu bestehen. Das beunruhigte mich unaufhérlich, und wieder
hatte ich bei diesem Gedanken ein Schuldgefiihl. Es scheint mir, dass ich ein kiimmerlicher
Rebell war. Ofter als einmal fiel mir Goethes Vers ein:

Ihr lasst den Armen schuldig werden,
Dann uberlasst ihr ihn der Pein.

Aber dies verbitterte mich mehr, als es mich trostete.

Ich erinnere mich an eine Unterhaltung in Bergen-Belsen iiber das Buch Ijob. Es ging darum,
dass im letzten Kapitel Gott dem Ijob alles wieder gut machte; nicht nur seine irdischen Giiter
wurden ihm ersetzt, er erhielt auch wieder sieben Sohne und drei Tochter als Ausgleich fiir
die gleiche Anzahl von Kindern, die ihm im ersten Kapitel genommen worden waren. Dage-
gen protestierte ich: Was fiir eine Art Wiedergutmachung war das denn? Die ersten zehn Kin-
der waren die unschuldigen Opfer einer beildufigen Wette, und sie blieben tot. Nichts weniger
als ihre Auferstehung hitte mein Gerechtigkeitsempfinden zufrieden stellen konnen.

Hier kommen wir zuriick auf den Begriff eines allméchtigen Gottes, der durch sein eigenes
Gesetz begrenzt ist; eine Idee, die mir ebenso unverstindlich wie stréflich erscheint. Mein ei-
gentliches Problem ist, dass mir offensichtlich die Fahigkeit fiir Teschuwa abgeht, ein Wort,
das meist mit ,,Bufle iibersetzt wird, aber eigentlich ,,Umkehr* bedeutet, eine Umkehr zu Gott
und dem Goéttlichen im Menschen.

Quelle Werner Weinberg, Wunden, die nicht heilen diirfen. Die Botschaft eines Uberlebenden,
Freiburg 1.Br.: Herder, 1988, S. 161ff.

Weinberg - Gott in Bergen-Belsen 4 19.07.2021



