Meditation iiber das Wort ,,Gott*

Von Karl Rahner

Es gibt dieses Wort

Es liegt nahe, mit einer kleinen Uberlegung zu dem Wort ,,Gott“ zu beginnen. Nicht bloB weil
es ja sein konnte, dafl — im Unterschied zu tausend anderen Erfahrungen, die sich auch ohne
Wort Gehor verschaffen konnen — in unserem Fall das Wort allein imstande ist, das, was es
meint, fiir uns dasein zu lassen, sondern aus einem viel einfacheren Grund kann und mufl man
vielleicht mit dem Wort ,,Gott* das Andenken an Gott selbst beginnen. Man hat nimlich von
Gott keine Erfahrung wie von einem Baum, einem anderen Menschen und anderen du3eren
Wirklichkeiten, die, wenn sie vielleicht auch nie schlechthin wortlos da sind, doch auch ihr
Wort durch sich selbst erzwingen, weil sie in unserem Erfahrungsraum an einer bestimmten
Raum-Zeit-Stelle einfach vor-kommen und so von sich aus unmittelbar ins Wort dridngen.
Deshalb kann man sagen, das Einfachste und Unausweichliche in der Gottesfrage ist fiir den
Menschen die Tatsache, dal} in seinem geistigen Dasein das Wort ,,Gott™ gegeben ist. Wir
konnen dieser einfachen, obzwar vieldeutigen Tatsache nicht dadurch entfliehen, dafl wir nach
der moglichen Zukiinftigkeit fragen, ob einmal eine Menschheit existieren kdnne, in der das
Wort ,,Gott* schlechthin nicht mehr vorkommt und so entweder die Frage, ob dieses Wort ei-
nen Sinn hat und eine Wirklichkeit aulerhalb seiner selbst meint, gar nicht mehr aufkommt
oder an einem ganz neuen Ort entsteht, an dem das, was frither diesem Wort Urspriinglichkeit
verliehen hat, sich neu mit einem neuen Wort Gegenwart verschaffen miif3te. Bei uns jeden-
falls ist dieses Wort da. Es wird immer auch vom Atheisten neu gesetzt, wenn er sagt, es gebe
keinen Gott und so etwas wie Gott habe gar keinen angebbaren Sinn, — wenn er ein Gottlosen-
museum griindet, den Atheismus zu einem Parteidogma erhebt und sich noch anderes von
dhnlicher Art ausdenkt. Auch der Atheist verhilft so dem Wort ,,Gott* zu weiterer Existenz.
Wollte er das vermeiden, diirfte er nicht nur hoffen, da3 im Dasein des Menschen und in der
Sprache der Gesellschaft dieses Wort einmal schlechterdings verschwindet, sondern er miifite
zu diesem Verschwinden dadurch beitragen, daf3 er es selber totschweigt, sich nicht einmal als
Atheist erklart. Aber wie will er das machen, wenn andere, mit denen er reden muf3, aus deren
Sprachfeld er gar nicht definitiv ausziehen kann, von Gott sprechen und sich um dieses Wort
kiimmern?

Dal} es dieses Wort gibt, das allein ist schon des Nachdenkens wert. Wenn wir auf diese
Weise von Gott sprechen, meinen wir natiirlich nicht nur das deutsche Wort. Ob man ,,Gott*
oder lateinisch ,,deus* oder semitisch ,,EI* oder altmexikanisch ,,teotl* sagt, das ist hier
gleichgiiltig, obwohl es an sich eine hochst dunkle und schwierige Frage wire, wie man denn
wissen konne, dall mit diesen verschiedenen Wortern dasselbe oder derselbe gemeint sei, da ja
in jedem dieser Félle nicht einfach auf eine gemeinsame Erfahrung des Gemeinten, unabhén-
gig vom Wort selbst, verwiesen werden kann. Aber lassen wir dieses Problem der Gleichsin-
nigkeit der vielen Worte fiir ,,Gott* zundchst einmal auf sich beruhen.

Es gibt natiirlich auch Namen von Gott oder Gottern, dort, wo man polytheistisch ein Gotter-
pantheon verehrt oder wo — wie im alten Israel — der eine allméichtige Gott einen Eigennamen
— Jahwe — trdgt, weil man iiberzeugt ist, mit ihm in der eigenen Geschichte ganz bestimmte
eigenartige Erfahrungen gemacht zu haben, die ihn unbeschadet seiner Unbegreiflichkeit und
somit seiner Namenlosigkeit doch charakterisieren und ithm so einen Eigennamen verleihen.
Aber von diesen Gottesnamen im Plural soll hier nicht gesprochen werden.

Rahner - Meditation iiber das Wort ,,Gott* (Grundkurs des
Glaubens) 1 20.07.2021



Was sagt das Wort ,,Gott “?

Es gibt das Wort ,,Gott“. Das allein ist schon bedenkens wert. Jedoch iiber Gott sagt mindes-
tens das deutsche Wort gar nichts oder nichts mehr aus. Ob das in der dltesten Geschichte des
Wortes immer so war, ist eine andere Frage. Heute wirkt das Wort ,,Gott* jedenfalls wie ein
Eigenname. Man muf} anderswoher wissen, was oder wer damit gemeint ist. Das fallt uns
meistens nicht auf; aber es ist so. Wenn wir — wie es durchaus in der Religionsgeschichte vor-
kommt — Gott z.B. den ,,Vater”, den ,,Herrn* oder den ,,Himmlischen* oder dhnlich nennen
wiirden, dann wiirde das Wort von sich aus, von seiner Herkunft aus unserer sonstigen Erfah-
rung und dem profanen Gebrauch heraus etwas iiber das Gemeinte aussagen. Hier aber sieht
es zunéchst so aus, als ob das Wort uns anblicke wie ein erblindetes Antlitz. Es sagt nichts
tiber das Gemeinte, und es kann auch nicht einfach wie ein Zeigefinger fungieren, der auf ein
unmittelbar auBBerhalb des Wortes Begegnendes hinweist und darum selber nichts dariiber sa-
gen muB, so wie wenn wir ,,Baum®, ,, Tisch* oder ,,Sonne* sagen. Dennoch ist diese schreckli-
che Konturlosigkeit dieses Wortes — bei dem die erste Frage wiare: Was soll denn dieses Wort
iiberhaupt sagen? — doch offenbar dem Gemeinten angemessen, gleichgiiltig, ob das Wort ur-
spriinglich schon so ,,antlitzlos* gewesen sein mag oder nicht. Ob seine Geschichte von einer
anderen Gestalt des Wortes ausging, das mag also dahingestellt sein,- jedenfalls spiegelt die
jetzige Gestalt des Wortes das wider, was mit dem Wort gemeint ist: der ,,Unsagbare®, der
,,Namenlose®, der nicht in die benannte Welt als ein Moment an ihr einriickt; das ,,Schwei-
gende®, das immer da ist und doch immer iibersehen, {iberhort und — weil es alles im Einen
und Ganzen sagt — als Sinnloses iibergangen werden kann, das, was eigentlich kein Wort mehr
hat, weil jedes Wort nur innerhalb eines Feldes von Wortern Grenze, Eigenklang und so ver-
standlichen Sinn bekommt. So ist das antlitzlos gewordene, d. h. das von sich selber her an
keine bestimmte Einzelerfahrungen mehr appellierende Wort ,,Gott* doch gerade in der richti-
gen Verfassung, daB3 es uns von Gott reden kann, indem es das letzte Wort vor dem Verstum-
men ist, in welchem wir es durch das Verschwinden alles benennbaren einzelnen mit dem
griindenden Ganzen als solchem zu tun haben.

Hat dieses Wort Zukunft?

Es gibt das Wort Gott. Wir kehren zum Ausgangspunkt der Uberlegung zuriick, eben zur
schlichten Tatsache, daf} in der Welt der Worter, durch die wir unsere Welt bauen und ohne
die auch die sogenannten Tatsachen fiir uns nicht sind, auch das Wort ,,Gott* vorkommt.
Selbst fiir den Atheisten, selbst fiir den, der erklirt, Gott ist tot, selbst fiir diesen gibt es, wie
wir sahen, Gott wenigstens als den, den er fiir tot erkldren und dessen Gespenst er verscheu-
chen muB, als den, dessen Wiederkehr er fiirchtet. Erst wenn das Wort selbst nicht mehr wiére,
d. h., wenn auch die Frage nach ihm gar nicht mehr gestellt werden miiite, dann hétte man vor
ihm Ruhe. Aber es ist immer noch da, dieses Wort, es hat Gegenwart. Hat es auch Zukunft?
Schon Marx hat gemeint, dall auch noch der Atheismus verschwinden werde, also das Wort
,,Gott“ selbst — bejahend wie verneinend gebraucht — nicht mehr auftreten werde. Ist diese Zu-
kunft des Wortes ,,Gott* denkbar? Vielleicht ist diese Frage sinnlos, weil echte Zukunft das
radikal Neue ist, das nicht vorauskalkuliert werden kann, — oder diese Frage ist blof3 theore-
tisch und verwandelt sich in Wirklichkeit sofort in eine Anfrage an unsere Freiheit, ob wir
auch weiterhin als Gldubige oder als Unglidubige in gegenseitiger Herausforderung bejahend,
verneinend oder zweifelnd morgen ,,Gott* sagen werden. Wie es auch mit der Frage nach der
Zukunft des Wortes ,,Gott* bestellt sein mag, der Glaubige sieht einfach nur zwei Mdoglichkei-
ten und keine dritte: entweder wird das Wort spurlos und ohne Riickstand verschwinden, oder
es wird bleiben, so oder so allen eine Frage.

Rahner - Meditation iiber das Wort ,,Gott* (Grundkurs des
Glaubens) 2 20.07.2021



Die Wirklichkeit ohne dieses Wort

Bedenken wir einmal diese zwei Moglichkeiten. Das Wort ,,Gott* soll verschwunden sein,
spurlos und ohne Rest, ohne dal noch eine iibriggelassene Liicke sichtbar ist, ohne dal3 es
durch ein anderes Wort, das uns in derselben Weise anruft, ersetzt wird, ohne dafl durch die-
ses Wort auch nur wenigstens eine oder besser die Frage schlechthin gestellt wiirde, wenn
man schon nicht dieses Wort als Antwort geben oder horen will. Was ist dann, wenn man
diese Zukunftshypothese ernst nimmt? Dann ist der Mensch nicht mehr vor das eine Ganze
der Wirklichkeit als solcher und nicht mehr vor das eine Ganze seines Daseins als solchen ge-
bracht. Denn ebendies tut das Wort ,,Gott* und nur es — wie immer es phonetisch oder in sei-
ner Herkunft bestimmt sein mag. Gébe es das Wort ,,Gott* wirklich nicht, dann wére auch die-
ses doppelt eine Ganze der Wirklichkeit {iberhaupt und des Daseins in der Verschranktheit
dieser beiden Aspekte nicht mehr fiir den Menschen da. Er wiirde sich restlos iiber dem je ein-
zelnen an seiner Welt und in seinem Dasein vergessen. Er wiirde ex supposito nicht einmal
ratlos, schweigend und bekiimmert vor das Ganze der Welt und seiner selbst geraten. Er
wiirde nicht mehr merken, dal3 er nur ein einzelnes Seiendes, aber nicht das Sein iiberhaupt
ist. Er wiirde nicht merken, daf er nur noch Fragen, aber nicht die Frage nach dem Fragen
iiberhaupt bedenkt; er wiirde nicht mehr merken, da3 er immer nur einzelne Momente seines
Daseins neu manipuliert, sich aber nicht mehr seinem Dasein als Einem und Ganzen stellt. Er
wiirde in der Welt und in sich steckenbleiben, aber nicht mehr jenen geheimnisvollen Vor-
gang vollziehen, der er isf und in dem gleichsam das Ganze des ,,Systems®, das er mit seiner
Welt ist, streng sich selbst als Eines und Ganzes denkt, frei libernimmt, so sich selbst {iberbie-
tet und iibergreift in jene schweigende, wie ein Nichts erscheinende Unheimlichkeit hinein,
von der her er jetzt zu sich und seiner Welt kommt, beides absetzend und {ibernehmend.

Der Mensch hitte das Ganze und seinen Grund vergessen, und zugleich vergessen — wenn
man das noch so sagen konnte —, da3 er vergessen hat. Was wire dann? Wir konnen nur sa-
gen: Er wiirde authoren, ein Mensch zu sein. Er hétte sich zuriickgekreuzt zum findigen Tier.
Wir konnen heute nicht mehr so leicht sagen, da3 dort schon Mensch ist, wo ein Lebewesen
dieser Erde aufrecht geht, Feuer macht und einen Stein zum Faustkeil bearbeitet. Wir kénnen
nur sagen, dafl dann ein Mensch ist, wenn dieses Lebewesen denkend, worthaft und in Frei-
heit das Ganze von Welt und Dasein vor sich und in die Frage bringt, mag er auch dabei vor
dieser einen und totalen Frage ratlos verstummen. So wire es ja vielleicht — wer vermag das
genau zu wissen — auch denkbar, dafl die Menschheit in einem kollektiven Tod bei biologi-
schem und technisch-rationalem Fortbestand stirbt und sich zuriickverwandelt in einen Termi-
tenstaat unerhort findiger Tiere. Mag dies eine echte Moglichkeit sein oder nicht, den Glau-
benden, den das Wort ,,Gott* Sprechenden brauchte diese Utopie nicht als eine Desavouierung
seines Glaubens zu erschrecken. Denn er kennt ja ein blof3 biologisches Bewuftsein und —
wenn man es so nennen will — eine tierische Intelligenz, in die die Frage nach dem Ganzen als
solchem nicht eingebrochen, der das Wort ,,Gott* nicht Schicksal geworden ist; und er wird
sich nicht so leicht getrauen, zu sagen, was solche biologische Intelligenz zu leisten vermag,
ohne in das Schicksal zu geraten, das mit dem Wort ,,Gott* signalisiert ist. Aber eigentlich
existiert der Mensch nur als Mensch, wo er wenigstens als Frage, wenigstens als verneinende
und verneinte Frage ,,Gott* sagt. Der absolute, selbst seine Vergangenheit tilgende Tod des
Wortes ,,Gott* wére das von niemandem mehr gehorte Signal, dall der Mensch selbst gestor-
ben ist. Es wére ja vielleicht — wie schon gesagt — ein solcher kollektiver Tod denkbar. Das
brauchte nicht aulergewdhnlicher zu sein als der individuelle Tod des Menschen und des
Stiinders. Wo keine Frage mehr wére, wo die Frage schlechthin gestorben und verschwunden
wire, brauchte man natiirlich auch keine Antwort mehr zu geben, diirfte aber auch keine ver-
neinende geben; und man konnte diese Leerstelle, die man als Mdglichkeit denkt, auch nicht
zum Argument dafiir machen, da3 das, was mit ,,Gott* gemeint ist, nicht gegeben sei, weil

Rahner - Meditation iiber das Wort ,,Gott* (Grundkurs des
Glaubens) 3 20.07.2021



man sonst ja wieder eine Antwort — wenn auch eben eine verneinende — auf diese Frage gege-
ben hétte. Dall man also die Frage nach dem Tod des Wortes ,,Gott* stellen kann, zeigt noch-
mals, dal} das Wort ,,Gott™ — auch durch den Protest gegen es — sich noch behauptet.

Das Wort ,, Gott“ bleibt

Die zweite Mdoglichkeit, die zu bedenken ist: Das Wort ,,Gott“ bleibt. Jeder lebt in seinem
geistigen Dasein von der Sprache aller. Er macht seine noch so individuelle einmalige Da-
seinserfahrung nur in und mit der Sprache, in der er lebt, der er nicht entrinnt, deren Wortzu-
sammenhdnge, Perspektiven, selektive Aprioris er iibernimmt, selbst dort noch, wo er protes-
tiert, wo er selbst an der immer offenen Geschichte der Sprache mitwirkt. Man muf3 sich von
der Sprache etwas sagen lassen, da man mit ihr noch spricht und nur mit ihr gegen sie protes-
tiert. Ein letztes Urvertrauen kann ihr daher sinnvollerweise gar nicht versagt werden, will
man nicht absolut verstummen oder sich selbst widersprechen. In dieser Sprache, in der und
von der her wir leben und unser Dasein verantwortlich iibernehmen, gibt es nun das Wort
,»Gott“. Es ist aber nicht irgendein zufilliges Wort, das an irgendeinem beliebigen Zeitpunkt
der Sprache einmal auftaucht und an einem anderen wieder spurlos verschwindet, wie ,,Phlo-
giston* und andere Worte. Denn das Wort ,,Gott“ stellt das Ganze der Sprachwelt, in der die
Wirklichkeit fiir uns anwest, in Frage, da es zunichst einmal nach der Wirklichkeit als ganzer
in threm urspriinglichen Grund fragt und die Frage nach dem Ganzen der Sprachwelt in jener
eigentiimlichen Paradoxie gegeben ist, die gerade der Sprache eigen ist, weil sie selbst ein
Stiick der Welt und zugleich deren Ganzes als BewuBtes ist. Redend von etwas, redet die
Sprache auch sich selbst, sich selbst als ganze und auf ihren entzogenen und gerade so gege-
benen Grund hin. Und ebendies ist signalisiert, wenn wir ,,Gott* sagen, auch wenn wir damit
nicht einfach dasselbe wie mit Sprache selbst als ganzer, sondern deren ermachtigenden
Grund meinen. Aber ebendarum ist das Wort ,,Gott* nicht irgendein Wort, sondern das Wort,
in dem die Sprache — d. h. das sich aussagende Bei-sich-Sein von Welt und Dasein in einem —
sich selber in ithrem Grund ergreift. Dieses Wort ist, es gehort in besonderer, einmaliger Weise
zu unserer Sprachwelt und somit zu unserer Welt, ist selbst eine Wirklichkeit, und zwar fiir
uns eine unausweichliche. Diese Wirklichkeit mag deutlicher oder undeutlicher, leiser oder
lauter redend gegeben sein, sie ist da. Mindestens als Frage.

Das uns aufgegebene urspriingliche Wort

Es kommt in diesem Augenblick, in diesem Zusammenhang noch nicht darauf an, wie wir auf
dieses Wortereignis reagieren, ob annehmend als Verweis auf Gott selbst, ob in verzweifeltem
Ingrimm ablehnend, uns durch dieses Wort {iberanstrengen zu lassen, da es als Teil der
Sprachwelt uns, ein Moment der Welt, zwingen will, vor das Ganze der Welt und unser selbst
zu kommen, ohne daf} wir das Ganze sein oder beherrschen konnten. Und es sei hier und jetzt
auch noch ganz offengelassen, wie dieses urspriingliche Ganze sich zur vielfaltigen Welt und
zur Vielfalt der Worter der Sprachwelt genauer bestimmt und verhilt.

Nur auf eines kann schon hier noch etwas deutlicher als bisher aufmerksam gemacht werden,
weil es das Thema iiber das Wort ,,Gott* unmittelbar beriihrt: Wenn wir recht verstehen, was
iiber das Wort ,,Gott* bisher gesagt wurde, dann ist es nicht so, dal wir zunichst einmal je als
einzelne aktiv handelnd ,,Gott* denken und das Wort ,,Gott” so zum erstenmal in den Raum
unseres Daseins einriicken. Sondern wir hdren erleidend das Wort ,, Gott“, es kommt auf uns
in der Sprachgeschichte, in die wir, ob wir wollen oder nicht, eingefangen sind, die uns, den
einzelnen, stellt und fragt, ohne selbst in unserer Verfiigung zu sein. Diese uns zugeschickte
Sprachgeschichte, in der das uns fragende Wort ,,Gott*“ sich ereignet, ist so nochmals ein Bild
und Gleichnis dessen, was sie vermeldet. Wir diirfen nicht meinen, weil der phonetische

Klang des Wortes ,,Gott™ je von uns einzelnen abhingt, darum sei das Wort ,,Gott* auch

Rahner - Meditation iiber das Wort ,,Gott* (Grundkurs des
Glaubens) 4 20.07.2021



schon unsere Schopfung. Es schafft eher uns, weil es uns zu Menschen macht. Das eigentliche
Wort ,,Gott“ ist ja nicht einfach identisch mit dem Wort ,,Gott*, das unter tausend und aber
tausend anderen Wortern wie verloren in einem Worterbuch steht. Denn dieses Worterbuch-
wort ,,Gott* steht nur stellvertretend fiir das eigentliche Wort, das aus dem wortlosen Gefiige
aller Worter durch ihren Zusammenhang, ihre Einheit und Ganzheit, die selber da ist, fiir uns
anwest und das uns und die Wirklichkeit als ganze vor uns bringt, zumindest fragend. Dieses
Wort ist; es ist in unserer Geschichte und macht unsere Geschichte. Es ist ein Wort. Darum
kann man es iiberhoren, mit Ohren, die — wie die Schrift sagt — horen und nicht verstehen.
Aber dadurch hort es nicht auf dazusein. Schon die Einsicht des alten Tertullian von der
,,anima naturaliter christiana®, d.h. von der aus Herkunft christlichen Seele, leitete sich von
dieser Unausweichlichkeit des Wortes ,,Gott* her. Es ist da. Es kommt aus jenen Urspriingen,
aus denen der Mensch selbst herkommt; man kann sein Ende nur mit dem Tod des Menschen
als solchen zusammen denken,- es kann noch eine Geschichte haben, deren Gestaltwandel wir
uns nicht im voraus denken konnen, gerade weil es selbst die unverfiigbare ungeplante Zu-
kunft offenhilt. Es ist die Offnung in das unbegreifliche Geheimnis. Es {iberanstrengt uns, es
mag uns gereizt machen ob der Ruhestérung in einem Dasein, das den Frieden des Ubersicht-
lichen, Klaren, Geplanten haben will. Es ist immer dem Protest Wittgensteins ausgesetzt, der
befiehlt, man solle iiber das schweigen, woriiber man nicht klar reden konne, der aber diese
Maxime verletzt, indem er sie ausspricht. Das Wort selbst stimmt — richtig verstanden — dieser
Maxime zu; denn es ist ja selbst das letzte Wort vor dem anbetend verstummenden Schweigen
gegeniiber dem unsagbaren Geheimnis, freilich das Wort, das gesprochen werden muf3 am
Ende allen Redens, soll nicht statt Schweigen in Anbetung jener Tod folgen, in dem der
Mensch zum findigen Tier oder zum ewig verlorenen Siinder wiirde. Es ist das fast bis zum
Lécherlichen iiberanstrengte und iiberanstrengende Wort. Wiirde es nicht so gehdrt, dann
wiirde man es als Wort von einer Selbstverstindlichkeit und Uberschaubarkeit des Alltags ho-
ren, als Wort neben anderen Wortern, und dann hétte man schon etwas gehort, was mit dem
wahren Wort ,,Gott“ nur noch den phonetischen Klang gemeinsam hat. Wir kennen das latei-
nische Wort vom amor fati, der Liebe zum Schicksal. Diese Entschlossenheit auf das Ge-
schick hin heif}t eigentlich ,,Liebe zum zugesagten Wort*, d.h. zu jenem fatum, das unser
Schicksal ist. Nur diese Liebe zum Notwendigen befreit unsere Freiheit. Dieses fatum ist im
letzten das Wort ,,Gott".

Urspriinglich als Rundfunkbeitrag in einer Sendereihe des Siiddeutschen Rundfunk veroffent-
licht und abgedruckt in: Hans-Jiirgen Schulz (Hrsg.), Wer ist das eigentlich — Gott? Miin-
chen: Kosel, 1969, S. 16-21.

Quelle: Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums,
Freiburg 1.Br.: Herder, 1976, S. 54-61.

Rahner - Meditation iiber das Wort ,,Gott* (Grundkurs des
Glaubens) 5 20.07.2021



