Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi. Vermichtnis aus der
Todeszelle (1943/44)

Von Max Josef Metzger
,,Christum oportet regnare! (1 Kor 15,25)

1 Kor 15,25, das Leitmotiv seiner Christkonigsgesellschaft, ist das Schluffwort der ,, Theologi-
schen Abhandlung iiber das Konigtum Christl”, die Dr. Max Josef Metzger mit gefesselten
Hdinden in der Todeszelle schrieb. Er beendete diese Abhandlung am 27. 3. 1944, drei Wo-
chen vor seiner Hinrichtung und iibergab sie dem Gefdngnisseelsorger Peter Buchholz bei
seinem letzten Besuch. Diese Arbeit war Dr. Metzger besonders kostbar. Er gab auf einem
Stenogrammzettel ausdriickliche Anweisung, sie der Leitung seiner Christkonigsgesellschaft
auf dem schnellsten und sichersten Wege zukommen zu lassen. Die Mitglieder des Christko-
nigs-Instituts betrachten dieses Dokument als das geistliche Vermdchtnis ihres Griinders und
erkennen darin die Grundlage fiir ihre Spiritualitdt.

INHALT
zur ,,Theologischen Abhandlung iiber das Konigtum Christi*

. Teil: Uber die Kirche

1 Uber das Konigtum Christi

2. Kirche und Reich Gottes

3. Der Begriff Kirche

a. Die in die Kirche Gerufenen

b. Die in die Kirche Aufgenommenen

c. Die in der Kirche Lebenden

d. Kirche als Gemeinde und Volk

4. Der Wesenscharakter der Kirche auf Grund ihres Selbstverstindnisses
a. Una

b. Sancta

c. Catholica

d. Apostolica

5. Die Identitit der Una Sancta Catholica Apostolica mit der ,,romisch-katholischen® Kir-
che

. Teil: Uber den ,,Orden* der Zukunft

1. Die Erneuerung der Kirche durch Orden
2. Die Verwirklichung der Grundeigenschaften der Kirche im ,,Orden* der Zukunft

a. Einig
b. Heilig

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi 08.07.2021



c. Apostolisch
d. KatholiSCh ..evvvviiiiiiiiiiece e

3. Uber Berechtigung und Berufung der Societas Christi Regis

Anmerkungen zur ,,Theologischen Abhandlung

L. Teil: Uber die Kirche

1. Uber das Konigtum Christi

In einer Zeit, da es zum Modewort geworden ist, bedarf das Wort ,, Kénigtum Christi “I einer
Definition, d. h. Abgrenzung. Es hat dieser Ausdruck in unserm Mund? nicht das mindeste zu
tun mit ,,politischem Katholizismus‘ — nichts liegt uns ferner als Streben nach kirchlicher
Macht-Erweiterung! Wenn wir vom ,,Konigtum Christi* sprechen, so ganz im Sinn der Heili-
gen Schrif’. Und hier steht das Wort — im Neuen wie im Alten Testament — gleichsinnig mit
einem andern, das fast noch eindeutiger und gewaltiger ist: ,, KYRIOS ‘“*. Kyrios, das ist der
Name fiir den Pantokrator, den Allherrscher, vor dem alle anderen ,,Gotter” und ,,Herren*
,Nichtse* sind: GOTT in seiner ewigen Majestit und ,,Herr“-lichkeit, dessen Ruhm das Welt-
all kiindet, das sein Schopferwort ins Dasein gerufen, die Sonne in ihrem unbeschreiblichen
Glanz und all ihre Trabanten am Himmelszelt, die ,,Himmel* oben, in denen Cherubim und
Seraphim mit all den Himmelsheeren ihr Dreimalheilig dem Herrn singen von einer Ewigkeit
zur andern, und die Erde, wohin der Mensch gestellt ist, als ,,Herr* der ihm unterworfenen
Schépfung ,,wenig unter Engel gestellt*>, um durch sie und mit ihr den ewigen HERRN in
Wort und Tat dankend zu preisen.

Diesen Kyrios-Namen teilte von Ewigkeit her mit dem VATERgott der ,, LOGOS“, der vom
Vater, im Vater und ,, zum Vater hin*® war und ist und sein wird’, der ,,Gott von Gott, Licht
vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott* ... (Credo). Wenn der ,,Mensch Jesus“® in der
apostolischen Verkiindigung den ,,Kyrios“~-Namen trug, ja, wenn der ,,Menschensohn* selbst
ihn fiir sich in Anspruch nimmt’, so ist es dieser sinngefiillte Name, den im Sinn der Offenba-
rung nur der tragen konnte, der von sich selbst aussagte ,,Ich und der Vater sind eins Lo,
Das Kyriosrecht des menschgewordenen Logos fiir diese Weltzeit griindet in der ,,Sendung*
durch den Vater, einem Geheimnis, kraft dessen es von Ewigkeit her der Wille des Vaters
war, daB3 die ganze Schopfung unter ihm, dem 2. Adam, als dem Haupt gesammelt und in ihm
allein Bestand haben soll'!, daB sie durch ihn aus der Siindenverhaftung erldst und wieder
zum allheiligen Vater zuriickgefiihrt werden soll, verwandelt in das ,,Reich Gottes®, bis nach
Vollendung Seiner Mission der Sohn dem Vater das ,,Reich* und die Herrschaft wieder zu-
riickgeben kann, da wieder ,,Gott alles in allem* geworden ist'?.

Christi ,,Kénigtum*®, zwar nicht ,, von dieser Welt“!?, aber in dieser Welt, auf dieser Erde, was
will es? Was ist die Mission des groBen ,,Gesandten*“!* des Vaters an die Menschheit? Er
selbst sagt es uns: ,,Ich bin (ein) Konig. Dazu bin ich geboren und in die Welt gekommen, daf3
Ich der Wahrheit Zeugnis gebe“!. Dazu empfing der ,,Sohn* vom Vater ,,Macht iiber alle
Menschen®, daf er allem, was ihm der Vater gab, ,.ewiges Leben* gebe!®. Dazu ist er in die
Welt gesandt, daB die ,, Welt durch ihn selig “ werde!’, selig durch die ,,Erlosung*!®, die ,,Ver-
gebung der Siinden“', die ,,Friedensstiftung*?°, die durch sein ,,Blut?! uns zuteil wird. Dazu
kam er, ,,alles im Himmel und auf Erden wieder unter ein Haupt zu bringen“??, alles auf Er-
den und im Himmel mit Gott zu versdhnen?, ,,die zerstreuten Kinder Gottes zu sammeln und

zu vereinigen “**, die ,,Scheidewand* zwischen ihnen niederzureiBen? und sie ,, alle eins “*® zu

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi2 08.07.2021



bcc27 «28

machen, ein ,,Lei und ein ,,Geist™“"°. Dazu kam er, daB3 die Jiinger, die seinen Namen tra-
gen, sich lieben lernen mit der unerhorten Liebe, die er in Wort und Opfertat der Welt vor Au-
gen stellte, der sich selbst verschenkenden, sich bis aufs Blut opfernden Liebe?’, und daB sie
in dieser heiligen Bruderliebe ,,eins* werden, gleichwie der Sohn eins ist mit dem Vater, ja
,,vollkommen eins**?, eine ,,Gemeinschaft der Heiligen* auf Erden, die Vorbildung der seli-
gen Liebesgemeinschaft ist, die das eigentliche Ziel und die ideale Erfiillung der Herrenge-
meinde auf Erden (,,Kyriake*) darstellt.

Das also heift ,,Konigtum Christi*: ,, Reich Gottes “, wie es in diese Weltzeit gekommen ist
durch die Inkarnation des ewigen Logos, durch die vom Gottes- und Menschensohn verkiin-
dete beseligende Frohbotschaft, durch den Opfertod des Erlosers am Kreuz, durch die ge-
heimnisvolle Eintauchung aller Erlosten in das gottmenschliche Leben Christi (Taufe, Glaube,
Eucharistie, Kirche), schlieflich durch die hinieden begonnene und driiben zu vollendende

., Gemeinschaft der Heiligen “, die Kirche Christi, in der das heilige Pneuma durch die Zeiten
hindurch gnadenhaft fortsetzt, was Christus im Fleische begonnen.

2. Kirche und Reich Gottes
Damit rithren wir an das ,,Geheimnis*3! ,, Kirche*.

Es gehort zum ewigen ,,Geheimnis® des fleischgewordenen Kyrios, da3 dieser seinen, die
ganze Welt durchwaltenden Auftrag—sein ,,Konigtum® — erfiillt in einer tiglich neuen Ver-
wirklichung seiner einmaligen ,,Fleischwerdung* durch den geisthaften ,,Leib®, in dem der
verklarte Herr durch die Zeiten hindurch sichtbar und wirksam wird, den ,,Leib*, der ,,die
letzte Vollendung dessen ist, der selbst alles in allem vollendet*?, die ekkiésia toii kyriou, die
,,Gemeinde* des Herrn, die ,,Kirche®.

Wie der Kyrios vom Vater seine ,,Sendung* empfing, so gab und gibt er diese — durch den in
ihr waltenden ,,Geist“, den er ,,vom Vater* ihr bis ans Ende der Zeiten ,,sendet***> — weiter in
seine Kirche, die seine ,,Gesandte®, Vollmachtstragerin und Willensvollstreckerin in dieser
Weltzeit ist, da er selbst verklart zur Rechten des Vaters thront. Diese seine Kirche ist nicht
das ,,Reich Gottes®, aber in ihr und durch sie soll in dieser Weltzeit Reich Gottes, d. 1. Ko-
nigsherrschaft Christi, Wirklichkeit werden, soweit dies eben moglich ist in einer Welt, in der
alles noch ,,Stiickwerk* ist und bleibt** — eigentliche, volle Wirklichkeit wird das Reich Got-
tes erst, wenn der Kyrios als Richter seiner Kirche und der Welt wiederkommt, um den ,,neu-
en Himmel und die neue Erde**® zu begriinden. Dann hat die sehnsuchtsvolle Adveniat-Bitte
der pilgernden Kirche ihre eigentliche Erfiillung gefunden, indem nun der Wille des Vaters
,wie im Himmel, also auch auf Erden* vollzogen sein wird, das heifit eben, indem das
,»Reich® oder die ,,Herrschaft* Gottes volle Wirklichkeit geworden ist.

3. Der Begriff Kirche

Wenn von ,, Kirche “ die Rede ist, bedarf es einer genaueren Herausarbeitung dessen, was da-
mit gesagt sein will, und zwar grundlegend auf Grund der — nicht ,, definierenden “ (abgren-
zenden), sondern bildhaft beschreibenden — Ausdrucksweise der Heiligen Schrift; diese Schau
der Kirche haben die ,,Viter* iibernommen und entfaltet und die Theologen begrifflich weiter-
entwickelt, ohne bisher zu einer abschlieBenden ,,Ekklesiologie**® gelangt zu sein. Es erweist

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi3 08.07.2021



sich, daf3 dabei von ,,Kirche® in sehr verschiedenem Sinn, d. h. unter verschiedenem Gesichts-
punkt, gesprochen werden kann und wird. Ein Rattenschwanz von Miflverstindnissen kommt,
insbesondere auch in der Auseinandersetzung mit den ,,Sondergldubigen*’ (,,Hiretikern®) da-
her, daB3 nicht nur im Sprachgebrauch der einfachen Glaubigen, sondern vielfach auch der
Theologen, oft in einem Satz das Wort ,,Kirche* in verschiedener Bedeutung gebraucht wird.

Wir entfalten den Begriff ,,Kirche* im Anschlufl an eine zusammenfassende Aussage:

,,Die Kirche ist die Gemeinde (4a) oder das Volk (4b) der von Christus dem Herrn zum Heil
(,, Reich Gottes ) Gerufenen (1), in die Reichsgemeinschaft Auf genommenen (2) und in ihr
lebenden (3) Menschen*.

a. Die in die Kirche Gerufenen

Ausgangspunkt der ,,Kirche* ist der Ruf Gottes an die Menschheit, und zwar durch Christus
den Erloser. Um einen ,,Ruf* handelt es sich; das sagt schon das Wort ekklesia (von ekkalein
= herausrufen, zusammenrufen). Das ist bedeutungsvoll: ,,Kirche* entsteht nicht von ,,unten®,
sondern von ,,oben®, nicht durch einen ,,contract social“ (Rousseau), sondern durch die gna-
denhafte Berufung von Seiten Gottes: ,,Nicht ihr habt mich erwihlt, sondern ich habe euch er-
wihlt ...«8

Wie und an wen ist der Heilsruf Gottes an die Menschheit ergangen? Wer also ist als ,, Glied **
der Heilsgemeinschaft Gottes, der Kirche, von Gott gemeint?

,, Vielfach und auf mannigfache Weise* hat Gott zu den Vitern durch die Propheten gespro-
chen — so beginnt der Hebrderbrief. Der Verfasser denkt wohl bei den ,,Vétern* und den ,,Pro-
pheten® entsprechend seinen Adressaten zunichst an die besondere Heilsgeschichte des gna-
denhaft ,,auserwiéhlten Volkes* Israel. Aber das Wort gilt in viel umfassenderem Sinn. Die
ganze Menschheitsgeschichte ist im Grund Heilsgeschichte, eine einzige ,,Heils6konomie*,
eine von Gottes Weisheit und Liebe bestimmte, wenn auch von uns Menschen in den Einzel-
heiten nicht durchschaubare Heilsfiihrung, in der alle Weisen und Seher, Philosophen und
Dichter, Propheten und ,,Heilige* aller Vélker, von Gott her gesehen, ihre Funktion hatten,
wenn auch vielleicht zunéchst nur als Wecker einer Sehnsucht, die tiber den Alltag und die
flieBende Zeit hinauswies und hinausdringte, als Kiinder einzelner Wahrheiten, die wie ver-
streute Lichtstrahlen auf die Sonne als ihre Quelle hinwiesen, in der einmal ,,das Licht* der
Menschheit erscheinen sollte. Das ist geschichtliches Ereignis geworden ,,am Ende der Tage®,
da Gott ,,zu uns durch seinen Sohn geredet hat; ihn hat er zum Erben iiber alles gesetzt, wie er
auch durch ihn die Welten geschaffen hat“*°. Die ganze Menschheit ist gemeint von Gott mit
seinem Heilsplan. ,,Gott will, dal} alle Menschen selig werden* (1 Tim 2,4). Und so hat Chris-
tus als Erloser in der Tat fiir alle opfernd sein Blut vergossen®’. Die ,,Welt*“*!, die im zweiten
Adam verkdrperte Menschheit*, ist erlost. ,,Es gefiel Gott, ... durch ihn alles mit sich zu ver-
séhnen ..., alles auf Erden und im Himmel*“*’. Die ganze Menschheit ist daher auch von Gott
gemeint mit dem Plan der ,,Kirche®, denn ,,in Christus wollte er alles im Himmel und auf Er-
den wieder unter einem Haupt zusammenfassen“**. Hier haben wir den universalsten Begriff
von ,,Kirche®, der ,, Kirche von Anbeginn“, zu der als ,,Auserwiahlte* nicht nur je 12 Tausend
aus allen 12 Stimmen Israels, sondern eine unzihlbare Schar aus allen Volkern, Stimmen,
Rassen und Sprachen gehoren. Sind damit von dem Seher* nur in einem prophetischen Blick
in die Zukunft diejenigen gemeint, die durch die christliche Verkiindigung im Lauf der Jahr-
hunderte oder Jahrtausende erfaft werden und zum Reich Gottes finden? Oder meint Johannes
auch Unzdhlbare aus der vor- und aufierchristlichen Welt und Zeit? Mit O. Karrer (Das Reli-
gidse in der Menschheit) und vielen namhaften Theologen meine ich, daB3 Gottes universaler
Heilswille sich nicht vom ,,Zufall* der Heilsverkiindigung beschrinken lieB und 148t, sich

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi4 08.07.2021



vielmehr auch in diesen ,,Aullenseitern‘ wirksam erwiesen hat und erweist, wenn wir auch die
Wege und Mittel seiner heimholenden Gnade nicht kennen. Sie alle gehdren irgendwie zur
,Kirche Christi, auch wenn sie vielleicht nie den Namen ihres Erlosers gehort, wenn sie nur
nach dem Map ihrer geistigen Aufnahmefihigkeit gewissensmdf3ig nach der ,, Wahrheit“ ge-
strebt und sich ihr gedffnet und nach ihrer Gewissenserkenntnis gelebt haben. Wenn sie erldst
wurden, dann nur durch Christi Gnade, durch die Verbindung mit isim, der ,,das Licht“*, , der
Weg Y, | die Tiir®, | der Mittler*** zum Heil ist, ohne den niemand zum Vater kommen
kann®. Sind sie aber durch ihn in der seligen Gemeinschaft der Heiligen um den Thron des
Lammes versammelt, um in der ewigen Liturgie das Dreimalheilig mitzujubeln, so waren sie
auf Erden schon, wenn auch unsichtbar, Glieder seiner Gemeinde, der Kirche Christi®'.

Hier haben wir den allgemeinsten, freilich irgendwie doch mehr uneigentlichen Begriff von
,Kirche®. Denn wenn diese unsere miterlosten Briider auch die Berufung zum Heil mit uns
teilen, wenn sie auch irgendwie in die heilige Reichsgemeinschaft Christi aufgenommen wur-
den — wenigstens die (entscheidende!) des ewigen Heils! — und dies doch auch irgendwie auf
Grund eines ,, Lebens ““ in dieser Heilsgemeinschaft, so war doch dieses Leben in der Wahrheit
und Gnade Christi ein liberaus unvollkommenes, eigentlich nur im geheimen Willensansatz
gegebenes. Von ,,Volk* und ,,Gemeinde* — was doch die eigentliche Grundbestimmung der
(ecclesia) ist — kann man bei ihnen kaum oder doch nur im uneigentlichen Sinn sprechen.

b. Die in die Kirche Aufgenommenen

Zum Glied der Kirche macht sich der einzelne nicht selbst. Er wird aufgenommen in die
Reichsgemeinschaft durch den Herrn, gemall den Aufnahmebestimmungen, die der Kyrios aus
seiner Voll-Macht festgesetzt hat. Im Neuen Testament ist es klar und unzweifelhaft ausge-
driickt, wodurch diese Aufnahme in die Reichsgemeinschaft oder die Eingliederung in den
,Leib* vollzogen werden soll: durch eine Verbindung zweier Elemente, eines in die sinnliche
Erscheinung tretenden dufleren, und eines in der Tiefe der Seele griindenden, im ersteren aber
auch zutagetretenden inneren: Taufe und Glaube. Wenn man die Offenbarungsurkunden der
Schrift®? auf sich wirken l:ABt, kommt man zur Feststellung, daB die beiden Elemente so we-
sentlich miteinander verbunden sind, daf sie geradezu fiireinander stehen konnen als Syno-
nyma; man konnte geradezu sagen: die Taufe ist der grundlegende Glaubensakt, der Glaube
ist das Wesen der Taufe. Im Zeitalter der Sduglingstaufe ist uns das Gefiihl dafiir etwas verlo-
rengegangen, daB die Taufe nicht nur ein Eintauchen® in Wasser ist, sondern fast mehr noch
als Eintauchen in den Heiligen Geist durch den seligmachenden Glauben an den dreieinigen
Gott gedacht ist. Was in der heutigen Taufpraxis meist mehr formelhafte>*, wenn auch in sich
tiefbedeutsame Zeremonie geworden ist, das bedeutete einmal eine Lebensentscheidung ohne-
gleichen — in den Hochzeiten der Kirche z. Zt. der Christenverfolgungen sehr oft ein Lebens-
wagnis! —, das laute Abschwdren gegeniiber dem Fiirsten der Finsternis und seinem ,,Pomp*
und Anhang, und das feierliche dreimalige Bekenntnis des Glaubens auf die Fragen: ,,Glaubst
du an Gott Vater ...? Glaubst du an den Sohn und Erloser ...? Glaubst du an den Heiligen
Geist und seine Kirche ...7* Auf dieses Bekenntnis jeder der drei gottlichen Personen hin er-
folgte ja das Untertauchen ins Wasser, das das vollkommene Untergehen und das Eingehen in
das geheimnisvolle Leben des Bekannten zum Ausdruck brachte, das ,,Sterben‘ des alten
Adam und das Aus-dem-Grab-Auftauchen zu ,,neuem Leben>®; das war die Taufe in ihrer ur-
spriinglichen Form>®, es war Abschluf3 des Lebens in der ,, Finsternis “ des ,,Fleisches* und

. Erleuchtung“, ,, Versetztwerden in das Reich* des ,, Lichtes ', das in diese Welt gekommen
ist, um ,,jeden Menschen zu erleuchten*®. Und dieses ,,Licht* — Christus — ist das ,,Leben*’,
in das der ,,Sterbende** und nun ,,Wiedergeborene“®° eintaucht, das ,,ewige Leben®, das vom
Vater durch den Sohn im Heiligen Geist gegeben wird jedem, der als ,,Glied*¢! in den ge-
heimnisvollen ,,Leib“®? aufgenommen wird, dessen ,,Haupt*®> der Herr ist: eben seine ,,Kit-
che®.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi 5 08.07.2021



,Glaube® ist die andere Seite dieser Aufnahme in die Reichsgemeinschaft, die Antwort des
Heilsuchenden auf das Heilsangebot, urspriinglich irgendwie Voraussetzung® der Taufe, zu-
gleich aber, in der heutigen Sduglingstaufe regelméBig, die aus der Taufe sprieende Frucht.
Kein Zweifel, da3 die Wasser der Taufe ,,umsonst® {iber den geflossen sind, der seine Seele
nicht dem Glauben erschlief3t, sobald bzw. soweit er dazu (in der natiirlichen organischen Ent-
wicklung) die Mdéglichkeit erhalten hat. Und dies in einem ,,Glauben®, der nicht blof3 ein Me-
morieren von Antworten auf Katechismusfragen ist, vielmehr ein Sich-erleuchten-Lassen vom
,Licht®, das in der Taufe in der bislang heidnischen, d. i. gottfernen Seele, entziindet wurde,
ein liebendes Sich-Hingeben® an das gottliche Leben, das in der Taufe als ,,Keimling* (spér-
ma)®® in die Seele eingesenkt wurde, ein Entfalten dieses Lebenskeimes im religidsen und sitt-
lichen Leben des Alltags. Gottes Gnade mag diesen personlichen Glauben ersetzen bei dem in
der ,,Taufunschuld* sterbenden Kind, das noch keiner persénlichen Lebensentscheidung von
Ewigkeitstragweite fahig war; wo die Fdhigkeit dazu gegeben war, wird diese Entscheidung
gefordert als unbedingte Voraussetzung der tatsédchlichen Heilswirksamkeit der Taufe. ,,Ohne
Glauben ist es unméglich, Gott zu gefallen®, sagt der Verfasser des Hebrierbriefes®’, und das
Tridentinum zitiert dieses Wort zustimmend als von grundlegender Bedeutung. ,,Wer glaubt
und sich taufen 1a6t, wird selig®, sagt der Herr nach Markus 16,16 — das Glauben steht hier
geradezu vor der Taufe — ,,wer nicht glaubt, wird verworfen werden* —, es ist bedeutungsvoll,
daB trotz der Betonung der Heilsnotwendigkeit der Taufe im ersten Glied des Satzes im zwei-
ten Teil des Heilandswortes nur der Glaube genannt ist; wir diirfen dabei daran denken, daf3
das Votum sacramenti, das (wenn auch nur unbewuBlte) Heilsverlangen (,,Glaube*) von Gott
schon mit der Gnadenwirkung der Taufe gesegnet wird.

,,Ein Glaube! Eine Taufe!* nennt der Apostel®® zusammen. Sie sind immer zusammenzusehen
als Bedingungen und Wirkursachen der Aufnahme in die Reichsgemeinschaft Christi.

Im duBeren Rechtsbereich ist der ,, Glaube “ als innerer Akt nicht kontrollierbar. So hilt sich
das kirchliche Recht vor allem an das sichtbare (und wirksame) Zeichen der heiligen Taufe.
So sagt das Kirchliche Rechtsbuch (can. 87): ,, Baptismate constituitur homo persona ... in
Ecclesia Christi“. Die Taufe ist das Konstitutiv der rechtlichen Gliedschaft in der Kirche. Und
nun ist es wichtig und wesentlich, daraus die bedeutsame Folgerung zu ziehen: Wer giiltig ge-
tauft ist, ist damit in die Reichsgemeinschaft Christi, in die Una, sancta, catholica et aposto-
lica Ecclesia aufgenommen. Es ist dies nicht eine Privatmeinung, sondern die Folgerung, die
auch das kirchliche Recht zieht, das alle grundsitzlich dem kirchlichen Recht unterworfen
sieht, die giiltig getauft sind, gleichviel ob sie — etwa als Kinder von auf3erhalb der Gemein-
schaft mit Rom stehenden Christen — auBerhalb der aktiven kirchlichen Gemeinschaft ste-
hen®. Die Folgerung muf3 gezogen werden, wenn es wabhr ist, dal die Taufe einen ,, Character
indelebilis “, ein unausloschliches Mal, in die Seele einpragt, durch das eben das besondere
Eigentums- und Herrschaftsrecht Christi an dem Getauften (die ,,Glied““schaft in Seinem
,,Leib*“!) ein fiir allemal begriindet wird. Wenn der Getaufte freilich seinerseits nicht zum adu-
Beren Sakrament den personlichen Glauben hinzugibt — nach dem Mal seiner Gewissenser-
kenntnis! —, so wird die Gnadenwirkung des Sakraments nicht lebendig, so da3 der Getaufte
ein welkes, ja gleichsam in der Knospe erstorbenes Glied des Organismus wird — das Bild
stimmt freilich nicht ganz, denn es steht diesem (scheinbar erstorbenen) Glied die Moglichkeit
offen, sich jederzeit in den Blutkreislauf des Leibes Christi einzuschalten und somit die Taufe
(wieder)’® wirksam zu machen; die Taufe braucht nicht, ja darfnicht wiederholt werden, wie
dies notwendig wire, wenn die Gliedschaft vollstéindig erloschen gewesen wire’’.

Wenn vom ,,Glauben* dabei die Rede ist, so ist es notig, noch einmal zu betonen, daf} es hier-
bei nicht um die Korrektheit der Erkenntnis- und Bekenntnisbegriffe geht, sondern um die
grundlegende Anerkennung des Herrenrechtes Christi, die Hingabe an ihn in (wenigstens
keimhafter) Liebe und titigem Leben. Es ist ausdriicklich Lehre der Schrift: Wer Christus als

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi6 08.07.2021



den Herrn anerkennt — das kann nur ,,im Geiste* geschehen —, wird auch von ihm anerkannt,
d. h. eben, ist Glied seiner Kirche'.

Und die Kirche nimmt auch selbst keinen anderen Standpunkt ein’*: Sie weigert das Heil — zu
dem man durch die Kirche bzw. ,,in“ der Kirche kommen kann: Extra Ecclesiam nulla salus! —
denen nicht, die bona fide au3erhalb der aktiven kirchlichen Gemeinschaft stehen. Pius IX.,
gewil} kein der Nachgiebigkeit verdachtiger Nachfolger Petri, hat 1854 gegeniiber dem religi-
Osen Indifferentismus scharf hervorgehoben, es wire ein verderblicher Irrtum, das ewige Heil
fiir die zu erwarten, die ,, in keiner Weise ** der katholischen Kirche zugehoren, fahrt aber dann
fort: ,,Es ist auf gleiche Weise festzuhalten, daB jene, die in Unkenntnis der wahren Religion™
befangen sind, wenn ihre Unkenntnis uniiberwindlich ist’®, deshalb in keine Schuld vor Gott
verwickelt sind. Wer mochte so vermessen sein, sich zuzutrauen, er konne den Umfang dieser
Erkenntnis angeben angesichts der verschiedensten Volker, Lander, Veranlagungen und so
vieler Momente ..Und 1863 sagt der gleiche Papst in einer Enzyklika: ,,Es ist se/bstverstind-
lich, daf3 jene, die in uniiberwindlicher Unkenntnis unsere Religion nicht kennen, aber dabei
das natiirliche Sittengesetz und die von Gott in alle Herzen eingeprigten Gebote halten und
die, zum Gehorsam gegen Gott bereit, ein ehrbares und rechtes Leben fiihren, — da3 diese
wohl imstande sind, durch die wirksame Kraft der gottlichen Gnade und des himmlischen
Lichtes zu dem ewigen Leben zu gelangen. Denn Gott, der aller Menschen Sinn und Herz, Ge-
danken und Verhalten vollkommen kennt und sieht, kann es bei seiner unendlichen Giite nicht
zulassen, daB3 irgendeiner verlorengehe, der nicht die Schuld einer freiwilligen (personlichen)
Stinde auf sich hat“™.

c. Die in der Kirche Lebenden

Die Aufnahme in die Reichsgemeinschaft Christi begriindet eine echte und wurzelhaft unver-
lierbare Gliedschaft in der Kirche Christi. Freilich ist diese Gliedschaft heilswirksam nur
nach Mal3gabe des Lebens aus den Wurzelkréften dieser Gliedschaft heraus, aus Gnade, Glau-
be, Liebe heraus. Denn dieses Leben ,,in Christus“’” bzw. ,,Christi in uns“’® ist der eigentliche
Sinn und das Ziel der Kirche, die Wurzel, aus der als Frucht die Gliedschaft in der ewigseligen

Lebensgemeinschaft des ,,Himmels* erwachsen soll.

Leben in Christus! Leben aus dem Glauben, aus der Gnade, aus der Liebe! Das hat so viele
Weisen und Grade, als es Menschen gibt. Und so konnte man auch, und mit Recht, sagen, dal3
die Kirchengliedschaft einen vom individuellen Sein und Leben des einzelnen abhingigen,
ganz verschiedenartigen Charakter annimmt. Immerhin kann man nach gewissen grundlegen-
den Gesichtspunkten bedeutsame Gruppen unterscheiden: Das ,,Leben®, um das es bei der
Kirchengliedschaft geht, wird vor allem durch drei Momente bestimmt: a) den inneren

,, Geist“, b) die kirchlich-sakramentale Betdtigung, c) das religiés-sittliche Leben. Die harmo-
nische Vollentfaltung des Lebens nach diesen drei Richtungen macht wohl den ,, vollkomme-
nen “ Christen, den ,, Heiligen *“ (im heutigen Wortsinn) bzw. das eigentliche Gliedsein im

., Leib“ Christi aus.

Nach auflen werden nur die beiden letzteren Momente ganz offenbar. Es ist feststellbar, ob je-
mand am ,,kirchlichen (Gemeinde-)Leben teilnimmt, ob er seine ,,religiosen Pflichten* erfiillt,
den offentlichen Gottesdienst besucht, die Sakramente empféngt, seine Kirchensteuer bezahlt
usw. Es wird auch mehr oder minder offenbar, ob und inwieweit jemand in seinem personli-
chen Leben das gottliche Sittengesetz achtet und erfiillt, die christlichen Tugenden verwirk-
licht. Aber die Seele dieses nach auBen in die Erscheinung tretenden Lebens bleibt doch un-
sichtbar und ist durchaus nicht immer mit Sicherheit feststellbar. Aber nur von dieser Seele,
dem Wesenskern seines Lebens, hidngt im letzten ab, ob in der Tat und inwieweit das Leben

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi7 08.07.2021



Christi von ihm Besitz ergriffen hat, d. h. wieweit er wirklich lebendiges ,,Glied* seines ,,Lei-
bes* genannt werden kann. Und diese ,,Seele* ist der in Liebe titige Glaube oder die aus dem
Glauben lebende Liebe'®. Der von der Liebe Christi erfiillte Mensch wird ganz von selbst —
auch ohne Kirchen-“Gebot* — sich gedringt fiihlen, nicht nur in seinem Herzenskdmmerlein
zu Gott zu beten, sondern auch mit der Gemeinde zusammen die ,, Eucharistia““ zu pflegen in
gemeinsamer Anbetung, in Psalmen, Lobliedern und geistlichen Gesingen®’, in gemeinsamem
Lauschen auf Gottes Wort und gemeinsamer Verwirklichung seiner heiligen Gnadengeheim-
nisse®'; er wird die kirchliche Autoritdit anerkennen, von der er weiB, da3 der Herr sie bestellt
hat, an seiner Statt die Herde zu ,,weiden‘®?; er wird daher willig und vertrauend auf die Fiih-
rung des Heiligen Geistes sich, ihrer Leitung unterwerfen in allem, was ihres Amtes ist; er
wird seine ,,Steuer* nicht als eine Last bezahlen, sondern als willkommene Gelegenheit, auch
seinen materiellen Beitrag zum Aufbau der Gemeinde des Herrn®? zu leisten. Er wird vor al-
lem danach streben, in der Heiligung seines Lebens die Friichte des Heiligen Geistes®* zu ge-
winnen und in seinem ganzen Alltag das Licht Christi leuchten zu lassen, da3 die Menschen
an den Christen gute Werke sehen und den Vater im Himmel erkennen und preisen ...,*°. Es
wird dabei — gemil3 der Gebrechlichkeit und erbsiindlichen Gebrochenheit der menschlichen
Natur — auch in vielem versagen®®; ja es mag sein, daB sein nach auBen in die Erscheinung tre-
tendes Leben durchaus nicht die strahlende und anziehende Schonheit zeigt, die dem Leben
Christi in ihm wohl entsprechen mdchte; vielleicht hat er eine ungiinstige Erbmasse in die
Wiege gelegt erhalten, eine unharmonische Veranlagung, ein ungiinstiges Temperament,
schwache Nerven usw. So mag er vielleicht vor den Menschen gar nicht in besonderem Anse-
hen stehen — sieht das Auge Gottes in seiner Seele Grund die heilige Liebe als letzte lebensbe-
stimmende Triebkraft®’, so ist er vor ihm ein ,,Heiliger” und Auserwihlter im Vollsinn des
Wortes. Und wenn er vielleicht infolge duflerer Verhéltnisse von allem sakramentalen Leben
abgeschnitten wiire®®, alle Liturgie entbehren miiBte, die Gnade Gottes stromte ihm als durch
die Liebe lebendigem Glied seines Leibes in nicht geringerem MaB zu® als irgend einem an-
dern.

Und umgekehrt! Das kirchliche Praktizieren macht noch keinen zum echten Glied der Kirche,
wenn die Seele dieses Tuns nicht die Liebe Christi ist. Dieses Gewohnheitschristentum, das
nur aus Tradition zufolge des geistigen Tragheitsgesetzes die ,,kirchlichen Pflichten* erfiillt,
das mit den Lippen Gebete plappert, indes das ,,Herz weitab* von Gott ist, das seine Kirchen-
steuern miurrisch bezahlt, aber innerlich in keiner Weise an Gottes heiliger Kirche interessiert
ist, dieses Christentum aus selbstsiichtiger Lebensversicherung, das Gott wie einen zur Siche-
rung des Lebens bendtigten Schutzmann behandelt, oder als einen Kaufmann, mit dem man
einen Krdmerhandel abschlie8t — wahrlich, das hat mit der ,,Kirche* im letzten wenig zu tun;
ob es vor Gott einmal einen gniidigen Richter findet, ist immerhin sehr fraglich®. Und diese
biirgerliche Wohlanstdndigkeit und ebenso die kirchliche Korrektheit, die wie jener Pharisder
mit selbstgerechter Verachtung auf die ,,andern* herabsieht, die ,,Z61lner* und 6ffentlichen
»Sunder®, sie macht vor Gott noch nicht zum ,,Christen, auch wenn dieser eine Mitra triige.
In der (unsichtbaren) heiligen Rangordnung der Kirche Christi, wie sie beim Gericht einmal

offenbar werden wird, werden auch ,,die Letzten die Ersten und die Ersten die Letzten sein
«91

Was also ist der Mafstab, mit dem zu messen ist? Das entscheidende Kriterium der Glied-
schaft in der Kirche als dem Leib Christi? Nicht das dufsere, sondern das innere Leben, das
nur von Gott sicher gerichtet werden kann: Glaube, Hoffnung und Liebe.

Und damit ist gesagt, daB8 die Kirche letztlich ein Geheimnis®? bleibt, das nie in dieser sichtba-
ren Welt sich voll erschdpft, das nicht in ihr, sondern in der andern Welt ihre Wurzeln hat®?,
und dal} sie, die sichtbar in diese Welt eintritt und die Gliedschaft der einzelnen in ihr sichtbar
begriindet, doch in letzter Wesenstiefe unsichtbar’* ist wie der Gottmensch, den sie in dieser

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi 8 08.07.2021



Zeit darstellt, unsichtbar ist in seinem gottlichen Wesen, das seine gottmenschliche Person-
lichkeit begriindet.

Bei solcher Uberlegung leuchtet auf die bedeutungstiefe Wahrheit, jene Erkenntnis, der Au-
gustinus Ausdruck gab, wenn er von der Kirche sagte, da3 viele drinnen sind, die in Wahrheit
(= vor Gott) drauflen sind, viele draullen, die vor Gott als Glieder der Kirche der Auserwéhl-
ten gelten. Erst das letzte Gericht erweist vor der Welt, wer von den vielen ,,Berufenen® ,,aus-
erwihlt”, d. 1. im letzten Glied der Kirche war und ist.

d. Kirche als Gemeinde und Volk

Die Kirche ist und bleibt in ihrer letzten Wesenstiefe ein unsichtbares ,,Mysterium fidei*. Und
doch ist sie zugleich — darin durchaus eine echte Darstellung des Gottmenschen — fiir diese
Weltzeit als eine sichtbare Gemeinde® von Christus gewollt und begriindet.

., Gemeinde“, ,, Volk Gottes ““ ist die Kirche. Es ist wahr, man kann sich ein ,,Volk*, eine ,,Na-
tion* auch denken ohne duflere Organisation, ohne

»Staat™ — der ,,Nationalstaat ist ja bei uns noch nicht viel mehr als ein Jahrhundert an die
Stelle der ,, Kulturnation* getreten. Aber es liegt doch so sehr in der Natur des Volkes, daB es
sich auch in der geordneten ,, Volksversammlung *“ — das ist ja geradezu der Sprachbegriff von
,Ecclesia® zur Zeit Christi — darstellt, daf} es in geordneter Staatlichkeit sich verwirklicht. Und
eine ,,Gemeinde* ohne ,,politische Ordnung, ohne Amter, Verfassung und Gesetz ist nicht
denkbar. So gehort — zunéchst einmal ganz abgesehen von den dies bestitigenden Aussagen
der Offenbarungsurkunden — zur Integritdt der Gemeinde Christi, des Volkes Gottes, vom
Wesen her irgendeine Rechtsorganisation, so sehr es wahr ist, da3 bei der Reich-Gottes-Ge-
meinde der tragende Grund nicht das Recht, sondern die Liebe®® sein muB. In der Tat erwei-
sen es die Offenbarungsurkunden als Willen Christi und seiner Apostel, seiner Gemeinde ei-
nen solchen duBleren Halt durch Amt und Verfassung zu geben, mag immerhin Am¢ und Cha-
risma nicht in so weitgehender Scheidung gedacht gewesen’’ sein, als dies in der Geschichte
schlieBlich zutage getreten ist. So wird man, wenn auch gewill mit Einschrankungen gegen-
iiber dem heute iiblichen Sprachgebrauch, sagen miissen, dal die Kirche Christi auf den Fel-
sen Petri gestellt ist im Willen Christi, eine die Einheit der Kirche gewéhrleistende Gesamt-
fiihrung einzusetzen, unbeschadet der ,,plenitudo potestatis*, die den Nachfolgern der Apostel
in ihren Kirchensprengeln ebenso zukommt im Einvernehmen mit dieser Gesamtfiihrung.

4. Der Wesenscharakter der Kirche auf Grund ihres Selbstverstindnisses
Und so bestehen die beiden, sich scheinbar ausschlieBenden Feststellungen zu Recht:

,Die Kirche Christi ist die von Christus begriindete Gemeinde all derer, die durch die Taufe
in seine Reichsgemeinschaft auf genommen wurden und fiihrt all ihre Glieder zum Heil, so-
weit sie in glaubiger Liebe Christus als Herrn ihres Lebens anerkennen® und: ,,Die Kirche
Christi ist die Una sancta catholica et Apostolica Ecclesia unter der Fiithrung des romischen
Papstes und der mit ihm in Verbindung stehenden Bischéfe, die von Christus bestimmte An-
stalt zur Vermittlung des Heils durch sein Wort und Sakrament.

,Credo in a) Unam b) Sanctam c¢) Catholicam d) Apostolicam Ecclesiam.* Mit diesen 4
Grundbezeichnungen des Symbolums driickt die Kirche Christi ihren Wesenscharakter auf
Grund ihres Selbstverstdndnisses aus. Es lohnt sich, diesen 4 Begriffen nachzudenken, und

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi9 08.07.2021



zwar bzgl. ihrer Sinnmeinung und ihrer konkreten Verwirklichung. Es ergeben sich daraus ne-
ben weiterer Klarung des ,,Geheimnisses* Kirche die wichtigsten Folgerungen.

a. Una

,»Una “! Schon dieses erste Wort zur Wesensbezeichnung der Kirche ist von auflerordentli-
chem Sinnreichtum, der durchaus nicht immer erkannt wurde und wird. ,, Eine “ Kirche! Im
Deutschen ist das Wort miflverstdndlich, da es auch als unbestimmter Artikel angesehen wer-
den kann und vielfach — in der falschen Betonung beim Beten — auch angesehen wird. Genau
das Gegenteil des Unbestimmten meint die lateinische wie die griechische Originalsprache,
die einen unbestimmten Artikel nicht kennen: ,, die eine Kirche* ist Gegenstand des Glaubens.
»Ich glaube an die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche* ist darum die einzig
mogliche Ubersetzung.

Das ,,una* hat also zunichst die Bedeutung von unica: es gibt nur eine einzige Kirche Christi
trotz der vielen ,,Kirchen* (= Gemeinden), in denen eben die eine Kirche sich darstellt®®, trotz
der vielen Kirchengemeinschaften, die in ihrer Vielzahl und Gegensitzlichkeit diese Grundtat-
sache des Glaubens zu verdunkeln drohen.

Gemeinde Christi, Volk Christi, Kirche Christi ist ein fiir allemal bestimmt durch den Heils-
willen Christi, der die Menschheit erlost und zum Heile gerufen, und der die einzelnen in
seine Reichsgemeinschaft auf genommen hat — eben durch die Taufe, mit der immer der in
Liebe titige ,,Glaube* zusammengesehen werden muB”. So driickt das ,,Una“ zunéchst nicht
eine Beschrdnkung, sondern gerade im Gegenteil eine Ausweitung des Raumes der Kirche
Christi aus — wobei immer bedacht werden mul3, dal3 das Wort Raum der Kirche insofern un-
angemessen ist, als die Kirche Christi nicht ,,von dieser Welt“ ist und daher nicht von ihren
Kategorien des Raumes und der Zeit her gesehen sein will, sondern eine geistig-geistliche
GroBe, eben ein Mysterium ist.

,Kirche* geht jedenfalls iiber den Raum dieser Erde hinaus. Es gehort wesentlich zum Begriff
der ,,einen Kirche, da3 die ,,heimgegangenen* Briider und Schwestern noch immer in der

,, Gemeinschaft der Heiligen®, d. 1. der Kirche, stehen; erst die kimpfende (oder ,,pilgernde*)
und die ,,Jleidende* und ,triumphierende* Kirche zusammen bilden die Kirche Christi.

Wenn schon von der rdumlichen Ausdehnung der Kirche gesprochen werden soll, so miilite
man sagen: der Raum der Kirche Christi ist so weit als der Herrschaftsanspruch oder die
Herrschaftsverwirklichung Christi — wir sagten schon, dafl im Gegensatz zum allumfassenden
Herrschaftsanspruch Christi die Verwirklichung desselben nach Gottes Plan in den Raum des
freien Willens gestellt und daher in unzdhligen Weisen und Graden Tatsache geworden ist
bzw. wird. Insoweit immerhin der einzelne Christ, der vom Herrn in seine Reichsgemein-
schaft einverleibt wurde, wenigstens das ihm geschenkte ,,Leben‘ — wir wiirden heute sagen:
die ,,heiligmachende Gnade* — bewahrt, gehdrt er nicht blo3 zufolge des gegebenen Herr-
schaftsrechtes Christi, sondern auch auf Grund einer, wenn auch vielleicht sehr unvollkomme-
nen Herrschaftsverwirklichung zur Kirche Christi, d. 1. der Una Sancta Catholica Apostolica.

Wenn die Lebensherrschaft Christi in seiner Kirche bzw. die Lebensdurchherrschung im ein-
zelnen Christen nicht so verwirklicht ist, wie dies dem Willen des Herrn entspréiche, so hat
dies zwei Griinde: die Siinde und die menschliche Unvollkommenheit, die um der Klarheit wil-
len unterschieden werden miissen, wenn sie auch im tatsdchlichen Leben durchaus nicht rein-
lich voneinander scheidbar sind.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christil0 08.07.2021



Die Siinde in all ihren Formen, als Gedanken-, Begierde-, Tat- und Unterlassungssiinde, be-
droht die Verwirklichung des Reiches Gottes und Christi. Sie hindert und mindert die Erfiil-
lung des Willens Gottes, so dall dieser auf Erden, auch im Raum seiner Kirche, nicht in der
Vollkommenheit geschieht wie im Himmel'%. Ja als ,, Todsiinde “'°' entthront sie geradezu
den Herrn und liefert das Leben seinem Widersacher, dem Anti- Christus aus. Stolz und Wol-
lust verschlieBen der Saat des Glaubens den Boden oder lassen die oberfldchlich aufgenom-
mene Saat ersticken und verdorren'%2. Weltverhaftung 148t keinen Raum fiir die Hoffinung, auf
das kommende Reich des Herrn. Und alle Ichbesessenheit verwehrt der Liebe das Recht, der
Liebe zu Gott und der aus ihr erflieBenden Dienstwilligkeit und Barmherzigkeit gegeniiber
dem Nichsten, die im Grunde eins sind'®. Welch ein Wunder geschihe in der Welt, wenn die
Jinger Christi, erfal3t vom Glauben an ihren Erldser, erfiillt von der Hoffnung auf den neuen
Himmel und die neue Erde, eins wiren in der Liebe und so ihr Reich!® verwirklichten auf Er-
den! Wabhrlich, da erfiillte sich die Bitte des Herrn'%, daB solche herrliche Einheit der Kirche
Christi die Welt zum Glauben fiihrte an die Sendung Christi durch den ewigen Vater. Ein
Traum ...! Die Siinde steht seiner Wirklichwerdung, der Einheit, im Weg, wie diese umgekehrt
sich von selbst ergébe, wenn die Herrschaft Christi im Leben der Seinen verwirklicht wire ...

GewiB, es ist durchaus nicht immer die Siinde der Bosheit! Die menschliche Armseligkeit und
Schwidiche ist kraft der Erbsiinde so grof3, dafl damit gar nicht gerechnet werden kann, hier auf
Erden schon das ,,Reich* so darzustellen, daB es als leuchtende Stadt auf dem Berge!% jeden
iiberzeugen und an sich ziehen miiite. Und das in der Welt wirkende ,,Geheimnis der Bos-
heit*“!%7 1Bt die Hoffnung noch aussichtsloser werden, daB je einmal die ,,pilgernde Kirche*
anders als im Bettlergewand durch die Lande gehe, so die Welt immer wieder neu auf eine
wahre Glaubensprobe stellend. Nicht als ob durch diese niichterne Feststellung die Schuld der
Christenheit am Zustand der ,,Welt“!%® auf ein unentrinnbares ,,Fatum* geschoben, als ob die
Verantwortung der Kirche dadurch verringert und ihre Aufgabe aufgehoben wire, fiir den
Herrn als ,,Licht der Welt* zu zeugen. Aufgabe und Verantwortung bleiben der Kirche, auch
wenn sie darum weil3 und wissen muf3, dal} sie in ihrer Gebrochenheit immer hinter dem Ziel
Zuriickbleiben muB, das ihr gesteckt ist und bleibt, so daf} sie immer der demiitigen ,, Bufie
bedarf und auf die allerbarmende Gnade Gottes angewiesen bleibt'”. Gott allein weiB, wie
weit solches Zuriickbleiben hinter dem ,,Ideal* zurechenbare und zugerechnete ,,Schuld* der
Kirche und ihrer Glieder ist, wieweit es in der nun einmal gegebenen Unzulidnglichkeit und
Unvollkommenheit der menschlichen Natur begriindet liegt.

Einheit der Liebe! Das ist die Einheit des Heiligen Geistes schlechthin''®, der ja das ,,Band der
Liebe* ist. Sie wire gegeben, wenn alle Glieder der Kirche durchdrungen wiren von dem
Glaubensbewufstsein, dal} sie Glieder an dem einen Leib Christi sind, und daf} es sinnwidrig
ist, daB ein Glied dem andern widerstreite'!!. Es ist nicht nur das mangelnde oder unentwi-
ckelte und daher unwirksame Glaubensbewufitsein, was diese allumfassende Liebesgemein-
schaft nicht zur Auswirkung kommen 14Bt, deren Zutagetreten einstmals der liberzeugendste
,»ad Hominem“-Beweis der Géttlichkeit des Evangeliums fiir die Heiden warl'2. Natiirliche
Gegebenheiten aller Art bedrohen die Wirkkraft dieser Idee: die nationalen und sozialen und
personlichen Gegensatzlichkeiten treten stirker in die Sinne und durch sie ins BewuBtsein,
wihrend der Mensch dieser geheimnisvollen letzten Tiefeneinheit nur in besinnlicher Stille
glaubend ,,inne* wird. So sehr also die Siinde diese Liebesgemeinschaft hindert — Unterlas-
sungssiinden sind wie fiir den einzelnen so flir die Welt vor allem Schuld am Ungliick! —, so
wird ein wirklichkeitsoffener Mensch sich der Erkenntnis nicht verschlieen kénnen, dal3 die
volle Verwirklichung dieses ,,Ideals* iiber die Kréfte der durch die Erbsiinde geschwichten
menschlichen Natur hinausgeht und daher nie zu erwarten ist. Es ,,miissen Argemisse sein®,

auch in der Kirche, aber wehe dem, durch dessen Schuld sie kommen''3.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christil 1 08.07.2021



Wenn Christus der Herr in die Welt kam, um das Licht der Wahrheit in ihr aufleuchten zu las-
sen''*, wenn seine Kirche von ihm als ,,Siule und Grundfeste der Wahrheit“''> gedacht war,

so gehort gewil die Einheit im Glauben wesentlich zu der ,, Una “ sancta Ecclesia.

Einheit im Glauben — was heif3it das? Die Gemeinsamkeit glaubigen Vertrauens auf die Barm-
herzigkeit und Gnade des siindevergebenden Gottes (fiducia) ist gewill schon eine die Glaubi-
gen stark verbindende Einheit. Aber die heiligen Urkunden des ,,Glaubens*!'® lassen dariiber
keinen Zweifel, daB3 auch die Einheit in der ,,res quae creditur®, in dem, was geglaubt (= fiir
wahr gehalten) wird zu der vom Herrn gewollten, von den Aposteln betonten Einheit der Kir-
che hinzugehort. Freilich hebt die Schrift die glaubige Anerkennung Christi als des ,, Herrn
vor aller andern Glaubenspflicht so stark hervor'!’, daB man doch bzgl. der Heilsnotwendig-
keit des Wahrheitsglaubens eine gewisse Rangordnung gegeben sehen mufl. ,,Ohne Glauben
ist es unmoglich, Gott zu gefallen®, sagt der Verfasser des Hebrierbriefes''® und fihrt fort:
,wer Gott sich naht, muf3 glauben, daf Er ist und denen, die IThn suchen, Vergelter ist”. Die
Theologen sehen in diesen Worten die Formulierung der heilsnotwendigen Grundwahrhei-
ten''?, ohne deren Aufnahme ins Bewuftsein in der Tat irgendein ,,Glauben* schon psycholo-
gisch nicht moglich erscheint. Aber heilsnotwendig ist dariiber hinaus fiir den Jiinger Christi,
der ihn als Herrn im Vollsinn der Offenbarung gefunden hat, zweifellos auch die gldubige An-
nahme jeder einzelnen Wahrheit, die der Herr als Offenbarung verkiindet hat — nicht unbe-
dingt, wie die Theologen sagen, die explicite, die ausdriickliche Aufnahme der einzelnen
Wabhrheit ins BewuBtsein, sondern die klare Willensbereitschaft, die auf die grundsitzliche
Anerkennung Christi als ,, der Wahrheit* geht, womit implicite, ,,eingewickelt®, in dem grund-
satzlichen Glaubensakt, die Anerkennung jeder einzelnen Wahrheit gegeben ist, bzgl. deren
die Tatsdchlichkeit der Offenbarung feststeht. Ist diese letztere bzgl. einer einzelnen Wahrheit
dem Menschen bewufft geworden, so ist damit die gldubige Annahme auch dieser einzelnen
Wabhrheit fiir ihn heilsnotwendig geworden, ohne dal} er das Recht hitte, irgendeine Rangord-
nung bzgl. der Wichtigkeit der einzelnen Wahrheiten aufzustellen'*’. Wenn es die vom Herrn
seiner Kirche iibertragene Aufgabe'?! ist, durch die Zeiten und Riume hindurch Zeugin und
Kiinderin der geoffenbarten Wahrheit zu sein und als solche, in deren Hut, ,,Sdule und Grund-
feste der Wahrheit®, so wird es zu deren Aufgabe gehdren, den Gesamtbestand der geoffen-
barten Wahrheiten zu hiiten'?? und in der Welt zu predigen'?*. Und wenn es auch wahr ist,
daf die Offenbarung des Neuen Bundes mit Christus ein fiir allemal gegeben ist, in dem die
Fiille der Gottheit leibhaftig unter uns offenbar geworden ist'?*, so ist es doch ebenso von der
Schrift bezeugt, dal} erst der ,,Geist der Wahrheit* ,,alle, d. i. die ganze Wahrheit, so offenbar
machen wird, daB sie als solche richtig erkannt wird'?®, der ,,Heilige GEIST*, der der ,, Kir-
che“ verheilen ist, wohl auch den einzelnen Gliaubigen in der Art, wie er es fiir sein personli-
ches Heil braucht'?®, aber vor allem der Gesamtheit und ihren besonders erwihlten Organen'?’
fiir dieses universale Wahrheitsamt in Raum und Zeit. Nicht neue Offenbarungen zu geben, ist
dabei das Amt der Kirche, nicht dazu hat sie den Heiligen GEIST als ,,Beistand* empfangen,
vielmehr die gegebene Offenbarung zu ,, bezeugen “; dazu gehort freilich auch, auf den Heili-
gen Geist zu horen, um in thm Sinn und Inhalt jeder einzelnen Offenbarungswahrheit klar zu
erkennen; dieses Horen auf den Heiligen Geist wird vor allem auch darin bestehen, die ,,geist-
gehauchten® Schriften!?® unaufhérlich zu befragen, um in ernster Priifung festzustellen, was in
den Urkunden der Offenbarung ausgesprochen ist; ebenso natiirlich, was im Glaubensbewuf3t-
sein der Gesamfkirche'?” als (miindlich oder auBerhalb der Bibel schriftlich) ,iiberlieferte* Of-
fenbarung lebt — Einheit als Identitét der Lehre fiir die Jahrhunderte. Es gehort gewi3 zur
Vollkommenheit der gottgewollten ,,Einheit* der Kirche Christi, dal die Gesamtheit der Gléiu-
bigen, der Christusjiinger auf Erden, die Gesamtheit der Offenbarungswahrheiten kennt und
anerkennt; es gehort darum auch zum Amt der damit betrauten besonderen Organe der Kir-
che, Sinn und Inhalt der einzelnen Offenbarungswahrheiten gegen Irrtum abzugrenzen (de-
finire) und so die Moglichkeit irrtumsloser Erfassung der Wahrheiten zu schaffen, ebenso
schlieBlich um der Einheit des Glaubens willen von der (sichtbaren) Gemeinschaft der Kirche

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christil2 08.07.2021



diejenigen auszuschlieBen, die einer erklirten Offenbarungswahrheit!*® widerstreiten. Nur

wenn die Gesamtheit aller Jiinger Christi in allem Heilsnotwendigen — und dazu gehoren ir-
gendwie alle Offenbarungswahrheiten — offenbar und geschlossen glaubens-eins ist, wird sie
zum Zeugnis fiir die Heiden'®! in dieser Welt. Die Exkommunikation einzelner oder ganzer
Gruppen von Menschen erfolgt auf Grund duflerer, sichtbarer Tatbestinde. Keinem Amtstré-
ger der Kirche steht es aber zu, das Urteil iiber die innere Gewissensbeschaffenheit der einzel-
nen dem vorwegzunehmen, der allein die Tiefen der Herzen durchschaut'??. So besagt die Ex-
kommunikation nur die Unterbrechung der duferen, sichtbaren Gemeinschaft, die Versagung
der Gemeinschaft gegebenen und in ihr wirkenden zeichenhaften Gnadengeheimnisse'?® — die
Gnade Gottes selbst ist nur dem, freilich auch sicher, dem entzogen, der bewuf3t einer als sol-
cher erkannten geoffenbarten Glaubenswahrheit den Glauben versagt, oder der bewuf3t dem
von ithm als Vollmachtstrager Christi erkannten Amt und dessen Entscheidung den Gehorsam
weigert. So mag es sein und wird es sein, da3 selbst formell Exkommunizierte, wenn sie Gott
als bona fide anerkennt, tatsichlich weiter zur — unsichtbaren'** — Kirche Christi, zur Una
Sancta Catholica et Apostolica Ecclesia gehoren und durch sie ihr ewiges Heil finden. Ganz
sicher gilt dies von all denen, die ohne ihre Schuld'* auBerhalb der sichtbaren Glaubensein-
heit der Una Sancta stehen, aber gewissensméBig klar darauf eingestellt sind, Christus als den
Herrn, auch in seiner Offenbarung, anzuerkennen und in unverbriichlichem Glauben an ihn zu
leben'3%.

Wir riihren damit an die Frage der Einheit der Verfassung und des Rechtes sowie des Kultes in
der Kirche Christi. Gehort sie bzw. inwieweit gehort sie auch zu der von Christus gewollten,
seiner Kirche als Grundgesetz mitgegebenen und darum heilsnotwendigen Einheit?

Die Frage ist nicht leicht zu beantworten, da uns die frithen Glaubensurkunden keinen weitge-
henden Aufschluf} dariiber geben. Wer unbefangen das Neue Testament durchgeht, muf3 aner-
kennen, dal3 Christus der Herr Petrus einen ,,Primat®, eine Vorzugsstellung vor den andern
Aposteln, eingerdumt hat'*’, daB er ihm in besonderer Weise das Hirtenamt'*® anvertraut und
thm die ,,Schliissel des Himmelreiches* iibergeben hat. Ob auch das ausgesprochene Glau-
bensbekenntnis Simons den Anlal3 dazu gab, ihn als ,,Fels* der Kirche zu bezeichnen — in der
Namensinderung Simons — Petri, in dem Begriinden (,,Bauen*) der Kirche auf diesen ,, Fel-
sen “ wird man unbedingt den Ausdruck einer grundlegenden Funktion Petri in der Kirche
Christi sehen miissen. Und wenn der Herr seinem Apostel verheif3t, da3 er auf Grund des Ge-
bets seines Meisters'*® den Glauben seiner ,,Briider” stirken soll, so ist damit wohl diese
Funktion des Einheitsdienstes angedeutet, die in der Geschichte in den Nachfolgern Petri im-
mer stirker zutage getreten ist'*’. Selbst wenn man von der die Geschichte der Kirche letztlich
durchwaltenden Kraft des Heiligen Geistes absehen wiirde, kann es verniinftigerweise keinem
Zweifel unterliegen, daf3 der Herr diese Einheitsfunktion nicht nur zu Lebzeiten Petri fiir not-
wendig befunden hat; je mehr die Kirche sich entfaltete, um so dringlicher wurde ja die Auf-
gabe des ,,Einheitsamtes*. Und wenn auch kein ,,Beweis* dafiir aus der Heiligen Schrift ge-
fiihrt werden kann, daf} Christus den ,,Felsen Petri* so verstanden hat, da3 die Nachfolger
Petri auf dem Bischofsstuhl in Rom in diese Funktion eintreten sollten, so darf doch die tat-
sachliche Geschichte der Kirche als Zeugnis dafiir dienen, daB3 dies in der Willensmeinung
Christi gelegen war, der als ,,Haupt*“!*! seines Leibes ,,alle Tage bis ans Ende der Welt“!*? mit
seiner Kirche verbunden, durch seinen Heiligen Geist in ihr wirksam gegenwirtig ist. Freilich
haben bei der tatsdchlichen Entwicklung des Primats bzw. der ,,verfaliten* Kirche zweifellos
auch natiirliche, menschliche — auch allzumenschliche'** — Faktoren eine Rolle gespielt, so
daB keinesfalls die jeweilige zeitbedingte und in ihrer Form wechselnde Art der Verwirkli-
chung des ,,Primats* einfachhin als kategorischer Wille des Herrn angesprochen werden darf.
Wie bestimmte Zeitverhéltnisse, z. B. der ,,Zentralismus® der kirchlichen Rechtsverfassung,
mehr oder minder zeitgeschichtlich geboten erscheinen lieen, so kdnnen andere Zeiten wie-
derum eine weitergehende Dezentralisation als Gebot der Stunde erfordern, ohne da3 damit

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christil3 08.07.2021



dem Prinzip Abbruch getan wiirde.

., Einheit in der Mannigfaltigkeit ““ ist auch heute in der unter der Fithrung Roms geeinten Kir-
che gegeben — man denke nur an die verschiedenen Ostkirchen, die zwar uniert aber doch we-
der dem Codex Juris Canonici noch der liturgischen Uniformierung der abendléndischen Kir-
che unterworfen sind. Es steht keinerlei dogmatische Schwierigkeit einer dhnlichen Regelung
fiir andere Gebiets“kirchen® — etwa die in nordischen bzw. germanischen Landen — entge-
gen'*. So heilsam in der ,,rémischen® Kirche die Vereinheitlichung der Liturgie sich im allge-
meinen ausgewirkt hat, die ,,rémische* Kirche'® ist hierbei nicht einmal identisch mit der
abendldndischen; nicht nur der Osten, auch Mailand, Lyon, verschiedene Orden usw. haben
ihre liturgische Eigenart erhalten, der Osten in all seinen verschiedenen Sprachen. Und es
wire wiederum durchaus moglich, ja teilweise wiinschenswert, dall die Mannigfaltigkeit in
der Einheit entsprechend den besonderen nationalen Eigenarten der Volker ebenso ihren na-
tiirlichen Ausdruck fande wie die Einheit in der Mannigfaltigkeit. ,,In necessariis unitas! In
dubiis libertas! In Omnibus caritas!* Der klassische Grundsatz darf auf unsere Frage ange-
wandt werden und besagt dann: Nur die grundlegende duf3ere Einheit ist von Christus dem
Herrn angeordnet in der Einsetzung eines Hiiters der Einheit fiir die Gesamtkirche; nur deren
Bewahrung ist heilsnotwendig. Wenn die Einrdumung groBerer Selbstandigkeit und Frei-
heit“!*® fiir die einzelnen Volkskirchen in Recht und Liturgie der Verwirklichung der Einheit
in Glaube und Liebe forderlich ist, mehr als ihr Gegenteil, so legt weise Liebe nahe, einer sol-
chen groBziigigen Einheit nachzutrachten, statt die Zentralisierung in Uniformierungstenden-
zen so weit zu treiben, dall sie zum Hindernis der vom Herrn gewollten gro3en und wesentli-
chen Einheit der Kirche wird. Welch ein Jammer, daB z. B. die grofe und innerlich so reiche
Ostkirche, bis auf die unierten Splitterkirchen, trotz der Glaubensgemeinschaft die Gemein-
schaft des Brotbrechens mit der romischen ,,Mutter“-kirche nicht pflegt und pflegen darf —
warum? Im wesentlichen, weil sie die ,,Herrschafts“anspriiche Roms fiirchtet! Das diirfte in
einer Herrengemeinschaft gar nicht in Frage kommen, der ihr Meister eingeschérft hat, daB,
wer in ihr der Erste sein will, ,, Diener aller sein muB'*’, sehr zum Unterschied von allen
weltlichen Gewalthabern, die ihre Macht zu ihrer eigenen Glorie und zur Vergewaltigung ih-
rer Untertanen miBbrauchen'®. Die schwirende Wunde am Leib der ,,einen* Kirche, die
durch Auseinanderspaltung der ostlichen und westlichen Patriarchate entstanden ist, bleibt ein
Vorwurf fiir die Gesamtkirche, dessen Verantwortung viel ernster genommen werden miifite,
als dies tatsichlich heute geschieht. Ahnliches gilt naturgemiB bzgl. der ,,reformierten Kir-
chengemeinschaften, die freilich z. T. sich in einem Maf3e von der Glaubenseinheit getrennt
haben, daf3 der Spalt nicht durchwegs tiberbriickbar erscheint.

Wie die Kirche Christi viel weiter ist als die als solche erkennbare sichtbare Gemeinde, so ist
auch die Einheit der Kirche nicht primér durch die sichtbare Einheit im Glauben bestimmt,
sondern bleibt ein Glaubensgeheimnis. Und dies, obwohl es gewill zum Willen Christi gehort,
daB die Einheit sichtbar und dadurch iiberzeugend'® in die Erscheinung tritt.

Die iiberzeugendste und dem Willen Christi am meisten entsprechende sichtbar zutage tre-
tende Einheit ist die eucharistische Tischgemeinschaft. Man ist versucht, in ihr geradezu das
Wesen der Kirche und ihrer Einheit zu sehen in Ankniipfung an das Apostelwort: ,,Ein Leib
(seid ihr), die ihr alle von einem Brote eﬁt”lso. Denn die ,,Eucharistie ist ihrer innersten Be-
stimmung nach nicht nur ,,Gemeinschaft des Blutes (bzw. Leibes) Christi“!®!, sondern Ge-
meinschaft des Blutes Christi und Darstellung seines ,,Leibes®.

In der eucharistischen Gemeinschaft, wie sie Christus wollte, verwirklicht sich der Dop-
pelcharakter der Kirche: Gemeinschaft in Christus.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christil4 08.07.2021



,EBucharistie* ist Gemeinschaft des Lebens und Dankens, wie schon das Wort kiindet — ,,ein-
miitig wie aus einem Mund“!>? — sie ist gemeinsame Begehung des ,,einmaligen* Lebensop-
fers Christi — ,,Verkiindigung des Todes des Herrn*!33; | memoria passionis, resurrectionis et
ascensionis‘ — und vor allem Mahlgemeinschaft als Wiederholung der Tischgemeinschaft im
Abendmahlssaal gemifl dem Herrenauftrag (,,Brotbrechen‘). Nicht einpragsamer kann die
,Familie* Christi'>* zum Ausdruck kommen, als wenn sich alle ,,Hausgenossen Gottes*'*> um
den Tisch versammeln', an dem der Hausvater den Seinen das Brot bricht. Ob die ,,Welt*
die Jiinger Christi scheidet nach Geschlecht, Stand und Beruf, hier heif3t es oft wirklich: ,,Jetzt
gilt nicht mehr der Jude und Grieche, Sklave und Freier, Mann und Weib: ihr alle seid ja EI-
NER in Christus Jesus*“!*’, sind doch alle zusammen ,,Leib Christi“!®, die einzelnen aber des-

sen Glieder!’.

Ja, ihr seid ,,EINER* (eis), weil Christus der ,,Friede* ist, der die trennende Scheidewand nie-
dergerissen und die Zwei zu einem neuen Menschen umgeschaffen hat'®’. Einer dadurch, daf3
die in der Taufe begriindete Lebensgemeinschaft mit Christus durch die geheimnisvolle Nah-
rung — ,,Fleisch* und ,,Blut* des Herrn!3! — entfaltet wird, so daB ein wundersames Ineinander
Christi und der Seinen entsteht: Er in uns und wir in ihm'®. Hier ist {iberhaupt kein Raum
mehr fiir irgendwelche Trennung; die ,,Einheit* mit Christus wird so eng, daf3 auch die Ge-
meinschaft (ekklesia) wie der einzelne das kithne Wort des Apostels sprechen darf: ,,Ich lebe,
doch nicht eigentlich ich: Christus lebt in mir!%3, Auf diesem Boden wird erst versténdlich,
daB der Liebesjiinger die Liebe zu Gott und Christus vollstindig in eins setzt mit der Bruder-
liebe!®4,

Wie grausam ist gegeniiber dieser idealen die empirische Wirklichkeit! Die ,,in Christo* le-
benden ,,Heiligen* haben die tiefste Liebesgemeinschaft untereinander nicht mehr, auf die ge-
wil} in besonderer Weise das Wort des Herrn anwendbar ist: ,, Daran wird man erkennen, ob
ihr meine Jiinger seid, daB ihr einander liebt*“!®°. Christus scheint in der Tat (nach ,,Kirchen*)
»geteilt“!%® zu sein. Ob die Tischgemeinschaft nicht mehr méglich ist, weil die Glaubens- und
Liebesgemeinschaft zerfiel? Oder ob die Glaubens- und Liebesgemeinschaft verlorenging,
weil die eucharistische Gemeinschaft nicht mehr so gepflegt wurde, wie sie der Herr meinte?
Es wird auch hier kein einfaches ,,Entweder-oder* gelten, sondern das ,,Sowohl-als-auch*! Si-
cher ist, dafl Zeremonialisierung und damit Formalisierung des eucharistischen Mysteriums
eine Mitschuld tragt daran, da3 der Gemeinschaftscharakter der Eucharistie so wenig mehr
zutage tritt und damit dem BewuBtsein auch entschwindet, was eben durch sie immer neu zei-
chenhaft, d. i. ,,sakramental® ,,verkiindet* werden soll.

Diese Einheit der Kirche, wie sie in der eucharistischen Mahlgemeinschaft besonders sinnfal-
lig zum Ausdruck kommt, hat keine Grenzen in Raum und Zeit. Sie verbindet in letzter brii-
derlicher Gemeinschaft reich und arm'®’, hoch und niedrig, gebildet und ungebildet, Herrn
und Knecht'®, Griechen und Juden, WeiBe und Neger!®® ohne Unterschied!” , in Christus®,
ohne die natiirlichen Gegebenheiten aufzuheben!”!. Diese Einheit hebt Gegenwart und Ver-
gangenheit auf, vielmehr sie stellt alle Zeiten, alle ,,Heiligen*, die in das Leben Christi einge-
gangen sind, in die lebendige Heilsgegenwarf Christi'’?, die pilgernde'’®, die verklirte und die
der Verklirung harrende Schar der Christusgetreuen ist eine einzige communio sanctorum!”?:
die irdische Liturgie ist nur eine Voriibung der himmlischen, an der sie schon teilnimmt!”>, in-
dem ein geheimnisvoller ,,Bote* die ,,Gebete der Heiligen* zum ,,sublime altare ante conspec-
tum divinae Majestatis* emportrigt — die (sekundére!) ,,Gemeinschaft der Heiligen®, d. i. die
geistliche Giiter- und Hilfsgemeinschaft der drei ,,Sphéren* der einen Kirche ist nur ein natir-
licher Ausflufl der priméren Lebens- und Liebesgemeinschaft, die in der eucharistischen Le-
bensgemeinschaft mit Christus ihren Seinsgrund hat.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christil5 08.07.2021



Soll ich die ,, graue “ Wirklichkeit der empirischen ,,Kirche* vergleichen mit dem kategori-
schen Imperativ, der in ihrem Wesensgrund liegt? Im Dogma der Kirche lebt das BewulBtsein
dieser vom Vater iiber den Sohn im Heiligen Geist strtomenden Einheit wohl weiter, aber der
Alltag der Christen verrdt den ,,lebendigmachenden Geist* allzuwenig. ,,Kirche* ist nicht eine
ideale Gegebenheit, sondern bleibt Aufgabe fiir alle Jiinger Christi, dall die eine Kirche als
eine, heilige offenbar werde zum Zeugnis fiir die Welt.

b. Sancta

Una Sancta! Wenn wir heute von der ,,heiligen* Kirche sprechen, so stellt sich dabei bei den
meisten zunéchst die Vorstellung der sitt/ichen Vollkommenheit der Kirche (d. i. der Chris-
tenheit) ein. Es ist aber dieser Begriff der Heiligkeit zwar kein unrichtiger aber ein sekundd-
rer. Die Kirche Christi ist nicht ,,heilig®, weil sie sittlich vollkommen ist, sondern sie soll rein
und ohne Makel sich dem Herrn darstellen'’%, weil sie ,, heilig “ ist, d. h. dem Herrn zuge-
hort'™,

,Heilig dem Herrn* ist zwar die ganze Erde, die Gottes Schopferhand entstammt, aber in ganz
besonderer Weise die menschliche Gemeinschaft, auf die Gott seine Hand gelegt'’®, die er be-
rufen hat, ein ,, Lob seiner Herrlichkeit'” zu sein, die Kirche, die als ,, Braut“ dem einen
Mann ,,verlobt* ist: Christus'®’, die daher in briutlicher Hingabe sucht, was ,,ihres Herrnge-
mahls ist“!®!. Die Liebe trigt ihr Gesetz in sich. Ohne ,,Gebot* sucht sie das Wohlgefallen des
Geliebten. Was dem ,,Briutigam® der Kirche gefillt, was ihn allein und ganz erfiillt'®?, das ist
die Erfiillung des heiligen Willens des VATERS — ,,;s0 wie im Himmel, also auch auf Er-
den*“!® —und ,,das ist der Wille Gottes: eure Heiligung*'3*.

Durch die Hinopferung des Leibes Christi sind wir ein fiir allemal geheiligt'®®, aber diese
,Heiligung® soll sich, muf sich am geheimnisvoll ihm verbundenen ,,Leib*, d. i. der Kirche,
auswirken in all den ,, Friichten “, die der in diesem Leib und all seinen Gliedern wohnende'®’
und wirkende Heilige Geist zeitigt'®. , Herrlich wollte er die Kirche fiir sich bereiten, ohne
Makel, ohne Runzel und andere Fehler, heilig sollte sie sein und ohne Fehl'®8. Im , lebendig-
machenden Geist“!*° sind die Satzungen Gottes in unsere Herzen gelegt und in unser Inneres
geschrieben!?’. Sie sollen — vor allem anderen das , konigliche*!?! | neue*!*> Gesetz, das die
alle andern ,,Gesetze* einschlieende ,,Erfiillung des Gesetzes“!'?? ist — zwar in aller Welt ver-
kiindigt'** werden, ob gelegen oder nicht'®>, immer neu eingeschirft, aber im Letzten soll es
doch der GEIST sein, der in allen die ,,Liebe” wirkt'%¢, auf die alles ankommt'®’. So wird Au-
gustinus', des groflen Liebenden, Wort wahr: Ama et fac quid vis! (Handle in Liebe, dann tu,
was immer!) Das ist das lebendigmachende Gesetz der ,,Freiheit!°® des Neuen'®” Bundes —
,,wo der GEIST ist, da ist Freiheit“??, , heilige* Freiheit, die nicht versucht, den Grundsatz
solcher Freiheit ,,Alles ist erlaubt“**! zum ,,.Deckmantel der Bosheit“?°? zu gebrauchen. Denn
wer im Geiste Christi ist, sucht nicht das Seine, sondern das des Nachsten’?® und weif sich
dem Imperativ verpflichtet: ,,Einer trage des andern Last: so erfiillt ihr das Gesetz des
Herrn“?%4,

Die Kirche ist heilig?®; sie ist erlost??, ihre Glieder sind losgekauft und ,,gerettet*>"’, der
Macht der Hélle entrissen und ,,gerechtfertigt*>*® sind aus dem Reich der Finsternis ins Reich
des Lichtes versetzt®?, sie haben das ,,Leben ,,bleibend*?'? in sich. Und doch — immer die
gleiche Dialektik der Gegebenheiten! — zugleich ist es wahr, da3 der Herr nicht Gerechte, son-
dern Siinder berufen hat?!!, und daB die ,,Geheiligten* weiterhin in sich etwas vom Fluch der
Siinde?!? tragen, so daB sie zufolge des ,,doppelten Gesetzes**!? in ihrer Brust tun, was sie
nicht sollen und wollen?'* ... Das vom bosen Feind in den Acker des Gottesreiches gesite Un-
kraut?'® wuchert immerfort neben der guten Frucht bis zum Tag der ,,Ernte — ,,Geheimnis der
Bosheit*?!® neben dem Geheimnis der Gnade ...!

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christil6 08.07.2021



Darum aber ist in der ,,Kirche* (Gemeinschaft der berufenen ,,Heiligen*) das besondere pries-
terliche Heiligungsamt notig, in vielfacher Gliederung?®'’, als Charisma der Liebe, an dem alle
Glieder des Leibes irgendwie teilhaben im ,,allgemeinen Priestertum*?!8, und als besonderer
Vollmachtsauftrag?'® zur Verwaltung der geheimnisvollen Gnadenzeichen, die der Kirche von
ihrem Herrn gegeben sind — alles mit dem Ziel, den ,,Leib* ,,aufzubauen in Liebe* durch die
Heranbildung der Heiligen®?°.

Das ,, Wort“ Gottes ist die grol3e Heiligungsgabe der Kirche: das Wort als Frohe Botschaft
der Gnade und Barmherzigkeit Gottes??!, als Erkenntnis zeugende Heilslehre’?’ und lebensge-
staltende Wegweisung und Mahnung®**, das ,,verbum visibile*, das ist das in gnadenwirken-
den Geheimniszeichen Gestalt annehmende ,, Sakrament “, ja das fleischgewordene ,, WORT*
selbst: Christus, der sich selbst den Seinen zur Lebensnahrung gibt und so in allen Gliedern
des Leibes Leben wirkt und entfaltet?>*. Wahrlich, unerschdpflich reich ist die ,,heilige* Kit-
che, der vom ,,Haupte* her ununterbrochen ,,Gnade um Gnade‘?* zustrémt, die alle zur Heili-
gung fiihrt, die im ,,Leibe* sind und leben und daher in Verbindung mit dem Haupt??®, und
zwar jedes Glied nach dem MaB der tatsdchlichen Lebensverbindung mit dem Haupt.

Ist das nicht allzuschone Theorie? Ist die Kirche wirklich ,,Heilig, so wie die Offenbarungs-
urkunden sie fordern??’? Erweist sich die Gnade des Hauptes wirksam in den Gliedern?

Kein Zweifel, dal} die Frage einen immer neu bedrdangen kann, wenn man auf die empirische
Kirche sieht, zumal etwa auf solche Zeiten der Kirchengeschichte, in denen der Fiihrer der
Kirche selbst??® feststellen muB, daB alle ohne Ausnahme abgewichen sind vom Weg des
Herrn, ja daB3 die Verfiihrung dazu geradezu von oben, von den Tragern des (hdchsten) Amtes
kam... Aber niichternes Urteil bewahrt vor Ubertreibungen, ungerechten Verallgemeinerungen
und Fehlschliissen. Die heiligende Wirksamkeit der Kirche ist an den Friichten des Heiligen
Geistes zu ersehen bei allen, die sich in das Gnadenleben der Kirche mit ganzer Seele hinein-
stellen: die ,, Heiligen (im Vollsinn des Wortes) der Kirche sind und bleiben ein lebendiges
Zeugnis fiir die weiterwirkende Heiligungskraft des Heiligen Geistes, der seine Kirche nie
verlassen hat, auch nicht in den diistersten Zeiten — man braucht nur an die ergreifende Tiefe
mystischen Lebens zu denken, die vielfach gerade in der Zeit zutage getreten ist, von der Had-
rian V1. spricht. Aber es tut gewil} not, da3 die Heiligkeit der Kirche nicht nur als deduktiv
aus unbezweifelbaren Prinzipien erwiesener ,,Besitz* der Kirche apologetisch gefeiert wird,
sondern daB3 die Verantwortlichkeit der Kirche fiir die empfangene Gnade mehr als bisher zu
lebendigem Taterweis fiihrt ,,... sie sollen eure guten Werke sehen und den Vater im Himmel
dafiir preisen‘®®. ,Die Welt braucht Heilige “**°, braucht eine iiberzeugend heilige Kirche.

... Una Sancta! ...! Der Gegenstand dieser Glaubensaussage ist, wie sich gezeigt hat, sehr
komplex, weil teilweise irrational und mit Aporien belastet wie im Grund alle Glaubensaussa-
gen; mit logischen Begriffen ist es nicht zu ,,be-greifen®, nicht zu ,,definieren®. Nur in der ide-
alen Seinssphire, in Meinung und Wille des Herrn, ist die Einzigkeit und Einheit sowie die
Heiligkeit der Kirche eindeutig, klar bestimmt. Im realen Raum der menschlichen Entschei-
dungsfreiheit werden ,,Einheit* und ,,Heiligkeit™ so vielfdltig wie die Zeiten und ihre Men-
schen, so vielfaltig, dall auch die gegensdtzliche Aussage unter bestimmten Gesichtspunkten
noch irgendwie wahr ist: die Kirche ist nicht ,, einig “, nicht ,, heilig“, vielmehr in ihrer Ge-
spaltenheit und Siinde ein Argernis. Die Glaubensaussage besteht nichtsdestoweniger ganz
und gar zu Recht: ich glaube, dall der Herr seine Kirche als ,,eine® und ,,heilige* begriindet
hat, und daB sie dieses ihr Wesen nicht verloren, sondern trotz aller zeitbedingten, in mensch-
licher Siinde begriindeten Verdunkelungen bewahrt hat; ich glaube, dafl der Herr Einheit und
Heiligkeit seiner Kirche zur Aufgabe gestellt und zum Ziel gesetzt hat, und dal3 er zu seiner
Stunde in Gnaden sie auch so offenbar macht, wie es seinem Willen entspricht?*! und seiner
Verherrlichung dient. Die wahrhaft ,,eine, heilige* Kirche der Vollendung ist in der Tat ,, eine

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christil7 08.07.2021



Herde mit einem Hirten “**?; offenbare Verwirklichung des Kénigtums Christi.

c¢. Catholica

Diese eine, heilige Kirche ist die Catholica. Auch dieser Begriff ist keineswegs eindeutig und
in jeder Beziehung einsichtig, er ist vielmehr vielfacher Gefahr der Verfilschung oder wenigs-
tens Verundeutlichung ausgesetzt, wozu die Beibehaltung des Fremdwortes in allen Spra-
chen??? leicht verfiihren kann.

,,Catholica* (kath’ hélou oder hélon) driickt die Allgemeinheit — riumlich die Okumenizitdt,
inhaltlich die Universalitdt oder Totalitdt — aus. Man kann sagen, daf3 irgendwie das ,,Catho-
lica® und ,,Una‘ zusammenfallen, fiir einander eingesetzt werden konnen, jedenfalls sich ,,im-
plizieren*: weil der Heilswille Gottes die ganze Menschheit umfafit und in der Erlosung tat-
sdchlich umgriff, darum geht der Wille des Herrn auf die Einheit der ganzen Menschheit in
der Gemeinschaft der Erlosten. Und weil alle in der einen und durch die eine Kirche selig
werden sollen — ,,Extra Ecclesiam nulla salus“>** — so muB die eine Kirche, die nach dem
schonen Wort Kologriwofs ,,die ausgebreiteten Arme des allgegenwartigen Erlosers® darstellt,
sich nach des Herrn Auftrag an alle Volker in gleicher Weise wenden und muf} in ihrer gan-
zen Existenz so universal sein, dal} alle Volker aller Zeiten in ihr ein ,,Daheim® finden, daf3
alle in ihr und ihrer alle Wahrheit umgreifenden Botschaft die Erfiillung ihrer Wahrheitssehn-
sucht und ihres Heilsverlangens, die Fithrung zur Hochstentfaltung ihres gottgegebenen Seins
finden.

Die Kirche Christi ist das ganze Volk Gottes, (kath’ hélou der lads toil theoii)***. Sie ist also
keine Kleruskirche, als ob der Klerus ,,die* Kirche, das ,,Volk* (die ,,Laien*) nur Objekt der
Kirche wiren?3®. Kraft géttlicher Ordnung gehort eine Gliederung der Amter und Vollmach-
ten (,,Hierarchie®, , Klerus*) wohl zum Wesensbestand?}” der Kirche; aber diese Amter sind
nicht ,,die* Kirche, sondern deren Funktionen, die Amtstriger sind Diener**® Christi und sei-
ner Kirche, sind ebenso ,, Glieder “ des ,,Leibes* wie die anderen, gehdren ebenso zum ,,laos*
wie die andern ,,Volksgenossen® (,,Laien*)**°. Sieht man die Kirche anders, so sieht man sie
nicht , katholisch®, wenngleich der Schein heute manchmal gegen diese Feststellung sprechen
mochte. Die Kirche Christi ist keine Kirche der Mdnner, noch weniger freilich eine der ,,Bet-
schwestern®. Es gehort zum Wesen der Kirche, daB sie beide Geschlechter umfaf3t; es gehort
zu ihrer wesentlichen Aufgabe, beider Geschlechter gottgegebene Mitgift zu erhalten, zu ent-
falten, zu vergottlichen, auch im ganzen ihres eigenen Seins das auf gegenseitige Befruchtung
kraft der Schopferordnung angewiesene méannliche und weibliche Element zu verbinden in
ausgleichender Synthese. Eine einseitig verminnlichte®*? Kirche entspricht ebensowenig der
Katholizitit — und verhindert diese auch praktisch — wie eine feminin entartete**' der Fiih-
rungsanspruch der ménnlichen Autoritit** ist fiir den ,,Aufbau** der Kirche ebenso bedeutsam
wie die groBere Herzkraft der Frau?**; beide sollen als ,,Glieder* im ,,Leib* einander tragen
und zusammen den Leib aufbauen gleich Amt und Charisma, die ebenso erst im Zusammen-
wirken die vollen Friichte des Geistes reifen lassen.

Die ,,Catholica* ist keine Kirche der ,, Vollkommenen *“ (Heiligen), sondern eine Heilsgemein-
schaft und Heilsanstalt fiir a/le; sie soll nach dem Willen des Herrn in sich — bis zum Tag der
,Ernte” — auch die ,,Siinder* begreifen; ja sie ist geradezu Kirche der ,,Siinder*>**, die zu ret-
ten ja der Heiland zur Erde kam. Es sollen die Getreuen Gelegenheit finden, in Nachsicht, Ge-
duld, briiderlicher Liebeshilfe Friichte der Gerechtigkeit zu zeitigen***; der ,,Fall“ der schwi-
cheren Briider soll sie zu Demut, erhdhter Wachsamkeit>*® und zur Siihnebereitschaft>*” fiih-
ren, Gott dem Herrn zur Ehre. Es soll die Menschenfreundlichkeit und Barmherzigkeit des
Herrn immer neu offenbar werden und alle, die es wahrnehmen, zu Dank und Lobpreis aufru-
fen.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christil8 08.07.2021



Die Catholica ist keine Kirche der Ménche und Nonnen, also solcher, die der ,,Welt* den Rii-
cken gekehrt haben, keine Gemeinschaft von Verdchtern der Natur und ihrer Freuden und Ge-
niisse, keine Gemeinde der Ehescheuen und Weltfliichtigen. Sie bleibt nach dem Willen des
Herrn mit den Ihren ,,in der Welt“?*; ihre Glieder nehmen die Welt ernst, arbeiten mit an ih-
ren Aufgaben®?’, ja sehen darin einen wesentlichen Gottesdienst; sie ,besitzen* und gebrau-
chen mit Dank alle Giiter der Erde, und doch auch wieder, als beséfen und gebrauchten sie
die Welt nicht, die ,,vergeht“*>°, da sie ihre eigentliche Heimat ,,jenseits* wissen, im ,,Him-
mel*“?!, auf den ihr seelisches Auge letztlich gerichtet bleibt auch mitten im Weltdienst. Und
so ist die Catholica eine Gemeinde, in der zugleich diejenigen eine besondere beispielgeben-
de, gewissensbewegende Funktion haben, die einen an sie personlich ergehenden Sonderruf
des Herrn zu Enthaltsamkeit in verschiedenster Form ,,fassen*?*? und ihm folgen. Eine ,, ver-
monchte“ Kirche, die die Sonderberufung einzelner zur Grundlage der Vollkommenbheitslehre
fiir alle machen wollte, wire ebenso wenig ,,katholisch* wie eine auf die Charismen der
»evangelischen Réte* eigensinnig verzichtende.

Die Kirche Christi ist nach dem Willen des Herrn nicht eine Kirche der ,,Weisen*>>3, der ,,Ge-
bildeten®, der ,,Gnostiker*, sondern eine Volkskiiche, die die auf die ,,Milch* angewiesenen
,Unmiindigen* wie die Miindigen — und alle ungezéhlten Zwischenstufen — in sich begreift,
eine Kirche also, die in geduldiger Erziehungsarbeit diejenigen trigt, die erst durch ,,Gesetz*
und sinnenhafte ,,Volksfrommigkeit* zur vollerleuchteten ,,Freiheit der Kinder Gottes* in der
,Liebe*, der Anbetung Gottes ,,im Geist und in der Wahrheit“>>* gefiihrt werden konnen, in
der aber auch und gerade die echte ,,Gnostik* zu Hause ist, die vom ,,Spiegel* zur ,,Anschau-
ung* der Wahrheit*>> emporstrebt. Eine Catholica ist eine am Beispiel des Herrn sich orientie-
rende Heilskiinderin fiir alle; wie er Weisheit kiindete, der das Ohr zu leihen die Weltweisen
aller Zeiten Grund haben, doch so, dal3 er auch — und gerade! — vom einféltigen Gemiit und
unverbildeten Sinn der ,,Kleinen‘>*¢ verstanden wurde, so mu8 man durch die Verkiindigung
der Catholica alle zum Heil zu fithren wissen.

Die Catholica ist keine Kirche einer Theologen- oder gar Philosophen-Schule®’. Sie 148t Plato
und Aristoteles, die Stoa und die Moderne zum Wort kommen als Wegbereiter und Diener
des einen Lehrers und Meisters der géttlichen Weisheit®*8. Sie hiitet sich vor der Verabsolutie-
rung zeitbedingten natiirlichen Wissens, vor der Versuchung, dieses mit dem Dogma ineins-
zusetzen, so dal dadurch dem Wissen ihrer Zeit vorauseilende Geister in ihrem Wahrheitsge-
wissen angefochten werden.

Als ,,Catholica® steht sie ziber den Zeiten und hat die Erfahrung, da3 die Philosophenschulen
wechseln, indes das Wort des Herrn bleibt**°, gestern heute und ewig®®®. Ohne die gottgege-
bene Vernunft als ,,Hure**®! aus dem Heiligtum zu jagen, weiB sie doch um die Beschrinkt-
heit und Bedingtheit aller natiirlichen Erkenntnis und ihre Unféhigkeit, dem ,,mysterium fidei*
mehr als analoge®®? Ausdrucksmittel zu leihen. Und da die Theologen-Schulen in Vernunft-
spekulation iiber die Offenbarung griinden, so wahrt sie sich die Freiheit grundsitzlicher
Uberlegenheit iiber zeitgebundene Schulweisheit und 148t auch ihren Gliedern die Freiheit ,,in
dubiis®, und etwas von ,,dubium‘ haben letztlich alle nicht ausdriicklich geoffenbarten Wahr-
heiten an sich.

So steht die Catholica auch tiber den nur relativ vollkommenen 7ypen und ,, Stilen “ christli-
cher Lebensverwirklichung. Nicht eine ,,petrinische* oder ,,paulinische oder ,,johanneische*
ist die ,,Kirche Christi®, sondern eine ,,katholische®, die Petrus nicht nennt, ohne Pauli zu ge-
denken und umgekehrt. Christus ist nicht geteilt?®>. Sie ist nicht dem zielstrebigen Methodis-
mus der Jesuiten, nicht der gnadebetonenden Theozentrik der Dominikaner oder der Mystik
des Poverello und seiner Jiinger verschrieben; sie sieht das Heil nicht nur in der Geistesfrei-
heit des salesianischen Lehrers, sie schwort auch nicht einfach auf die weise Diskretion des

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christil9 08.07.2021



Erzvaters der Monche, sondern allein auf den Herrn ihrer aller, die alle seine bescheidenen
Schiiler sind und bleiben, soviel die besonderen Gaben des Heiligen Geistes sie auch als gra-
tiae gratis datae erhalten haben. All die Typen und Stile, Formen und Richtungen sind nur
Teilverwirklichungen des Catholicon der Una Sancta. Die ,, Ekstase der (gottgeweihten) Ar-
beit“ und die ,, Weltflucht*“ der Mystiker werden von ihr als die Pole gewertet, zwischen denen
die Spannung des Strebens gemil der Sonderberufung jedes einzelnen erhalten werden muB,
um allen ihren Weg zum Heil offen zu lassen. Wie hoch wertet die Kirche ihre Liturgie als
besonderes Gnadengeschenk des Heiligen Geistes! Aber sie weill gleichwohl auch um deren
Raum- und Zeitbedingtheit in ihren einzelnen Formen; sie steht darum offen fiir die gleichzei-
tige Anerkennung der Liturgien des Ostens?** und einzelner ,,Kirchen“ des Westens neben der
(eigentlich stadt-) ,,romischen®, und grundsitzlich wohl auch fiir die Entfaltung eigenstiandiger
Liturgien im Missionsneuland sowie fiir das Wachstum stets neuer Formen im alten Raum der
Kirche. Und so sehr sie die Liturgie als vornehmsten Wesensstil des Volkes Gottes weil3, so
verkennt sie nicht das gottgegebene Bediirfnis des einzelnen zu unmittelbarem persénlichen
Verkehr mit Gott im ,,Gebet des Kammerleins*?® und 148t diesem alle natiirliche Freiheit der
Entfaltung.

Die Catholica steht tiber bzw. in den Generationen. Das ,,Generationsproblem* besteht zu-
folge ihrer ,,Menschlichkeit* wohl auch in ihr; sie selbst ist der gottgefiihrte immer neue Aus-
gleich zwischen dem Vorwiértsdringen der Jungen und dem Beharren der Alten — weder die
einen noch die andern haben den Heiligen Geist allein fiir sich.

Die Catholica ist keine ,, urchristliche “ und keine ,, moderne , auch keine ,, romische ““ Kirche,
sofern diese Bezeichnungen irgendwelche Verhaftung an einen bestimmten Raum oder eine
Zeitperiode der Geschichte zum Ausdruck bringen. Die abendlindische ist so wenig ,, die
Catholica als die ,,orthodoxa“ des Ostens. Die Una Sancta Catholica ist und muf} sein die Kir-
che aller Zeiten und Riume?*®.

Eine kiinstlich auf die Praxis oder ,,Lehre* der Urkirche reduzierte Kirche leugnete die Kraft
des Heiligen Geistes im organischen Wachstum der Kirche, eine dem modernen Zeitgeist sich
verschreibende, sich nicht immer wieder am Geist der ersten Zeugen verjiingende und erneu-
ernde Kirche schnitte sich die Wurzeln der Katholizitét ab. Eine Kirche, die sich an die kon-
tingenten Kultusformen eines (etwa des Mittelmeer-)Raumes so biande, dall Volker anderer
Kultur sich in ihrer Eigenart dadurch vergewaltigt fiihlten, wére darin nicht ,katholisch®, auch
wenn sie vielleicht diesen Ehrentitel mit besonderer Betonung triige.

Katholizitdt muf} sich gerade in Offenheit fiir alle Zeit- und Volksbediirfnisse, in der Be-
schrdankung der ,, Uniformierung *“ auf das durch die Offenbarung gegebene ,,eine Notwen-
dige* offenbaren. Nur wenn sie ,,allen alles*?®” wird, kann sie alle zu Christus und durch ihn
zum Heil fiihren.

,Katholisch* ist die Una Sancta nicht durch Einengung auf bestimmte, raum- und zeitbedingte
Entwicklungsformen, sondern durch allumfassende Fiille**®. Man hat der ,,romischen* Kirche
,Complexio oppositorum® vorgeworfen. Eben das ist ihr Ehrentitel, wenn sie (— nicht ,,Syn-
kretismus®, duleres Aggregat verschiedenster Elemente, sondern) die in Gott gegebene Syn-
these der in polarer Verbindung aufeinander bezogenen einzelnen Teilwahrheiten, Teilsichten,
Teilverwirklichungen des ,,Pleroma‘ Christi darzustellen sich bemiiht. So iiberwindet sie auch
alle ,, Hdresie “, indem sie deren versprengte Teilwahrheit heimholt in die allumfassende, in
herrlicher Freiheit des GEISTES ausgewogene Fiille?®®. So erweist und verwirklicht sie sich
als Una, Sancta, Catholica.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi20 08.07.2021



d. Apostolica

,,Apostolica “ nennt sich die Kirche Christi in ihrem Glaubensbekenntnis. Was ist damit ge-
sagt?

Offenbar zunichst, daB die Kirche vom Herrn ,,auf den Grund der Apostel*?’® bzw. im beson-
deren auf dem Felsengrund Petri?’! begriindet wurde durch die Berufung der ,, Zwolf7 —
bzw. der — als der Keimzelle der Heilsgemeinschaft , Kirche*, durch die Aussendung®’? der-
selben und die Ubertragung grundlegender Heilsvollmachten*’* an sie — die Identitdt der Kir-
che von Heute mit dieser Kirche der Apostel ist offenbar Inhalt des Glaubensbekenntnisses.

Bei der Kirche Christi als dem ,,Volk des Herrn“2"> gibt es keine ,,Volkssouverinitit®; es geht
nicht ,,alle Gewalt vom Volke aus*, sondern, ganz im Gegensatz dazu, alle von Dem, der
sagte: ,,Mir ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden. Darum gehet hin und lehret
alle Volker ... und lehret sie alles halten, was ich euch befohlen habe ...“?’6. Er hat der Kirche
ein flir allemal die ,,Verfassung® gegeben, zwar nur in den Grundlagen, also mit groB3er Frei-
heit der Anpassung an die jeweiligen Gegebenheiten von Zeit und Raum, aber diese Verfas-
sung, soweit sie vom Herrn gegeben wurde, steht fest, ist dem Willenszugriff der ,,Gesandten*
entzogen. Die Verfassung der Kirche aber ist eine ,,apostolische®, d. h. eine in allem auf ,, Sen-
dung “*’” vom Herrn gegriindete.

Das besagt durchaus nicht eine Beschrdnkung der Sendung auf einzelne Glieder der Kirche,
im Gegenteil: die ganze Kirche hat ,,Sendung®, alle Glieder der Kirche haben daran Anteil.
Aber alle in der wohlausgewogenen ,,Glied“erung eines Organismus nach Art eines menschli-
chen ,, Leibes “, in dem auch einzelnen Gliedern hohere, lebenswichtigere Funktionen zuge-
teilt?’8 sind als andern. Er hat es so gewollt, daB3 ,,Hirten*?”?, , Lehrer**°, | Vorsteher**%!,
,,Aufseher?®? usw. in der Gemeinschaft ,,dienen” — um der Gemeinschaft willen sind sie da,
nicht umgekehrt die Gemeinschaft (,,horende Kirche®) als ihr Objekt, wie dies so leicht in ir-
dischen Reichen zutage tritt, wo die GroBen die Kleinen ,,vergewaltigen*?** es ist gerade die
Eigenart dieser vom Geist der FuBwaschung?®* geformten Gemeinschaft ,,Kirche®, daB alle

sich gegenseitig zuvorkommend im liebenden Dienen*®.

Die Kirche steht in ,,Sendung “. Es geht eine gerade Linie vom VATER, der den SOHN ,, sen-
det“?® zu den Aposteln, die vom Herrn ,,gesendet*?*®, selbst durch Handauflegung die Sen-
dung mit Vollmacht Weitergeben289 an ,,Alteste und ,,Aufseher als ihre Gehilfen und Nach-
folger, die selbst wieder die Gldubigen alle aufrufen zur ,,Anteilnahme am hierarchischen
Apostolat der Kirche*?*°, je nach dem besonderen Auftrag (,,Missio canonica‘) oder der un-
mittelbaren personlichen Berufung der einzelnen (Charisma, Prophetie), die ihre Sendungs-
echtheit in gehorsamer Eingliederung ins Ganze erweist. Die ,, Apostolische Sukzession “ ist
eine Kette, an der fiir das Leben der Kirche grundlegende Vollmachten hingen. Wer kann
Siinden vergeben als Gott allein??”!. Ja, nur Gott, Gottes Sohn, der alle Voll-Macht vom VA-
TER hat, und die, denen er diese iibermenschliche Macht des im Himmel giiltigen ,,.Bindens*
und ,,Losens* und ,,Behaltens®, des Siindennachlassens — offenbar wieder zur Weitergabe —
verliehen hat**?. Die ,,Sakramente* hingen in ihrer Wirkung ,,ex opere operato“293 an der
,»Voll-Macht* ihrer Bereitung und Ausspendung; die Apostel fiihlten sich als ,,Verwalter und
Ausspender® der ,,Mysterien“?** und wuBten, was sie taten, wenn sie — nur mit allem Be-
dacht?®® — andern die Hiinde auflegten. So ist diese Apostolische Sukzession des Vollmachts-
zusammenhangs mit den Aposteln kraft ununterbrochener Reihe von Anfang an*® als We-
sensmerkmal der Kirche Christi angesehen worden. Sie umfaf}t freilich durchaus nicht das

Ganze der Apostolizitit der Kirche®”’.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi2 1 08.07.2021



Wahrhatft ,,apostolisch® ist die Kirche (als Gesamtgemeinschaft) nur, wenn das Sendungsbe-
wulltsein und der Sendungswille sie ganz durchdringt. Die Gemeinde des Herrn wére nicht
»apostolisch®, die selbstzufrieden und selbstgeniigsam im ,,Sakristeichristentum® nur fiir sich
lebte, auf die Sicherung des eigenen Heils — ihre Fiihrer vielleicht sogar nur der eigenen Exis-
tenz als ,,Kultbeamter*! — bedacht, aber darauf vergessend, dal} sie gesandt ist ,,in alle Welt*,
»aller Kreatur das Heil zu kiinden, in Fortsetzung der Sendung ihres Herrn, all die ,,zerstreu-
ten Kinder Israels“ zuriickzufiihren®*®, daf ,,ein Schafstall werde und ein Hirt*>%°.

,»Apostolisch® darf sich die Kirche mit Stolz nur nennen, wenn das Konigtum Christi, die
Durchchristlichung aller menschlichen Verhiltnisse, der privaten Lebenssphire der einzelnen
wie des 6ffentlichen Marktes der ,,Welt“, in ihr als der konigliche Imperativ lebt, der als
,,Caritas urgens“** alle zum tiglichen Apostolat des Betens und Opferns, des Beispielgebens
und der Liebestat fiihrt*°!. | Salz*3%2, | Sauerteig**®, , Licht**** der Welt, ,,Stadt auf dem Ber-
ge 3% ist die Kirche Christi, oder sie trigt die Etikette ,,Apostolisch* wie eine leere Flasche.

Das bedeutungsvollste Wesensmerkmal der Apostolizitit (— man konnte auch sagen: der
,»Apostolischen Sukzession® —) der Kirche ist nicht so sehr das formale der Rechts- und Voll-
machtsiibertragung von den Aposteln bis auf uns — das Leben in den ,,Sakramenten® ist zwar
der ,,ordentliche®, aber nicht der ausschlieBliche Weg der Heilsvermittlung! —, sondern die
Einheit der Kirche von heute mit den Aposteln im Besitz der ,, Wahrheit “*°und des ,,Geis-
tes*3%7 Christi.

Die Heilsverkiindigung der Apostel — kurz gesagt: Kreuz**® und Auferstehung®® des Herrn! —
ist und bleibt die Wahrheit, die grof8e Frohbotschaft, die die Kirche der Welt zu bringen hat.
,ODb selbst ein Engel vom Himmel eine andere Botschaft verkiindete, der sei verflucht .30
sagt mit Recht der Vélkerapostel. Thr, der Apostel, depositum fidei®!!, ihre als Augen- und
Ohrenzeugen®'? zuverlissigen Uberlieferungen®'?, hat die Kirche zu hiiten und zu wahren —
neue Offenbarungen der Welt zu geben, hat kein Organ der Kirche Recht und Moglichkeit,
wohl aber klarzustellen — in demiitiger Hingabe an den Geist der Wahrheit und in gewissen-
hafter Auswertung auch aller natiirlichen Erkenntnisquellen —, was zum Offenbarungsbestand
gehort, sowie durch entsprechende Abgrenzungen (,,Definitionen*) Verkehrungen des Ver-
stindnisses abzuwehren, und so die rechte Erkenntnis der Heilswahrheit sicherzustellen. Die
vom ,, GEIST Getriebenen * sind die Kinder Gottes®'*, d. i. auch die echten Glieder der aposto-
lischen Kirche; sie machen die Kirche erst eigentlich zur apostolisch wirksamen. Denn am

,, Geist“ —man konnte im Sinn des Herrn und seines Apostels auch einfach sagen: an der

,, Liebe “ — allein erkennt die Welt*!® die Gottlichkeit dieser sich iiber den brutalen (Un-)
,Geist* der Welt erhebenden Gemeinschaft. Keine Verkiindigung wirkt so liberzeugend als
das Leben und Lieben wahrhafter ,,Christen®; an der lebensvollen Verwirklichung dieses
»apostolischen Geistes* hdngt der ganze Erfolg des Apostolates der Kirche.

5. Die Identitiit der Una Sancta Catholica Apostolica mit der ,,romisch-katholischen* Kir-
che

,una®, Sancta®, ,,Catholica®, ,,Apostolica®, ist die Kirche Christi. Wir versuchten, in die Be-
deutungsfiille dieser Pradikate ,,der* Kirche einzudringen. Und nun die grof3e Frage: Ist die
romisch-katholische®'® Kirche ,.einig®, ,, heilig*, , katholisch“, ,, apostolisch“? Oder umge-
kehrt: Ist die ,, Una Sancta Catholica Apostolica* identisch mit der ,, rémisch-katholischen’
Kirche? Wenn man mit niichternem Wahrheitssinn auf diese Fragen antworten will, so muf}
man bekennen, dal} es keine ganz eindeutige Antwort auf diese Fragen gibt.

I3

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi22 08.07.2021



Wer — auller hoffnungslos der Schonfarberei verfallenen ,,Apologeten* — mochte behaupten,
daB die Inhaltsfiille der ,,Una Sancta Catholica Apostolica“ der ,, romischen “317 Kirche, und
ihr ausschlieBlich und allein, zukdme, wie sie im geschichtlichen Raum steht?

,, Einheit * hat die ,,romische‘ Kirche von jeher auf ihre Fahne geschrieben und kann sie in der
Tat in besonderer Weise fiir sich in Anspruch nehmen: eine zweifellos selbst dem Gegner im-
ponierende Einheit vor allem im scharfformulierten Bekenntnis ,, eines Glaubens  iber den
ganzen Erdkreis hin, in der Geschlossenheit ihrer um den ,,summus pontifex* sich scharenden
Hierarchie, in der durch den Codex iuris canonici zentralisierten Rechtsgleichheit des Abend-
landes, einschlieBlich der von diesem Raum her bestimmten andern Teile der Erde, in der
weitgehenden Uniformierung der (abendlidndischen) Liturgie. Aber ist nicht gerade diese Ein-
heit der ,,rdmischen‘ Kirche erkauft durch die Abspaltung der Hdlfte*'® der ,,Rom* ablehnen-
den Christenheit, die mit der andern Hilfte zusammen ,,eine Herde unter einem Hirten* zu
sein bestimmt ist? Ist mit der Einheit der ,, rémischen “ Kirche schon verwirklicht, was der
Herr mit seiner Kirche meinte, mit dem ,, einen Schafstall, dessen ,,Tiire“ er’!°, Heil fiir alle,
die seinen Namen anrufen®?, fiir alle, die sich vom Geiste Gottes treiben lassen’?!, der Kirche,
in der die von fern wie von nahe ,,Einer**?? geworden sind, ein Leib und ein Geist***! Gibt
sich die ,,romische* Kirche nicht allzuleicht zufrieden mit der (auch nur teilweisen!) Einheit
der ,,abendléndischen® Kirche? Ja, man mochte auch fragen: hat der Geist der verbindenden
Liebeseinheit auch nur die sich zur ,,romischen**?* Kirche ziahlenden Vélker friedlich zusam-
menzuschlieBen vermocht? Sind nicht 1914—18 und 1939-?(1945) als erschiitternde Anklagen
gegen das ,,Christentum* des Abendlandes auch nicht abzuweisende Einwinde gegen die tat-
sdchliche Verwirklichung der ,,Einheit* in der ,,roémischen* Kirche?

Ist die ,,romische® Kirche ,, heilig “? Wieder ist ein begeistertes Ja die Antwort, wenn man
hinblickt auf das ideale Bild, das die Theologie von ihr entwickelt*?, aber auch wenn man z.
B. hinsieht auf den heiligen Reichtum, der sich in der herrlichen Liturgie der romischen Kir-
che, aber nicht nur in ihr, auch im Gebetsleben und Tugendstreben ungezéhlter ihrer Einzel-
glieder sowie ihrer Gemeinschaftsgruppen zu allen Zeiten offenbart; der ,,christliche Sternen-
himmel**?® der ,,Heiligen* aller Nationen, Stéinde, Geschlechter usw. mag als einziger Tater-
weis der ,,Heiligkeit* der Kirche gelten.

Aber daneben diese Schatten! Nicht nur Stinde iber Siinde bei der Vielzahl der ,,Namens-
christen* — wer sich dem heiligenden Einflul der Kirche entzieht, kann freilich kein ernsthaf-
ter Einwand gegen ihre Heiligkeit sein—, nein, zeitweise auch sittliche Verkommenheit bei den
Lehrern und Fiihrern der Kirche**’! Und so viel erbiarmliche ,,Menschlichkeit* durch alle
Grade der ,,heiligen Ordnung*: Weltgeist und GenuB3sucht, irdisches Macht- und Geltungs-
streben, Ehrgeiz und Eigennutz, Selbstgerechtigkeit und Stolz, Herzenskélte und Unwahrhaf-
tigkeit usw. usw.! Wer finde die Christenheit der ,,romischen* Kirche, wenn er mit dem vom
Herrn selbst gegebenen Erkennungszeichen®?® nach der Gemeinschaft seiner Jiinger suchte?!

,, Katholisch “ nennt sich die ,,romische* Kirche mit besonderer Betonung. Und in der Tat darf
sich diese Kirche wie keine zweite Weltkirche heilen, sie, die ihr heiliges Opfer zu jeder Tag-
und Nachtstunde an zahlreichen Orten der weiten Erde feiert. Aber hat die ,,romische® Chris-
tenheit das BewuBtsein der in ihrem Ehrennamen gegebenen Verpflichtung ganz lebendig er-
halten? Hat sie nicht, was die Universalitdt der Heilsgemeinschaft Christi zum Ausdruck brin-
gen soll, geradezu als Namen zur Abgrenzung gleichsam als einer Sonderkirche gegeniiber an-
dern gemacht? GewiB mit dem Anspruch, ,,die* ,, allgemeine “ Kirche Christi zu sein®%’, aber
doch offenbar mit der praktischen Wirkung einer Einengung ihres nach auflen in die Erschei-
nung tretenden Seins in (Schul-)Lehre, Disziplin, Recht, Gottesdienst usw.? ,,Hiresie ist
wohl nie Alleinschuld der sich von der ,,Einheit* sondernden Gruppen, sondern zugleich
Schuld der Kirche, die Lebenswahrheiten und -forderungen zeitweise verkiimmern 1iBt*° und

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi23 08.07.2021



so Sonderbetonungen zeitgeschichtlich ,,notwendig™ macht — mit aller Gefahr der ,,Sonde-
rung* (,,Haresie*), wenn fiir diese Wahrheiten Raum und Verstindnis in der ,,Mutter*-Kirche
zu fehlen scheint®®!. Kann man mit gutem Gewissen sagen, daB die ,,rémische Kirche — nicht
in der Idee, sondern der Empirie! — so ,,katholisch®, d. 1. iiberzeitlich und tiberrdumlich ist,
daB alle in ihr sich geborgen fiihlen, die im Apostolicum Christus uneingeschrinkt als den
,Herrn* bekennen, alle, unabhingig von ihrer rassen- oder kulturméfigen oder etwa philoso-
phischen Bestimmtheit, die alle offenbar vom Heils-Auftrag der Kirche nicht beriihrt werden?

Die ,,romische* Kirche kann sich sicher mit besonderem Recht ,, apostolisch “ (,,sendungs-
machtig®) nennen: sie kann also auf ihren Adelsstammbaum hinweisen auf die ununterbro-
chene Kette der ,, Apostolischen Sukzession “, die ihr die Erhaltung der ,,Sendungs-Voll-
Macht* Christi verbiirgt, sie weil} sich auf dem ,,Felsen Petri* gegriindet, auf den der Herr
seine Kirche ,,bauen®, durch den Er dauernd ihre Einheit gewéhrleisten wollte. Sie hat ihre
»Sendung® durch die 19 Jahrhunderte getragen und Volk um Volk dem K6nigtum Christi zu
unterwerfen getrachtet; ihre ,,Mission® ist heute wie gestern weltumspannend und tibertrifft an
zahlenmiBigem Erfolg die Missionsbemiihungen aller andern ,,Kirchen®. All dies ist unbe-
streitbar. Aber ist die ,,romische® Kirche als Gemeinschaft tatsdchlich von der Sendung Chri-
sti durchdrungen? Hat man nicht bis in unsere Tage die grundwesentliche Sendung der ,, Lai-
en’ —in Reaktion gegen die verabsolutierte und daher vereinseitigte Betonung des ,,Allgemei-
nen Priestertums* durch den Reformator®*? — weiterhin verkiimmern lassen, im Glaubensbe-
wultsein ebensowohl wie in der Praxis? Hat nicht ein selbstzufriedenes, weitldufiges Kultbe-
amtentum vielfach das Bild des apostolischen Arbeiters im Weinberg des Herrn*** bis zur Un-
kenntlichkeit verdeckt? Bei aller Wiirdigung zeitbedingter ,,Notwendigkeiten®: ist nicht der
Unterschied zwischen den heutigen ,,Gesandten* des Meisters, der nicht wullte, wohin er sein
Haupt legen sollte, und den erstmals von ihm in die Welt Ausgesandten oft doch ein allzu
krasser? Ist man nicht in weiten Kreisen der Kirche mit der (mehr oder minder erfolgreichen)
,Erhaltung® des ,,Besitzstandes durchaus zufrieden und macht kaum mehr Anspruch auf den
Charakter der ,,erobernden‘ Kirche (Ecclesia ,,militans*)?

Unbefangene Priifung muf die gestellte Frage dahin erweitern: Hat die ,,romische® Kirche
Einheit, Heiligkeit, Allgemeinheit, Sendungstreue und -macht sich nicht nur irgendwie erhal-
ten, sondern ist dies der Fall in der Ausschliefslichkeit, da3 sie in jeder Beziehung allein auf
diese Merkmale der ,,wahren* Kirche Christi Anspruch erheben kann?

Wer einfachhin der Wahrheit sich verpflichtet weil3, kann das letztere keinesfalls sagen.

Wer wollte behaupten, dal} die ,,nicht-unierten* Christen bzw. deren Kirchengemeinschaften
der Einheit ganz entrieten, die Kennzeichen der Kirche Christi ist? Nicht die dullere Einheit
»organisatorischer® Art innerhalb der Kirchengemeinschaft ist natiirlich gemeint — sie ist
selbstverstindlich in verschiedenen Ausprigungen®*, je nach dem Charakter der einzelnen
,Kirchen®, gegeben — sondern der Zusammenhang mit der Gesamtchristenheit aller Riume
und Zeiten in Glaube, Hoffnung und Liebe, vor allem der gnadenhafte Zusammenhang mit
Christus, dem Herrn und ,,Haupt* der Kirche. Wie steht es damit? Wenn man von den tatséch-
lich ,,ungldubigen* Gliedern der verschiedenen Kirchen absieht — es gibt solche ja auch, wenn
gewil} in weit geringerem Umfang, innerhalb des Rechtsverbands der ,,romischen Kirche —,
so wird man als Tatsache feststellen, dal3 diese Christen untereinander und auch mit der ,,ro-
mischen® Kirche verbunden sind durch dasselbe grundlegende Glaubensbekenntnis (Apostoli-
cum, Nicaenum), das die gldubige ,,Herren“-Gemeinde konstituiert, durch das Herrengebet, in
dem sich alle mit uns als ,,Briider**** vor den einen Vater stellen, durch die ,, eine Taufe >3,
die sie alle zu — kraft des ,,character indelebilis“ nie mehr abtrennbaren — Gliedern des ,,einen
Leibes* machte, zu einem Grofiteil (Ostkirche!) durch ein auch von Rom in seiner Giiltigkeit

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi24 08.07.2021



und darum Wirkkraft anerkanntes Am¢ mit der Voll-Macht der giiltigen Verwaltung der Aeili-
gen Geheimnisse (Heiliges Opfer, Sakramente) — von der Einheit der ,, Liebe “ ganz zu schwei-
gen, die mancherorts auflerhalb der ,,romischen® Kirche zu augenfilligerer ,,Gemeinschaft®
gefiihrt hat als in dieser.

Nur ein ausgesprochener Pharisder®” konnte auf den Gedanken kommen, daB die ,, Heilig-
keit*“ ein Monopol der ,,rdmischen® Kirche, bei den Christen ,,draullen* hochstens ein ,,glan-
zendes Laster* sei. Wie ausgepragt ist z. B. das ,,heilige Leben* der Ostkirche! Nicht nur in
ihrer heiligkeitsgesattigten Liturgie, sondern auch in der Lebensméchtigkeit und Tiefe der
Volksfrommigkeit und ganz besonders seiner Starzen, Mdnche, Pilger usw.*3¥. Aber wie viel
unzweifelhaftes echtes Heiligungsstreben tritt dem unbefangenen Beobachter auch bei den
»evangelischen* Christen aller Schattierungen entgegen! Ich denke etwa an das geradezu pro-
phetische Christuszeugnis Ungezihlter unter ihnen, an Gestalten wie Bodelschwingh, Wi-
chern, Mutter Eva Winckler, Mathilde Wrede, an meine Erfahrungen in der Fellowship of
Reconciliation, an die glaubenstiefe Verkiindigung und das iiberzeugend echte Beten und Sin-
gen in so vielen evangelischen Gotteshdusern, deren Eindruck ich mich nicht entziehen
konnte. Ja, wenn die christliche ,,Vollkommenheit™ (,,Heiligkeit*) wesenhaft in der ,, Liebe
besteht, so stehe ich nicht an, ehrlicherweise zu bekennen, dal3 ich personlich ,,draulen* eher
mehr als weniger Geist echter Liebe nach 1 Kor 13 angetroffen habe, verglichen mit den oft
niederdriickenden Erfahrungen im Kreis der ,,Briider* gleichen ,,Glaubens®. Nein, die ,,Heilig-
keit* ist Gabe des GEISTES, der offenbar ,,weht, wo Er will*** — oft zur Beschimung der Tu-
gendstolzen, wo sie es nicht wiinschen bzw. zugeben wollen.

., Katholizitdt “ mochte man wohl am ehesten den Christen ,,draul3en® bestreiten. In der Tat ist
ja alle ,,Héresie* eben Negation der allumfassenden, alle Wahrheit umgreifenden und harmo-
nisch verbindenden Wahrheitsfii/le. Doch keinesfalls 148t sich solches Verdikt aussagen von
der Ostkirche, die sich aufgrund ihres ,,orthodoxen® (,,rechtgldubigen*) Bekenntnisses mit
Recht auch ,,katholisch* nennt. Daf} sie die Entwicklung der abendldandischen Kirche (seit
dem FEintritt des Schismas) zum gréften Teil nicht mitgemacht hat, gibt ihrem Wesen in frei-
lich nur negativer Betrachtung einen ,, allgemeineren *“ Charakterzug gegeniiber der abendlédn-
dischen Kirche, die in Lehre, Recht, Verwaltung usw. weit starker festgelegt erscheint — da-
rum auch die Bestrebung der angelsdchsischen u. a. Kirchen, die ,,Wiedervereinigung* auf
dem Boden der Ostkirche zu suchen. Was freilich der Ostkirche von Heute zu fehlen scheint,
das ist der Drang ins Weite, zur Weltmission, ebenso wie zur Durchdringung des ganzen, auch
des offentlichen Lebens mit dem Geist Christi. Die Bestreitung aller ,,Katholizitat* wiirde aber
auch bzgl. der Reformationskirchen den Tatsachen nicht gerecht. Nicht nur daB3 z. B. Luther
durchaus die Katholizitiit, auch unter Beibehaltung des Namens®*’, fiir seine Reformationskir-
che in Anspruch nahm, also sich von der ,, allgemeinen “ Kirche nicht ,, frennen “ wollte. Wenn
man z. B. die ,, Confessio Augustana‘>*' von 1530 einfiihlend auf sich wirken 14Bt, so verspiirt
man unverkennbar die Wesensverbindung mit dem ,,katholischen Bekenntnis und Leben.
Und wenn die Entwicklung aufgrund des Spaltpilzes ,,Subjektivismus* sich mit der Zeit au-
Berordentlich weit ab vom Glauben und Leben der ,,allgemeinen Kirche (— hier bewuf}t die
Ostkirche mitgedacht! —) entfernt hat, so gebietet die Wahrhaftigkeit festzustellen, da3 inzwi-
schen eine — zum Teil erstaunlich weitgehende — riicklaufige Bewegung eingesetzt und den
glaubensarmen und traditionslosen Liberalismus weithin iiberwunden hat. Schon sucht man
nach der Verwirklichung ,,evangelischer Katholizitét® ...

Das bertihrt bereits stark die Apostolizitit der Kirche. Wenn man bei diesem Wort vor allem
an den inneren und dufleren Zusammenhang mit Lehre und Ordnung, Geist und Leben der
Apostel und ihrer ,,Urgemeinde* denkt, wird man die Ostkirche ausgesprochen ,, apostolisch “
nennen konnen, insofern sie fast geradezu den Eindruck der Erstarrung in der primitiven Ent-
wicklungsphase der Kirche macht; auch die Reformationskirchen sind in der Tendenz insofern

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi25 08.07.2021



»apostolisch®, als sie auf die ,,unverbildete und ,,unverfilschte* Lehre und Praxis der aposto-
lischen Urgemeinde zuriickzugehen vorgeben. Dafiir haben sie leider die lebendige Uberliefe-
rung wie die Vollmachtsiibertragung des Amts vielfach unterbrochen und sind zufolge der
grundsitzlichen Traditionslosigkeit weithin dem Subjektivismus verfallen, der zur Verneinung
der Apostolizitit fiihrt. Das Sendungsbewufstsein (,,Salz*, ,,Sauerteig®) scheint in der Ostkir-
che wenig entwickelt, insofern auch in den Reformationskirchen, als sie vielfach in vereinsei-
tigtem Eschatologismus die ,,Welt* der Siinde tiberlassen oder wenigstens auf ernsthaften
Versuch der Verwirklichung des Konigtums Christi in dieser Weltzeit verzichten.

Fassen wir das Ergebnis dieser Betrachtung zusammen, so ergibt sich: Das ,,Una, Sancta, Ca-
tholica, Apostolica” kommt als Wesensmerkmal der ganzen Kirche Christi zu und ist ihr — vor
allem als ,,Talent* zur Verantwortung! — vom Herrn gegeben, der ganzen Heilsgemeinschaft
Christi, die als solche konstituiert ist durch den gnadenhaften Lebenszusammenhang der ,,be-
rufenen Heiligen mit ihrem ,,Haupt™ und ,,Herrn* aufgrund der ,,einen Taufe “. Insofern als
iure divino der ,,Fels Petri* fiir die ganze Kirche bleibende Seinsgrundlage ist, und insofern
als ,, Rom “ diesen ,, Felsen “ darstellt, ist die ganze Kirche mit all ihren Gliedern auf’,, Rom *
bezogen, also die Kirche Christi identisch mit der ,, romischen * Kirche.

Das ,, insofern “ ist eine bewufite Einschrinkung: die einzelnen Apostel haben Auftrag und
Vollmacht ihrer Sendung nicht von Petrus, sondern unmittelbar vom Herrn erhalten — ob sie
gleich gewil} den als ihren Wortfiihrer und als Felsen ihrer Einheit anerkannten, der den be-
sonderen Auftrag vom HERRN erhalten hatte, die Herde zu ,,weiden* und die ,,Briider im
Glauben zu ,,stirken“*** — und sie haben ihre Heilsvollmachten unmittelbar, nicht etwa im
Auftrag Petri (,,Roms*) in ihrer Handauflegung weitergegeben. Wenn auch mit dem Inkraft-
treten des Codex iuris canonici (1918) eine lange Entwicklung zu einem Abschluf3 gebracht
wurde, so daB nunmehr die Bischdfe durchwegs*® vom Papst ,,ernannt* werden sollen, so ist
damit offenbar kein ius divinum als Grundlage behauptet oder etwa begriindet worden, d. h. es
will keineswegs damit zum Ausdruck gebracht werden, da3 die Bischofe nun den ordo und
die daraus flieBende Gewalt statt vom Herrn der Kirche vom Papst erhalten, infolgedessen nur
dessen Stellvertreter’** seien; nach wie vor wird die Weihe Vermittlung durch nichtunierte,
aber in apostolischer Sukzession stehende Bischofe als ,,gliltig* anerkannt. Damit ist aber
grundsétzlich bzgl. des ganzen Umfangs des ordo, seiner Vollmachten und Gnadenwirkungen,
eine Verkniipfung der auBerhalb der (vollen!) Union stehenden ,,Kirchen* mit der — nach
Christi Willen durch ,,Rom* gefiihrten — ,,Una Sancta Catholica Apostolica* weiterhin gege-
ben, also auch eine in den Wirkungen in die Erscheinung tretende ,, Teilhabe*** an der Ein-
heit, Heiligkeit, Allgemeinheit und Sendungsméichtigkeit der Kirche Christi. ,,Einheit®, ,,Hei-
ligkeit®, ,,Katholizitét®”, ,,Apostolizitit” ist der ganzen Kirche Christi als eine Art wesensmafi-
ger ,,character indelebilis®, aber vor allem als stets neue Aufgabe gegeben. Die volle Verwirk-
lichung dieser Aufgabe wire schon die volle Verwirklichung des Konigtums Christi in dieser
Weltzeit. Diese aber ist in ihr nicht zu erwarten, vielmehr erst als ,,eschatologische* Tatsache
— auf den Tag des ,,Gerichts* — verheiflen. So ist es im Wesen der Sache gegeben, dall die em-
pirische Kirche Christi nur in ,, Ndherung *“ an das Ideal als Una, Sancta, Catholica, Apostolica
in die Erscheinung tritt, in den einzelnen Gliedern, Gemeinden usw., in denen die Kirche
Christi sich leibhaftig darstellt, ebenso wie in der Ecclesia als ganzer. Es bleibt freilich die un-
abweisbare Forderung des HERRN, die mit dem Wesen der Kirche gegeben ist, als aller ge-
meinsame Verantwortung, seine Gemeinde als eine in der Tat ,,Una, Sancta, Catholica, Apo-
stolica“ — Gemeinschaft aller zum Heil Berufenen darzustellen, der Welt zum Glaubenszeug-

nis>%.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi26 08.07.2021



II. Teil: Der ,,Orden* der Zukunft

Das Konigtum Christi ist das Heils-“Geheimnis®, das von Ewigkeit her im Willen Gottes be-
schlossen ist, das aber in dieser Weltzeit in der dieser und dem in ihr wirkenden ,,Geheimnis
der Bosheit**” entsprechenden Gebrochenheit in die Erscheinung treten soll und zwar in der
Una Sancta Catholica Apostolica, der ,,Kirche* Christi. ,, Soll“ — das will in diesem Fall hei-
Ben, dal Gott, der die Kirche in den Raum der Freiheit stellte, mit dieser Gebrochenheit
,rechnet™ — die Theologen sprechen von ,,Zulassung* bei allem nicht dem ,,eigentlichen* Wil-
len Gottes entsprechenden Geschehen — nicht aber, dal3 etwa der im ,,Willen* Gottes ausge-
driickte Imperativ fiir uns Menschen damit abgeschwicht wire. Nein, es ist und bleibt der
klare, gebieterische ,, Wille“ Gottes, dal3 die Kirche Christi in und von ihren Gliedern aufge-
baut werde als ein zeugnismichtiger heiliger Tempel, ,,Lob Seiner Herrlichkeit**® — Wille
Gottes und daher unabdingbare heilige Verantwortung und Aufgabe aller Jiinger Christi.

Ja, aller Glieder der Kirche! Vornehmlich naturgemif der mit besonderer Amts-Verantwor-
tung beladenen, aber auch in besonderem Mal@ derer, denen — als verpflichtende gratia gratis
data! — tiefere Erkenntnis von dem im Herzen Gottes ruhenden Plan der ,,Gemeinschaft der
Heiligen* geschenkt wurde, und die so zu dem bedeutungsvollsten Apostolatsdienst der inner-
kirchlichen Erneuerung vom Herrn aufgerufen werden.

1. Erneuerung der Kirche durch ,,Orden“

Die Geschichte der Kirche erweist deren nie versiegende Regenerationskraft und zugleich als
Tatsache, dal immer wieder der Anstof zur Riickbesinnung auf die ganze ,,Breite und Lénge,
Hohe und Tiefe* des Heilsplanes Gottes**® und damit auf Uberwindung der ihm entgegenste-
henden Michte des Bosen sowie zur gnadenhaften innerkirchlichen Wiedergeburt nicht so
sehr von den — oft dem Amtsschema verhafteten — Amtstragern, sondern von einzelnen — man
mochte sie ,, Propheten ““ heilen —, vor allem von Gemeinschaften innerhalb der Kirche aus-
ging, die der HERR, in jeder Zeit neu, als Rufer zur ,,Metanoia“**° und Kinder seines ,,Rei-
ches* erweckte.

Es sind vor allem die ,, Orden *“ der Kirche, denen offenbar vom HERRN dieser Wesensdienst
an seiner Gemeinde zugewiesen erscheint. Zum Unterschied von den, vor allem in den letzten
100 Jahren, in groBBer Zahl entstandenen ,, Kongregationen , die einen ganz konkreten, zweck-
haft praktischen Dienst des Autbaus oder der heilenden Liebeshilfe — Krankenpflege, Schule,
Loskauf der Gefangenen, Rettung der Gefallenen, Jugenderziehung usw. — sich zugewisen
wissen, sind die geschichtlichen ,, Orden “ nicht eigentlich durch einen praktischen ,, Zweck
charakterisiert, sondern durch ein ,,Ziel“, durch einen wurzelhaften (,,radikalen*) Dienst am
Ganzen der Kirche, eine neue Entfaltung ihres Ideals gegeniiber zeitweiliger Entstellung oder
Entartung, einen geistgewirkten Impuls zur (,,sithnenden*) Ergdnzung des an der zeitbeding-
ten (,,empirischen*) Kirche ,,Fehlenden®, zur beispielhaften unverkiirzten Verwirklichung der
,, Gemeinschaft der Heiligen *“ im Kleinen (ecclesiola in ecclesia). Vielleicht am stirksten tritt
dies in Erscheinung in der Bewegung, die an den vom ,,Evangelium® bis ins letzte erfa3ten
poverello ankniipft und die man geradezu die ,, echte Reformation ““ der Kirche nennen mdoch-
te. Dabei ist es von grof3ter Bedeutung, da3 der ,,Orden®, der der durchgidngigen Neu-,,Ord-
nung“ der Gemeinde Christi zu dienen als seine grole Aufgabe fiihlte, nicht ein Priester-,
sondern ein Laienorden (wenn auch bald unter priesterlicher Fiihrung) war, ja dal} der eigent-
liche primdre Orden des hl. Franz nicht der ,,Erste®, sondern der (nachmalige) ,, Dritte “ Orden
ist, der bewul3t die Menschen aus allen Berufen, vom Bettler bis zum Ko6nig, zu einer neuen,
»evangelischen Lebensordnung aufrief; der (nachmalige) ,,Erste Orden der in Gemeinschaft

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi27 08.07.2021



lebenden (geistlichen und Laien-),,Briider* ist in der Idee des Griinders gleichsam innerhalb
des (als Keimzelle der Wiedergeburt der Kirche wirkenden) groffen Weltordens noch einmal
eine Keimzelle fiir die stets neue Verlebendigung des ,,freien* (nicht auf die Lebensgemein-
schaft beschrankten) Ordens.

Die Kirche Christi ist als ,,Pilgerin® ,,unterwegs*. Thre Fiie sind unrein vom Schmutz der
Erde, ihre Kleider vom Staub der Stralen befleckt. Sie hat immer wieder — je mehr der ,,Tag
des Herrn* zu nahen scheint, um so mehr! — AnlaB3, sich zu reinigen und zu riisten fiir ihren
»Brautigam®. Ja, sie hat in der Auseinandersetzung mit der bosen ,,Welt* manchen Schaden
erlitten, hat sich nicht von aller Ansteckung aus der sie umgebenden Atmosphére bewahren
konnen®>!. Sie bedarf allzeit der ,,BuBe**>?, der Erneuerung und Verjiingung, vor allem sie
selbst immer neu das ,,Omnia instaurare in Christo* (Pius X.). Wie anders sollte diese Erneue-
rung bei ihr als einem ,,L.eib* vor sich gehen als durch Verjiingung ihrer Zellen und Glieder?
Wenn ein lebendiger Organismus erkrankt, so werden aus der Lebensmitte alle Kréfte gesam-
melt, um neue, gesunde und lebenskriftige Zellen zu bilden und mit ihnen das lebensuntiich-
tig gewordene Gewebe zu ersetzen; von dieser Regeneration der kranken

Stellen geht dann, wenn geniligend Reserven an gesunder Lebenskraft vorhanden sind, eine
Verjiingung des ganzen Organismus vor sich, so daB3 das ,, Fieber“, die akute ,,Krankheit®, in
der Tat, wie die neuere Biologie es darstellt, ein Prozef der Gesundung und Erneuerung ist,
vielleicht dem Ganzen zu Heil und Fortschritt. Ob es nicht beim ,,Leib* der lebendigen Kirche
Christi ebenso sein muf3: Ob nicht eben ein ,, Orden “ als ein solches Sammlungszentrum ge-
sunder Verjiingungskrdfte daflir in Frage kommt? Der englische katholische Schriftsteller
Benson hat um die Jahrhundertwende in einem bemerkenswert prophetischen Roman ,,Der
Herr der Welt“ die Zukunft der Kirche wesentlich bestimmt gesehen durch einen neuen Or-
den, der, aus Not und Bediirfnis der Zeit geboren, den Geist der Urkirche in der Welt von
Heute und ihren Formen noch lebendig macht.

Wenn man die Tatsache auf sich wirken 148t, in welch erstaunlichem Umfang Benson inzwi-
schen tatsidchlich eingetretene Zukunftsentwicklungen, z. B. technischer Art, die zu seiner Zeit
ganz phantastisch schienen, vorhergesehen hat, so kann man wohl auch seiner Sicht der Zu-
kunft der Kirche — nach Abzug alles Romanhaften — Bedeutung nicht absprechen.

2. Die Verwirklichung der Grundeigenschaften der Kirche im ,,Orden* der Zukunft

Wie miiite der ,, Orden der Zukunft“ aussehen, der solchen Dienst der Kirche Christi zu leis-

ten berufen wére? Er miifite offenbar in sich im Kleinen, gleichsam als ihr Profotyp, lebendig
und tiberzeugungskriftig die Kirche Christi in ihrem wahren und echten Geist, ihrem dufleren
Wirken und inneren Leben, zum Ausdruck bringen.

a. Einig

., Einheit* in der Mannigfaltigkeit (,,Katholizitit®), ,, Heiligkeit “ und ,, Apostolizitdt “, die
Grundeigenschaften der Kirche Christi, miifiten in diesem Orden in einer Weise zutage treten,
dal} darin Symbol- und beispielhaft der eigentliche gottgewollte Charakter der Kirche Christi
zum Ausdruck kiime, daB durch eine gewisse ,,Ubergebiihr der Glaubensleistung siihnend er-
gdnzt und ersetzt wiirde, was an der GroBkirche als Versdaumnis und Mangel erscheint; daf3
durch die vom Orden ausgehende motorische Kraft die Gesamtkirche aus stagnierender Ruhe
wieder in lebendige Bewegtheit kdme in Richtung auf das gro3e Ziel, das ,,REICH* Jesu
Christi. Einheit in der Mannigfaltigkeit, Mannigfaltigkeit in der Einheit! Der Orden vom

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi28 08.07.2021



Reich Christi — nennen wir ihn einmal kurz ,, Kyrios-Orden “ — miifite, als ,,ecclesiola in eccle-
sia®, sich in gleicher Weise auf beide Geschlechter erstrecken, wie dies schon im Abenmahl-
saal nach der Himmelfahrt des Herrn in der sich bildenden Herrengemeinde als ein charakte-
ristischer Zug in die Erscheinung trat*>*. Er miite so die Schépfungsmitgift des Mannes wie
des Weibes zu deren naturgemifer Ergdnzung und wechselseitigen geistigen Befruchtung
vereinen — selbstverstdndlich unter kluger (— d. h. nicht dngstlicher —) Verwirklichung aller
notwendigen Sicherungen zur Verhiitung unguter Auswirkungen solcher Begegnung der Ge-
schlechter in der heiligen Freiheit des GEISTES — er miifite die Moglichkeit schaffen, an alle
von ihm in Angriff genommenen praktischen Aufgaben in einheitlicher Planung je nach der
besseren Eignung des einen oder des andern Geschlechts ,,Briider und ,,Schwestern* einzu-
setzen, die alle vom gleichen Geist beseelt, vom gleichen Apostolatsdrang erfafit ein innerlich
einheitliches ,,Werk* schaffen. So bekommt das ,,Werk* des Ordens einen ,,katholischen®, d.
i. universal geformten Charakter, der iiberzeugend und vorbildhaft zu wirken vermag.

Der Kyrios-Orden miifite allen ,, Berufen ““ in gleicher Weise offenstehen, sofern nur die fiir
den Orden wesentliche apostolische Grundberufung gegeben ist. Vom Akademiker bis zum
,ungebildeten sollten alle Bildungsschichten in ihm — wie am Tisch des Herrn — in geschwis-
terlicher Gemeinschaft verbunden sein, wobei jedes ,,Glied* ohne Uberheblichkeit oder Min-
derwertigkeitsanwandlung — beides Erscheinungsformen der gleichen Ichbezogenheit! — den
thm aufgrund seines gottgegebenen ,,Talents* zugewiesenen ,,Dienst™ am Ganzen schlicht und
einfach erfiillte; solche Gemeinschaft wire eine tigliche Schule der Einfachheit, Demut und
Liebe, durch die die Jiingerschar Christi ausgezeichnet sein muf3, durch die sie liberzeugend
wirkt wie die Urgemeinde: ,,homothymadon®: ,.ein Herz und eine Seele“!*>* (Weihe-)Priester
und (priesterliche) Laien miiten in ihm — nicht wie ,,Herren* und ,,Knechte®, sondern — wie
in der benediktinischen oder franziskanischen Urgemeinschaft ,,briider“lich®*> vereint, wech-
selseitige ehrfiirchtige Liebe und Dienstbereitschaft, ja in der Tat den Geist der FufSwaschung
sinnféllig verwirklichen, der leider gar vielfach nicht mehr tiberzeugend in die Erscheinung
tritt, in vielen bestehenden Gemeinschaften wie in der Kirche im Grof3en.

Aber auch die standesmdfSige Sonderberufung der einzelnen miiite im Kyrios-Orden ihre
Form der Verwirklichung finden: die jungfrdulich von aller Bindung des Blutes um des Herrn
willen Geldsten miiten in ihm eine herzwarme Familie des Geistes finden, in der sie verwur-
zeln, von der getragen sie ganz dem grof3en Apostolat des ,,Reiches* sich hingeben oder, ge-
méf ihrer Veranlagung und Vorbildung, ihren geistigen oder praktischen Dienst im ,,Werk*
verwirklichen konnen. Aber so wesentlich der Geist, praktischen Bestand und apostolische
Durchschlagskraft diese gegebene Kerngemeinschaft innerhalb des Ordens sein mag, so notig
ist thm selbst, soll er mit der Fiille des Lebens verbunden bleiben, die Ergdnzung durch dieje-
nigen, die auf Grund der Ausiibung ihres biirgerlichen Berufes ganz im Leben der ,,Zeit* und
der ,,Welt*“ stehen; bei aller Bedeutung, die ,, klosterliche “ Abgeschlossenheit vor allem fiir
tiefste seelische Kultur bei gegebener personlicher Berufung haben kann, ein ,,Orden®, der
sich als solcher kldsterlich abschldsse, konnte die groB3e unmittelbare Wirkung auf die Welt
nicht ausiiben, zu der gerade der Orden der Kirche Christi gerufen ist. Nicht als Anhdngsel, als
Objekt des ,.ersten* (Gemeinschafts-)Ordens, nein, als Mitsubjekt, als die zweite grundwesent-
liche Sdule des Gesamtordens muf3 die Schar derer im Orden wirken, die — analog dem ,,Drit-
ten* Orden oder den ,,Oblaten* — im Getriebe des Lebens der Welt stehen und dort ,,Gemein-
schaft der Heiligen* darstellen sollen.

Ja, es gilt diese Erwédgung schlieflich auch von der Einbeziehung der Ehe in die Lebens- und
Wirksphére des Ordens. So wahr es ist, da3 Eheleute allzu leicht der letzten Hingabe an den
Herrn iiber einer gewissen Selbstbefriedigung vergessen®>®, sie sind nicht weniger als andere
zur Jiingerschaft Christi und zur Vollkommenheit der Liebe aufgerufen®*’ und erhalten im
»Sakrament™ eben dazu die tigliche Gnadenausriistung; sie bendtigen freilich gerade in ithrem

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi29 08.07.2021



Stand der Gebets- und Beispielshilfe der Briider und Schwestern, die die Ddmonie des Blutes
iiberwunden haben. Und andererseits: die ,,Welt* ist nicht fiir den HERRN zu gewinnen, wenn
nicht der schopfungsméBige Brunnquell des natiirlichen Lebens von der Kraft des Heiligen
Geistes neu durchdrungen wird, wenn nicht echte Christkonigsfamilien vorleben, da3 und wie
solches ,,Geheimnis* der Gnade geschieht. So muB3 innerhalb des Kyrios-Ordens ein Lebens-
und Entfaltungsraum fiir wahrhaft apostolische Eheleute gegeben sein; sie miiiten vom Orden
her eine durchaus ihrem Stand entsprechende Lebensordnung nahegebracht erhalten; sie wi-
ren aber innerhalb des Ordens durchaus nicht nur die Empfangenden: sie vermitteln dem Or-
den als Ganzem viele Lebenseinsichten, ohne die sein Apostolat blutleer, seine Verkiindigung
lebensfern und unglaubhaft, vielleicht selbst seine aszetische Auffassung und Praxis einseitig,
unnatiirlich und gequilt zu werden droht. So schwierig die praktische Verwirklichung der
Forderung nach irgendwelcher Vereinigung der Ehelosen und der Verheirateten in der Einheit
des Ordens sein mag, sie ist ein Priifstein der wahrhaften Berufung des Ordens als Erneue-
rungszentrum der Kirche Christi.

Der Kyrios-Orden darf als solcher keiner Nation zugehoren, keiner nationalen ,,Kultur* ver-
schrieben sein, sondern wird insofern wahrhaft , katholisch®, d. h. allumfassend sein, als er
grundsétzlich allen Nationen offensteht, ja sich bemiiht, in allen Wurzeln zu fassen, so wird er
— ohne einem verwaschenen Kosmopolitismus als Prigeform seiner Mitglieder zu huldigen —
wiederum die gottgegebene besondere Mitgift jeder Nation innerhalb ihrer Grenzen positiv
entfalten und anderseits alle sich wechselseitig anregen und ausgleichen lassen, wie es dem
grof3en Plan des Vatergottes entspricht, der seine Sonne iiber alle leuchten 148t, und der an
Pfingsten den GEIST {iber alle ausgo3. Allem MiB3brauch Christi und seiner Kirche fiir natio-
nale oder gar wirtschaftliche ,,Interessen wird er sich verschlieBen; seine Mission ist einfach
und umfassend zugleich: Verkiindigung von Kreuz und Auferstehung Christi und der Erlo-
sung in seinem Blut, Zeugenschaft fiir die Herrlichkeit des einen und einzigen HERRN und
seines Reiches, nicht flir vergingliche Ehre irdischer Macht. So wird der katholische Orden
von selbst zum Diener und Anwalt des Friedens Christi im Reich Christi.

Der Kyrios-Orden soll und wird einen ausgepragten Charakter aufweisen gegeniiber der ge-
schichtlich in Erscheinung getretenen typenméfBigen Auspriagungen geistlichen Lebens, aber
nicht eigentlich als ein neuer Typ neben ihnen, sondern als deren Synthese. Innerhalb des Ky-
rios-Ordens muf3 wie im GrofBlen der Kirche sich ein steter Ausgleich vollziehen zwischen den
mehr ,, beschaulichen “ und den mehr ,, aktiven “ Berufungen, der mehr methodischen und den
mehr Geistesfreiheit in Anspruch nehmenden Richtungen, der mehr tragisch-pessimistischen
wie der ebenso berechtigten gldubig-optimistischen Lebenshaltung usw.; ,,benediktinische*
und ,,franziskanische®, ,,jesuitische® und ,,salesianische* Frommigkeit soll sich zu Hause fiih-
len konnen in dem ,, katholischen *“ Orden der allumfassenden Kirche, aufgrund der fiir ithn
wesentlichen Geistesfreiheit, die vor allem die wesentliche — d. i. wohl die von Schrift und Li-
turgie als den eigentlichen ,,katholischen* Quellen der Gottinnigkeit her bestimmte — From-
migkeit pflegt, die als Pflicht fiir alle ja nur ein Minimum des allen gerecht Werdenden for-
dert, im iibrigen den Spielraum des ,, Rates “**°, d. i. freie individuelle Wahl der Mittel auf-
grund der personlichen Geistfiihrung, zugesteht.

Diese Katholizitdt wird die ganze Geisteshaltung des Kyrios-Ordens bestimmen. Aller geisti-
gen Verengung abhold, wird er in groBer Freiheit sich des ganzen Reichtums der Gesamtkir-
che freuen, der Charismen des Ostens wie des Westens, des Nordens wie des Siidens, der Ur-
gemeinde, des ,, Mittelalters *“ und der ,, Neuzeit ‘. Er wird, keiner theologischen oder philoso-
phischen ,, Schule “ verschrieben, aller echten, d. i. vom Heiligen GEIST kommenden ,, Gno-
sis “ offenstehen. Seine ,, Theologie “ und ,, Verkiindigung ““ wird vor allem eine unmittelbar
aus den Offenbarungsquellen schopfende ,, biblische “, darum einfache und wesenhafte sein;
doch wird der Orden in iiberzeitlicher katholischer Weite bei den ,, Vitern “, aber auch bei all

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi30 08.07.2021



ihren geisterleuchteten Epigonen, allen ,, Lehrern * der Kirche, demiitig und lernbegierig in die
Schule gehen, ohne aber auf einen zu schwdren als auf ihrer aller ,, Meister “. Von der Weis-
heit des Kreuzes und der Gnade Gottes allein alles Heil erwartend, wird der Kyrios-Orden
doch keinem falschen Supranaturalismus oder Mystizismus zuneigen; die Natur als Gottes
Schépfung ist in ihrer weisen Ordnung und ihrer Zuordnung zur ,,Uber-Natur* fiir ihn aller
ehrfiirchtigen Pflege wert; ,, Humanitdt*“, am ,, Menschensohn “ orientiert, wird fiir ihn ein Be-
griff von tiefem Inhalt und verpflichtender Bedeutung sein, Voraussetzung und Grundlage al-
ler echten ,,Seelenkultur und Reich-Gottesverwirklichung; von menschlicher ,,Leistung* er-
wartet er nicht ,,Erfolg* oder gar Heil, wohl aber in vertrauendem Glauben Bewahrung und
Mehrung der Gnadenhilfe Gottes, der ,,jedem nach seinen Werken* zu ,,vergelten* verheiflen
hat. Allen ,, Ismen “, als Einseitigkeiten abgeneigt, dient der Kyrios-Orden in allem der Syn-
these, nicht verddchtiger menschlich-kiinstlicher, sondern der in Gott verwirklichten ,, Fiille “,
vor dessen ,, complexio oppositorum *“ menschliche Logik immer aufs neue kapitulieren muf.
Ja, der Kyrios-Orden wird so ,,katholisch* sein, da3 er auch die in abgespaltenen Gruppen
verstreuten Sprengstiicke gottlicher Wahrheit wieder einzusammeln sucht in die grof3e
Scheune des HERRN, um so auch deren Wortfiihrer heimzufithren zur ,, einen Herde . Der
wahrhaft ,, katholische “ Orden iiberwindet in seiner Fiille alle ,, Hdresie “ von innen heraus
und verwirklicht so die 4l. Einheit der Kirche.

Una Sancta! Darin besteht das Wesen der ,,Gemeinschaft der Heiligen* (,,Kirche*), daB sie
vom HERRN gerufen und als Eigentum angenommen — das ist eben ,,heilig™ — ist. Und das ist
der Sinn ihrer Berufung, der ,,Wille Gottes*: ihre ,, Heiligung “ als einer in Liebe gottverlobten
,,Braut“>>| geschmiickt mit allen Gaben des GEISTES fiir den himmlischen ,,Briutigam*,
,,ohne Makeln und Runzeln“**, in Sein und Leben ein einziges ,,Lob seiner Herrlichkeit*3®!.
,Heiligkeit™ ist das vornehmste Kennzeichen der Gemeinde Christi. Es muf3 daher ebenso
sinnfélliges Wesensmerkmal des Ordens sein, der wesenhafter Erneuerung der Kirche dient.
Die ,, Heiligkeit “ des Kyrios-Ordens mul3 zutage treten als eindeutige Lebensantwort des Or-
dens auf die Berufung vom Herrn, und zwar als Antwort der einzelnen Glieder des Ordens
und als das in die Erscheinung tretende Gemeinschaftsleben des Ordens als solchen.

b. Heilig

,Heiligkeit* ist nicht Fehlerlosigkeit, Vollkommenheit der Natur, ihrer Anlage und Entfaltung
im Leben. Auch die (,,kanonisierten®, d. i. zur ,,Richtschnur* aufgestellten) ,,Heiligen* waren
fehlsam und mit Schwiéchen aller Art behaftet — alle Menschen stehen irgendwie unter der
,,Siinde* und ihren Folgen®?, sei es auch nur auf Grund der geheimnisvollen ,,Erbmasse®, die
einen jeden mit den Siindenfolgen seiner Vorfahren bis auf Adam irgendwie belastet. Heilig-
keit ist die Aufnahme der gottlichen Gnade in die Mitte der eigenen Existenz in Glaube, Hoff-
nung und Liebe, letztlich die Liebe Gottes aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele und aus allen
Kriften. Heiligkeit, in ihrer subjektiven Wirklichkeit gesehen, ist das letzte Ernstmachen mit
der die Existenz des ,,Christen* begriindenden Tauferkldrung, dem Reich des ,,Bosen* voll-
kommen zu entsagen und aus dem Glauben an den dreieinigen Gott zu leben. Wenn man auch
das Versagen aus Schwiiche und Armseligkeit ,,Siinde**** heiBen will, so vertriigt sich solche
,,Siinde* durchaus noch mit ,,Heiligkeit*, sofern nur der Wille des ,,Heiligen* auf die Uber-
windung auch der kleinsten Stérungen der Harmonie mit Gott gerichtet bleibt — nach MaB-
gabe der personlichen Einsicht und Kraft, bzw. der gottgeschenkten Gnade. Durch solche Wil-
lenseinstellung ist dann freilich jede zum ,, Tod* fithrende ,,Siinde**** ausgeschlossen, da das
Wesen dieser Siinde ja eben in der Willensabkehr von Gott gelegen ist. Heiligkeit ist also ein-
fachhin Liebe nach dem MaB der jedem gegebenen Gnadengabe, sich auswirkend nach der je-
dem einzelnen gewordenen personlichen Berufung. Solche ,,Heiligkeit* — besser gesagt: sol-
ches Heiligkeitsverlangen und -streben — muf} ein Charakteristikum der Kyrios-Briider und -
Schwestern sein. Von keinem andern Gesichtspunkt darf die Gliedschaft im Kyrios-Orden,

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi3 1 08.07.2021



wenn er sich und seiner Berufung treu ist, so bestimmt sein als von solcher grundsétzlich

., heiliger “ Lebensentschlossenheit. Ein heiliger Radikalismus des Strebens, entziindet an der
Gesinnung des HERRN3®, dessen Speise es war, den Willen des VATERS zu tun®*¢, muB im-
mer neu als GEISTES- funke von einem Glied des Ordens auf den andern iiberspringen und
von all diesen in heiliger Leidenschaft Entbrannten auch die liebeskalte Welt in Brand ste-
cken, wenn anders der Orden seine Berufung erfiillt.

Echte Liebe offenbart sich vor allem in der selbstverstandlichen Opferbereitschaft fiir den Ge-
liebten. So muf} im Kyrios-Orden, sehr zum Unterschied von der Opferscheu in weiten Krei-
sen der Kirche, die die ,,erste Liebe* verlassen haben, jedes Opfer — Besitz, Geltung, Ehre, Ei-
genwille, Bequemlichkeit, ,,Lebensgenul3* aller Art, ja das Leben selbst — gefordert werden
konnen und froh geleistet werden, das um der Verherrlichung Gottes, um des ,,Heiles* des
,Nachsten“ bzw. der ,,Welt”, um der gottgegebenen Mission des Ordens willen sich als gott-
gewollt nahelegt. Solche, letzten Opfers fahige und mit aller Liebe — nicht nur in klingenden
Worten der Zunge, sondern in Tat und Wahrheit — im Leben ernstmachende Entschlossenheit
ist das letzthinnige Kennzeichen der Jiingerschaft Christi, daher auch des Kyrios-Ordens, der
nicht mehr aber auch nicht weniger sich zum Ziel setzen darf als eben das letzte Ernstmachen
mit der Jiingerschaft Christi.

Auch die ,,Gemeinschaft der Heiligen* im Kyrios-Orden wird wie die Kirche im Groflen aus
Menschen bestehen. Menschen sind zeitlebens unterwegs und noch nicht am Ziel. Die ,,Heili-
gen* fallen nirgends vom Himmel, sondern wachsen heran im ,,Kriegsdienst* des Lebens.
Und Menschen haben — vom Schopfer! — ein sehr verschiedenes Mal} an Liebeskraft und Wil-
lensstédrke als Mitgift ins Leben mitbekommen, wodurch auch ihre personliche Berufung ir-
gendwie bestimmt ist. Ja das Mal} der personlichen Gnade und damit der Hingabefahigkeit der
einzelnen ist in der Lebenskurve bestimmten, nur zum Teil erkldrbaren Schwankungen unter-
worfen. Diesen Wirklichkeiten wird der Kyrios-Orden Rechnung tragen miissen in psycholo-
gisch einfithlender Riicksichtnahme auf das einzelne berufene, aber organischen Wachstums-
gesetzen unterworfene und daher nur allméhlich zur Vollreife gelangende Glied. Er wird von
selbst sich in konzentrischen Kreisen autbauen nach dem Maf} des Radikalismus duferer Le-
benshingabe, zu dem der einzelne sich gerufen bzw. (mit der Gnade) fihig weil3; die Ndhe
zum Zentrum dieser konzentrischen Kreise wird mehr oder weniger den Grad der aktiven Mis-
sion des einzelnen bestimmen; Sinn und Ziel der ganzen ,, Organisation “ muf3 es sein, plan-
méBig von der Peripherie her zum Zentrum hereinzuholen, nicht in Gleichmacherei bzgl. der
dufleren Lebensform, sondern in Aufruf und Erziehung zu immer radikalerer Verwirklichung
des Liebesgeistes; dieser ist das Zentrum des Ganzen, in seiner ,,existenziellen* Aufnahme ins
Leben muB} die Entscheidung des einzelnen fiir den Kyrios-Orden im letzten bestehen.

Eine Gemeinschaft von ,, Heiligen “, d. i. von Menschen, in denen die Friichte des Heiligen
Geistes greifbar zutage treten, ist von selbst auch Gemeinschaft der Heiligen, die auch als sol-
che fiir die Heiligkeit der ,,Kirche* zeugt und ihr dient. Alle Geistesgaben sind ja nicht nur um
des einzelnen willen gegeben, sondern fiir den allgemeinen Nutzen*®’, sollen letztlich dem
Aufbau des heiligen Leibes Christi in Liebe dienen. ,,Philadelphia“, herzwarme, ,,ungeheu-
chelte* Bruderliebe wird das uniibersehbare Merkmal der heiligen ,,Familie* sein, mit wel-
chem ansprechenden (verpflichtenden!) Namen die Liturgie auch die Kirche im Grof3en be-
zeichnet. Die ganze Ordensregel des Kyrios-Ordens wird von diesem Geist erfiillt sein, der
echte, ungezwungene und frohe ,,Gemeinschaft* verwirklicht, in der jeder einzelne in zuvor-
kommender Riicksichtnahme des andern Last, jede Teilgruppe in ihrer besonderen Art die
Last des ganzen Ordens, ja der ganzen Kirche mittragt. Der Gemeinschaftsegoismus, der all-
zuleicht und allzuoft unter schonerem bestechenden Titel an die Stelle des Einzelegoismus
tritt, wird im Kyrios-Orden keine Heimat haben; er weill darum, daB3 er nicht um seinetwillen
da sein darf, sondern um der Gesamtkirche willen, der er dient. Der grof3te Dienst, den er der

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi32 08.07.2021



groBBen Gemeinde Christi zu leisten vermag, wird aber der lautere Idealismus des Heiligkeits-
strebens sein, an dem sich immer wieder alle Ordensglieder gegenseitig und alle diejenigen
entziinden, die mit ihm in Berithrung kommen. 4/les Leben der Gemeinschaft wird durch ihn
»geweiht und ,.geheiligt®, d. i. zum echten, wesenhaften ,,Gottesdienst***®. | Ora laborans, la-
bora orans!‘ wird seine ,,heilige Regel* sein: verherrlicht Gott mit all eurer Berufs-Arbeit,
dient ihm und den Mitmenschen wie in einem Werke durch euer Beten des Mundes! Die
Heiligwerdung und Heilighaltung allen gemeinniitzigen Berufsdienstes ist von wesentlichster
beispielgebender Bedeutung gegeniiber der Sékularisierung allen Lebens in der Welt von
heute. Aber auch, und wahrlich nicht zuletzt, der heilige Dienst des gemeinschaftlichen Got-
teslobes ist wie ein unauthorlich sprudelnder Quell der Gemeinschaftsheiligung und so zu-
gleich bedeutsames Apostolat; nichts tut der in ihrer ,,Heiligkeit* zu erneuernden Kirche mehr
not und soll darum auch der Kyrios-Orden in wahrhafter liturgischer Selbstbesinnung sorgsa-
mer pflegen als sinn- und seelenvollen Gemeinschaftslobpreis Gottes in einer den geistdurch-
glithten Gemeinschaftssinn der Urkirche atmenden ,, Eucharistie “ und einem die Stunden des
Werktags lebendig mit Gott verbindenden Stundengebet. Das ist wahrhaft ,,sancta ecclesia®
im Kleinen und Keimzelle neuen heiligen Lebens der Kirche im GroB3en.

c. Apostolisch

Gemeinschaft von ,, Heiligen *“ ist von selbst ,, apostolisch “: ,, sendungsmdichtig “. Denn kein
Apostolat ist iiberzeugungsméchtiger als das eines ganz durchchristlichten Seins und Lebens.
(Reich-Gottes-),, Erfolg ““ hat die Kirche — und so auch jede in ihr wirkende Gemeinschaft —
genau so viel, als sie selbst in Tat und Wahrheit ,,heilig” ist. Die Kirche im GroB3en bewahrt,
auch wo sie die Berufung zur Heiligkeit nicht voll erfiillt, ihre objektive Sendungsmacht, wie
sie diese von ihrem Herrn erhalten hat: die Offenbarung Gottes zu verkiindigen und die Heils-
geheimnisse zu verwalten*®. Thre in ,,apostolischer Sukzession* stehenden Organe vermitteln
diese Heilsgiiter in Christi Namen und Kraft, daher im wesentlichen unabhéngig von ihrer
personlichen sittlichen Wiirdigkeit (,,Heiligkeit*)*’°. Aber alle Glieder der Kirche nehmen
kraft des in Taufe und Firmung vermittelten ,,allgemeinen Priestertums* teil an dem allgemei-
nen Sendungsauftrag und, wenn auch in entsprechender Begrenzung, der Sendungsmacht. Thr
Wirken, das nicht auf Amtsvollmacht aufbaut, ist aus diesem Grund viel stirker gebunden an
die Heiligkeit ihres personlichen Lebens.

Der Kyrios-Orden wird weniger der Ort der ,,missio canonica®, der objektiven Amtssendung,
als des unmittelbar gottgeschenkten (— aber in die Amtsordnung sich einfligenden —) ,,Charis-
ma“ sein, das iiberaus vielfdltig ist und in seiner Spitze, dem ,, Prophetentum “, an praktischer
Apostolatsbedeutung hinter dem Wirken der Amtstriiger nicht zuriicksteht®’!,

Das Bewulltsein apostolischer Mitverantwortung auch der einfachen Glieder des ,,Volkes*
Gottes, der ,, Laien “, ist in der Kirche weithin verkiimmert, zum Teil wohl schon seit die
Taufe nicht mehr personliche Lebensentscheidung der Christen ist, die heute in gldubiger Fa-
milie ohne ihr Zutun in das Reich Christi einfachhin ,,hineingeboren* werden. Von selbst ent-
faltet sich aber Sendungsverantwortung und Sendungsdrang bei dem, der zu wachem Bewu/3t-
sein der christlichen Adelswiirde mit all ihren herrlichen Gnadengaben®’?> gekommen ist. So
ist es natlirlich, dal3 gerade der Apostolatscharakter dem Kyrios-Orden ein besonderes Ge-
priage geben muB. ,,Jeder Katholik ein Missionar* (Lacordaire) — das wird in besonderer Aus-
priagung von allen Gliedern des Kyrios-Ordens gelten: all ihr tégliches Leben und Tun, ihr
personliches wie das der Gemeinschaft, muf irgendwie bestimmt sein durch das Wissen um
die grofBe Aufgabe: Aufbau des Reiches Gottes in der ,,Gemeinschaft der Heiligen®, d. 1. der
Kirche und durch sie in der Welt.

,»Apostolischen Charakter wird schon das persénliche Leben der Glieder des Kyrios-Ordens

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi33 08.07.2021



tragen. Keineswegs Verédchter der gottgemédfBen Lebensfreuden, die sie durchaus mit frohem
Dank genieBen®”® — freilich zugleich ,,als gendssen sie nicht* —2’* nicht weltfliichtig und le-
bensscheu, werden sie doch von aller Verstrickung in die Verfiihrung der genieerischen
»Welt“ sich mit herzhafter Entschlossenheit freihalten, alles hinter sich werfend, was irgend-
wie ihre apostolische Wirkentfaltung hindern oder mindern kénnte*”*; sie werden ein bedeut-
sames Apostolat schon allein dadurch ausiiben, daf3 sie durch ihr Leben den bestehenden Vor-
wurf der Welt zunichte machen, als ,,entschadigten* sich die Zolibatire und Enthaltsamen fiir
ihr Lustopfer durch anderes ,,GenieBen* aller Art. Schlichtheit und Einfachheit wird ihre gan-
ze Lebenshaltung®’® und auch irgendwie ihr Apostolat kennzeichnen, ohne daB sie der herrli-
chen Freiheit der Gotteskinder entrieten, auch all dessen sich, auch als natiirlicher Mittel zur
Verherrlichung Gottes, zu bedienen, was in der Welt in Achtung und Ehren steht®”’: Wissen-
schaft, Bildung, Kunst, Geschmack usw., Werte, die sie durchaus als solche schdtzen, sie frei-
lich einordnend in die ,,heilige Ordnung*, die von oben her bestimmt ist. Von dieser heiligen
Ordnung her hat auch der Inhalt ihres Apostolats, ihr ,,Werk®, sein Gesetz. Nicht irgendwel-
che apostolische ,, Betrieb “samkeit darf das Wesen des Kyrios-Ordens kennzeichnen, viel-
mehr gerade eine planmiBige Ausrichtung auf das Wesentliche’™ des Reich-Gottes-Gedan-
kens sowie auf das, was jeweils in der GroB3kirche im argen liegt oder verkiimmert erscheint
und darum der Neuaufnahme und Herausstellung durch von der Gnade frei gerufene Organe
bedarf, Pionierarbeit an besonderen Zeitaufgaben, die zwar leicht Verkennung begegnet, des-
halb aber nicht minder ,,not-wendend ist.

., Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit 3" wird als oberstes Ziel aller apostolischen
Tatigkeit voranleuchten. Alles und nur was diesem Hochziel allen echten ,,Gottesdienstes
entspricht, wird in das Apostolat des Kyrios-Ordens aufgenommen werden konnen. Und
ebenso alles, was der Verwirklichung der Liebesgemeinschaft dient; sie ist ja vornehmlich
Sinn und Ziel der ,,Kirche**®; als Gemeinschaft der Liebe Christi erweist sie sich am iiber-
zeugendsten in ihrer Gottessendung®®!. Das Apostolat des Kyrios-Ordens wird also nicht —
wie vielfach heutige ,,ordentliche* Seelsorge und ,,auBerordentliche* ,,Mission* — vornehm-
lich quantitativen Charakter tragen mit dem Ziel zahlenméBiger Steigerung der kirchlichen
,,Pflicht“- betdtigung (Gottesdienstbesuch, Beichthiufigkeit, Kommunionen usw.), sondern
gerade qualitativen: Weckung einer ganz von den ,, géttlichen “ Tugenden des Glaubens, der
Hoffnung und Liebe durchdrungenen Gesinnung®?, wahrhaft evangeliumsgemdfe Durchsee-
lung des Berufs- wie des Gebets-Gottesdienstes wird im Apostolat des Kyrios-Ordens aus-
schlaggebenden Rang haben. Als lebensméfig erwachsende natiirliche Frucht solcher evange-
lischer ,, Metanoia “, die von oben Gnade auslost, nicht als ,,Erfolg* methodisch psychologi-
scher Seelsorge,, arbeit “, wird der Kyrios-Orden auch quantitativ nicht weniger Eroberungen
machen als die methodische Betriebsamkeit anderer, aber seine ,,Erfolge werden tiefer ge-
griindet sein und den Anfechtungen der Welt mehr standhalten als erfahrungsgeméif die an-
dern. Nicht als ob der Kyrios-Orden die Mittel ,,moderner* Seelsorgemission verschmihte, im
Gegenteil! Aber durch deren grundsitzliche Wertung als durchaus sekunddrer Hilfen im Ver-
gleich zum Aufbau der Gemeinde von der ,,Mitte* — dem Altar! — her wird ein Apostolat auch
ohne in die Augen fallenden dufleren Unterschied gegeniiber andern seinen besonderen Cha-
rakter aufweisen. Von selbst ergeben sich aus solcher grundsitzlicher Orientierung bestimmte
Apostolatsaufgaben und -methoden. Als solche wiren etwa zu nennen: planmifige Einfiih-
rung des christlichen Volkes zum allzeit lebendigen Wort Gottes (schriftgeméfe Predigt in
GEISTES-“Salbung®, Bibelstunden und -kurse, Verbreitung téglicher Lesung des Neuen Tes-
taments in den Familien usw.); darauf aufbauend eine umfassende Geistesschulung, die vor
allem das Wesentliche christlicher Existenz dem Volk in Fleisch und Blut tibergehen 148t;
Weckung eines von geisttotender Schablone und verflachender Gewohnheit sich fernhalten-
den tiefen personlichen Gebetslebens in sinnvoller’®® (rationabile**!) Gestaltung (Pflege des
Psalmengebets und -gesangs in der Volkssprache, Volksbrevier!); (volks-)liturgische Durch-

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi34 08.07.2021



formung des kirchlichen Gemeindegottesdienstes unter planmiBiger Heranholung der Ge-
meinde zu aktiver Mitfeier der heiligen Geheimnisse (MeBopfer, Sakramentenspendung); Er-
ziehung zu miindiger Gewissensverantwortlichkeit®®* in der personlichen Lebensgestaltung
der einzelnen; allseitige apostolische Formung mdoglichst vieler Gemeindeglieder, vor allem
durch Heranholung zu praktischem Gemeinde- und Gemeinschaftsdienst (allseitige Entfaltung
kirchlicher Gemeinde-,, Caritas “, vor allem auch der briiderlichen ,,Nachsten*“-Hilfe); Arbeit
an der Uberwindung der alle Seelenkultur von Grund aus verhindernden Genufkultur von
heute, nicht zuletzt durch positive Pflege aller edlen Naturfreude sowie echter ,, Humanitdt “;
Mitarbeit an der Verwirklichung einer wahrhaft sozialen Ordnung®® als natiirliche Vorausset-
zung des Reich-Gottes-Aufbaues u. a. So wird der ,,Geist™ des Kyrios-Ordens sich in der ,,or-
dentlichen* Seelsorge fruchtbar erweisen. Aber seine besondere Aufgabe wird vor allem auch
iiber die Ortsgemeinde und das Alltagsgegebene hinausgreifende ,, aufserordentliche Mission *
sein. Dies nicht nur durch (durchaus christozentrisch geformte) Auswertung aller diesbeziigli-
chen Mittel (Einkehrtage, ,,Exerzitien®, ,,Missionen®, kirchliche Gemeindeerneuerungswo-
chen, Bibelwochen, Apostolische Ferienwochen, Arbeitstagungen; ,,Presse usw.), sondern
durch den allseitigen, geistigen und praktischen Dienst an den groBen Aufgaben, die sich er-
geben aus der Spannung zwischen der empirischen Existenz und dem Ideal der ,,Una Sancta
Catholica Apostolica®. Es seien nur kurz genannt: ,, Una Sancta-Arbeit “ (planméBige ,,Begeg-
nung® mit dem Ziel der Wiedervereinigung der getrennten Christenheit), Uberwindung der

., Hiresie “ durch theologische Entfaltung der katholischen Wahrheitsfiille entgegen schulma-
Biger AbschlieBung und Verengung, Forderung iibernationaler Begegnung der Katholiken zu
wechselseitiger geistiger und praktischer Befruchtung (internationale ,,Christkonigskongres-
se*); Ersetzung des nicht sendungsmichtigen Kultbeamtentums durch wahrhaft apostolische
,,Diener am Wort“ und selbstlose ,, Hirten “ der Herde Gottes, Uberwindung aller kirchlichen
Selbstzufriedenheit und Selbstgerechtigkeit im Geist selbstkritischer Besinnung und ,, Buffe “,
Weckung und Pflege echten christlichen Brudergeistes, nicht zuletzt auch zur Uberwindung
der morderischen wechselseitigen Selbstzerfleischung der ,,christlichen* Volker.

d. Katholisch

Der katholische Orden wird wie in seiner geistigen Haltung so in seiner praktischen Formung
der Orden der Synthese sein. Er wird eine klare Autoritdt einheitlicher Fiihrung verwirklichen,
wie dies der kirchlichen Tradition entspricht und wird ebenso stark aus dem BewulBtsein le-
ben, daB ,,Freiheit* die Gegenwart des GEISTES*®® anzeigt. Er wird also die geistige und ge-
wissensmiiBige Miindigkeit*®’ seiner Glieder nicht nur nicht hintanhalten, sondern gewissens-
verantwortliche persénliche Entscheidung der einzelnen®®® ebenso pflegen wie den Geist hin-
gebender Gottesliebe, durch den allein solche ,,Miindigkeit* moglich gemacht wird. ,, Bindung
soviel als (— fiir die Erreichung des geistlichen Ideals sowie zur Verwirklichung der prakti-
schen Zwecke des Ordens —) notig, Freiheit soviel als (— ohne wesentliche Gefahrdung der
,Liebe‘ des einzelnen und der Liebesverwirklichung der Gemeinschaft —) méglich “ wird der
praktische Ordnungsgrundsatz des Kyrios-Ordens sein miissen.

Der Kyrios-Orden wird im besten Sinne des Wortes ,, konservativ“ sein miissen, d. h. darauf
bedacht, ehrfiirchtig alle Geistesgaben zu hiiten, die der Kirche im Lauf der Geschichte ge-
schenkt wurden; er wird insbesondere auch die bewéhrten Erfahrungen der Ordensgeschichte
der Jahrhunderte fiir seine eigene Lebensentfaltung auswerten. Doch wird er keineswegs zeit-
bedingte oder in besonderen Zwecken einzelner Orden begriindete Formen ,,konservieren®,
die den inzwischen gednderten Zeitumstdnden, den offenbaren Bediirfnissen sowie geistge-
wirkten Erkenntnissen der Gegenwart sowie seiner eigenen Berufung nicht entsprechen. In
der iiberlegenen Freiheit des vom Herrn gepriesenen Hausvaters>® wird er aus dem Schatz des
immer neu fruchtbaren GEISTES Altes und Neues hervorzuholen wissen, neuen Wein in neue

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi35 08.07.2021



Schliuche fiillend**’, also zugleich im besten kirchlichen Wortsinn dem ,, Fortschritt * die-
nend.

., Basileia “ — das ,,Reich* oder die Konigsherrschaft des Allherrn ,,Kyrios* — ist das grof3e
Hochziel der ganzen Heilsgeschichte der Menschheit®!. Die ,, Ekklesia *“ des Kyrios — kurz,
aber mit {iberaus kennzeichnendem Ausdruck ,, Kyriake “ genannt: ,, Herren “- “Gemeinde “, -
“Gemeinschaft”, - “Bruderschaft”, - “Leib ", - “Braut“, -“Volk*, - “Haus *, - “Tempel “ — ist
die Kiinderin und Dienerin dieses Konigtums Christi auf Erden. Sie baut Reich Gottes auf als
,,Una — Sancta — Catholica — Apostolica*“ — nach dem MabB, als sie die in diesen ihren Adels-
pradikaten ausgedriickte Wesensverpflichtung in der Tat erfiillt. Unter dem allgemeinen Ge-
setz der menschlichen Gebrochenheit (,,Erbsiinde*) stehend, bleibt sie aber immer und immer
zu ihrem ,,Phanotypus®, ihrer sinnfélligen Erscheinung, in Spannung zu ihrem Wesenssinn
und bedarf daher zu jeder Zeit — zur einen augenfilliger, zur andern weniger — der ,, BufSe “,
der Riickbesinnung (Metanoia) auf den GEIST, der sie ins Dasein gerufen, der wurzelhaften
Selbsterneuerung. Nach den Erfahrungen der Geschichte sind es immer wieder ,,Herrenge-
meinschaften® (,,Kyriake*) innerhalb der GroBkirche, ,, Orden “, die von Gott aufgerufen wer-
den, diesem bedeutungsvollsten, innerkirchlichen Apostolat zu dienen. Auch unsere Zeit of-
fenbarer ,,Wende* scheint einen solchen ,,Orden* im Dienst kirchlicher Erneuerung zu erwar-
ten. Sein Bild — wir nannten ihn einmal kurz ,,Kyrios-Orden®, um die beherrschende Rolle des
,»Kyrios-Basileus* in ihm zum Ausdruck zu bringen — hat in unserer Betrachtung konkrete
Ziige gewonnen, die mit einer gewissen zwangslaufigen Gesetzlichkeit aus der vorgegebenen
Aufgabe erwachsen und nicht willkiirlich ausgetauscht werden konnen.

3. Uber Berechtigung und Berufung der Societas Christi Regis

Und nun erhebt sich als letzte die konkrete, fiir uns entscheidungsschwere Frage nach der Be-
rufung unserer ,, Societas Christi Regis “. Wer vor dem von uns entworfenen Bild des ,,Kyrios-
Ordens* unsere Societas Christi Regis bis ins einzelne unvoreingenommen betrachtet, dem
springen zwei Tatsachen unzweideutig in die Augen:

1) Die S.CH.R. ist geboren aus dem Bewufstsein der Berufung eben zu dem Dienst, den der
Erneuerungsorden der Kirche zu leisten hat.

2) Ihr ganzer Aufbauplan verwirklicht in allen wesentlichen Ziigen die durch solche Berufung
geforderte ,,Gestalt™ und ,,Verfassung* des Kyrios-Ordens.

Diirfen wir daraus, nach 25 Jahren ,,Geschichte der S.CH.R. den Schluf} ziehen, daf3 die
S.CH.R. in der Tat gerufen ist zu der grof3ten und verantwortungsschwersten Aufgabe, die in
der Kirche Christi zu leisten ist, einer Aufgabe von tiberragender geschichtlicher Bedeutung?
Die beiden Tatsachen sind offenkundig:

1) Die S.CH.R. ist erwachsen aus dem Leiden um die ,, empirische Kirche “, besser gesagt um
das Versagen der ,, Christenheit “ gegeniiber der eindeutigen Forderung des HERRN an seine
Gemeinde. Es ist kein Zufall, dall das Griindungsdatum der S.CH.R. zusammenfillt mit dem
Ende des ,,Weltkrieges*. Die blutige Selbstzerfleischung der ,,christlichen* Volker muflte je-
dem Tieferblickenden wie ein Gottesgericht — d. i. ein im Plan Gottes gelegenes Selbstgericht
der Welt — erscheinen tiber ein Christentum, das weithin Fassade, Form, Gewohnheit, from-
mer Eigennutz, ja heuchlerischer Miflbrauch des Namens Christi geworden war. Die ,,Kirche*
hatte versagt in ihrer ,,pontifikalen” Aufgabe, zwischen den auseinanderstrebenden Teilen der

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi36 08.07.2021



Menschheitsfamilie Briicken des Friedens zu schlagen. Sie muflte versagen, da ihr die Liebes-
kraft fehlte, sich selbst als die Una sancta zu verwirklichen in der sinnfdlligen und iiberzeu-
genden Einheit, die von selbst auch der Volkereinheit dient. Sie hatte den ,,sacro(!) egoismo *
nicht einddmmen konnen, der zwangslaufig ins Verderben fiihren mufite, da in ithrem eigenen
SchoB das ,, Heilige “ oft und oft nur Verbrdmung von Selbstversorgung und, mehr oder weni-
ger verstecktem, Eigennutz geworden war. Thr Charakter als al/lumfassende (,,katholische*)
Weltgemeinschaft war vielfach verdunkelt durch geistige Verengung (,,Konfessionalismus®),
nationale und personale Aspirationen ihrer Teilgemeinden, Verkiimmerung des BewuBtseins
der Weltverantwortung. Und so konnte auch ihre ,, Sendung “ (,,Apostolizitit*) nicht mehr die
Geistesmacht erweisen, die eine vor der Katastrophe stehende Welt noch hitte zuriickrei3en
konnen. Alles Tatsachen, die fiir den Sehenden Gleichnis-Charakter tragen und in sich einen
Imperativ zu Buf3e und Erneuerung bergen.

Aber gerade darin schien die ,,Kirche* am meisten vor Gott gefdhrdet, daf3 sie namlich die
,»Sunde* im wesentlichen nur in der ,, Welt“ aufser sich sah, ohne der eigenen Sdkularisierung
bewuflt zu werden, und dem ehrlichen Selbstgericht aus dem Wege ging, das Voraussetzung
jeder gnadenhaften Metanoia ist. Das Leiden um die herrliche Braut Christi, die in ihrer (all-
zu) menschlichen Erscheinung so viele Makel und Runzeln zeigte, also tiefes ,,Sentire cum
Ecclesia®, ihrer gnadenhaften Berufung und Weltverantwortung — nicht irgendwelcher
»Zweck “‘gedanke — gebar die Societas Christi Regis.

2) Der konkrete Charakter der S.CH.R. als eines ,,Ordens* ist von einer geradezu gewagten
Komplexitit; wie wohl kein zweiter Orden innerhalb der GroBkirche ist die S.CH.R. ganz be-
stimmt durch die Erkenntnis der weitausgreifenden Berufung, die im Dienst an der ganzheitli-
chen Erneuerung der Kyriake durch eine von ihr umschlossene, sie im Kleinen darstellende
Herrengemeinschaft gegeben ist. Es miifite noch einmal alles wiederholt werden, was iiber
den Kyrios-Orden gesagt wurde, um die bis zur geometrischen Deckung gehende Uberein-
stimmung einsichtig zu machen. Es sei nur hingewiesen auf die umfassende Einheit in der
Mannigfaltigkeit, wie sie in der S.CH.R. in ithrem verfassungsméBigen Aufbau vorschwebt,
den Aufbau des ganzen Ordens in konzentrischen Kreisen — A'u/o’erer Kreis ,,Christkonigs-
bund* ohne Verpflichtung zu einer konkreten Lebensordnung; mittlerer Kreis ,, Freie Schar “
mit einer den Anforderungen biirgerlichen Berufs angepaliten Lebensordnung; innerster Kreis
,, Regulierte Schar* mit ausgesprochen ordensméfigem Gemeinschaftscharakter —, die Verei-
nigung einer Briider- und Schwesterngruppe unter einer Gesamtleitung, den grundsétzlich
tibernationalen und den ,, Laien “~-Charakter, die konkreten Zielsetzungen und Methoden sei-
nes Apostolats usw. — in allem erweist sich die Konzeption der S.CH.R. als die des geschauten
Kyrios-Ordens.

Und nun steht die Schicksalsfrage vor uns nach unserer tatsdchlichen gottgegebenen Beru-
fung. Ist sie die umfassende Berufung, die von Anfang an ihren Charakter bestimmte und ihre
Verfassung formte? Oder war wohl die Berufung zur Mitarbeit an der — zweifelsohne vielen
,Gliedern® der Ekklesia anvertrauten — Erneuerungsaufgabe gottgegeben, aber in viel enge-
rem Rahmen, als ihn ein groBer gottgerufener Erneuerungsorden verlangte?

Auf diese Fragen kann nur die von Gottes Vorsehung geleitete Geschichte die Antwort geben.
Wenn wir auf die so enttduschungsreiche Geschichte der ersten 25 Jahre unserer S.CH.R. ins-
besondere auf das bisherige Mifllingen des Aufbaues einer — fiir die groe Mission wohl ent-
scheidenden — lebendigen (Priester- und Laien-)Briidergemeinschaft sehen, auf die nach ei-
nem Vierteljahrhundert zahlenmiBig so unbedeutende personliche Kréifteansammlung, nicht
zuletzt auf unser aller personliche Fehler und Unzuldnglichkeiten, miissen wir uns gedrangt
fithlen, den Gedanken an eine so universale Berufung geradezu als Vermessenheit und Hoch-
mut abzuweisen. Und doch steht all dem gegeniiber ein Wissen um den Gnadenruf Gottes an

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi37 08.07.2021



uns, sich duernd insbesondere im verpflichtenden Wissen um die Not der Kirche, auch eine
offenbare Gnadenfiihrung im einzelnen als unsere Erfahrung. Diirfen wir an Gottes Macht
zweifeln, auch heute gerade das Kleine, das ,.keine Existenz* hat**?, zu erwihlen, um das
,,Starke zuschanden zu machen, ,,auf dal} kein Sterblicher sich seiner vor Gott rithmen*
kann? Eines nur tut uns not, wovon unsere Berufung ganz und gar abhéngt: der Glaube Abra-
hams, der ,,uns allen zum Vater**>? gegeben ist: ,.Er glaubte Gott, der die Toten lebendig
macht und aus dem Nichts ins Dasein ruft. Ja, gegen alle (natiirliche) Hoffnung glaubte er,
ganz ein Mann der Hoffnung, da3 er (ndmlich) Vater vieler Volker wiirde, und zwar auf
Grund des ihm gegebenen Wortes: ,So zahlreich wird deine Nachkommenschaft sein.® Und er
ward nicht schwach im Glauben; er schaute nicht auf seinen erstorbenen Leib — war er doch
beinahe 100 Jahre alt! — noch auf den unfruchtbar gewordenen Schol3 Saras. Er zweifelte nicht
wie ein Ungldubiger an Gottes Verheilung, sondern bewdhrte eben seinen starken Glauben; er
gab Gott die Ehre, fest liberzeugt, da3 Er die Macht hat, Sein Versprechen zu erfiillen. Und
eben dies ward ihm als , Gerechtigkeit  angerechnet. So steht es geschrieben — nicht blof3 sei-
netwegen, sondern auch fiir uns: auch uns wird es ebenso angerechnet, wenn wir glauben an
den, der unsern Herrn Jesus Christus auferweckt hat von den Toten, ihn, der um unserer Siin-

den willen dahingegeben wurde, dann aber auferstanden ist, um uns die Gnade zu schen-
ken*3%,

Det!
Christum oportet regnare! (1 Kor 15,25)

27.3.1944

Anmerkungen zur ,,Theologischen Abhandlung*

1. Beruhigung und Befriedigung zugleich ist es fiir uns, dal Bruder Gottwills lange vor
der neuen Proklamierung der Christkonigsidee (Einfithrung des Christkonigsfestes
1925) geradezu als Herold des Konigtums Christi bezeichnet werden kann.

2. Der Wesenssinn der Societas Christi Regis ist kurz aber erschopfend ausgedriickt in
der einfachen Begriffsbestimmung: Die S.Chr.R. ist eine Missionsgesellschaft im
Dienst des Konigtums Christi. Die folgenden Gedanken versuchen, diese Begriffsbe-
stimmung etwas auszuschopfen.

3. Es ist nicht ohne Reiz und tiefen Sinn, daf3 die élteste Handschrift, die wir von irgend-
welchen Teilen des Neuen Testaments besitzen, ein Papyrusfragment aus der 1. Hilfte
des 2. Jahrhunderts, ausgerechnet die Selbstbezeugung Christi als Konig aus Joh 18
enthilt. Vgl. auch die — offenbar schon in der urchristlichen Liturgie tibliche — im
Neuen Testament beliebte Doxologie, die sich sodann mit dem Vaterunser verbunden
hat 1 Tim 1,17; 6,16; 1 Petr 4,11; 5,11; Offb 1,6; 5,12.13; 7,12; 19,1; Jud 25.

4. Fast mochte man den Ausdruck Kyrios vorziehen, um das politisch deutbare und daher
leichter in den Streit zu ziehende Wort ,,Konig* zu meiden. Sollten wir je genotigt
sein, unseren Namen zu wechseln, so miilte man uns als Kyriake, als die Hilfstruppe
des Kyrios, bezeichnen, womit zugleich ein anderer Wesenszug unserer Gesellschaft
mit angedeutet wire: unsere Beziehung zur einen ,,Kirche* Christi.

5. Ps. 8,6

6. Joh 1,1

7. Quod de Tua gloria credimus, hoc de Filio Tuo sine differentia dlscretionis sentlmus
(Préfation).

8. 1 Tim 2,5

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi38 08.07.2021



10.
11.
12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.

22.
23.
24.
25.
26.
27.
28.
29.
30.
31.

32.
33.
34.
35.
36.
37.

38.
39.
40.
41.
42.
43.
44.

Joh 13,13

Joh 10,29

Eph 1,10; Kol 1,16; Hebr 2,10 ff.; vgl. Joh 11,52

1 Kor 15,28

Joh 18,36

Joh 17,18; 20,21

Joh 18,37

Joh 17,2

Joh 3,17; 1 Tim 2,4; Tit 2,11

Joh 3,14-18; Rom 3,24; Eph 1,7; Hebr 9,12

Apg 10,43; Kol 1,14

Eph 2, 14-17; Kol 1,20; 2 Thess 3,16

1 Kor 10,16; 11,25.27; Eph 2,13; Kol 1,20; Hebr 9,12; 10,19; 12,24; 13,20; 1 Petr
1,19; 1 Joh 1,7; Oftb 1,5; 5,9; 12,11; Mt 26,28; Mk 14,24; Lk 22,20; Joh 6,53 ff.; Apg
20,28.

Eph 1,10

Kol 1,19

Joh 11,52

Eph 2,14

Joh 17,20 f.; Gal 3,28; Eph 2,15

Rom 12,5 ff.; 1 Kor 6,15; 12,12 ff.; Eph 1,22; 4,4; 5,30; Kol 3,15

Rom 15,5; Eph 2,18; 4,3; Phil 1,27

Joh 13,34; 15,12 ftf.; 1 Joh 3,16

Joh 17,11; 21-23

,Mysterien* ist mit ,,Geheimnis“ nur ganz unzulénglich tibersetzt. Dieses Wort driickt
nur die UnerfaBBbarkeit dessen fiir unsere Erkenntnis aus, was hier gemeint ist — eine,
nicht einmal die wesentlichste Seite der Sache. Was gemeint ist, das ist eine gnaden-
hafte Wirklichkeit, die in einer anderen Welt griindet und in unserer irgendwie zei-
chenhaft sichtbar bzw. wirksam wird.

Eph 1,23

Joh 14,26; 20,23

1 Kor 13,12

2 Ptr 3,13

vgl. Koster, Ekklesiologie im Werden.

Die uns Deutschen geldufige Ausdrucksweise ,,Irrglaubige® klingt allzu selbstgerecht
und fir die Betroffenen verletzend. Sie ist im offiziellen Terminus ,,haereticus nicht
begriindet. ,,Héresie* ist ,,Sonderung* oder ,,Wahl*“ oder Sonderung durch Auswahl,
Herausldsung bestimmter Wahrheiten aus dem Gesamtgefiige der ,,Katholischen®, d. i.
allumfassenden Wahrheit. Durch Uberbetonung dieser herausgegriffenen (Teil)-Wahr-
heiten ohne die Mitbetonung der sie zur Vollwahrheit erst ausgleichenden (polaren
Gegensatz-) Wahrheiten entsteht allerdings leicht Irrtum, aber es sollte nicht verdeckt
werden, daB3 der Ausgangspunkt der Hiresie zumeist eine Wahrheit ist — die in der ka-
tholischen Verkiindigung zwar enthalten, aber ungebiihrlich zuriickgetreten war (was
man ,,innerkatholi- schen Héresieansatz* nennen konnte und als Schuld bekennen
miifBte).

Joh 15,16; Eph 1,4

Hebr 1,2

Joh 11,52; 1 Tim 2,6; 4,10;

Joh 3,16

,,die vielen” Rom 5,15, ,,aller* 18

Kol 1,19

Eph 1,10

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi39 08.07.2021



45.
46.
47.
48.
49.
50.
51.

52.
53.

54.

55.
56.

57.
58.
59.
60.
61.
62.
63.
64.
65.

66.
67.
68.
69.

Offb 7,9 ff.

Joh 8,12; 1,9; 12,46; 1 Joh 1,5 u. a.

Joh 14,6

Joh 10,8

Hebr 7,25; 8,6; 9,15; 12,24; 1 Tim 2,5

Joh 14,6

,»Wer immer aufrichtig nach Wahrheit sucht, der gehort in einem gewissen Grad be-
reits zur Kirche, oder er ist wenigstens auf dem Weg, der zu ihr fiihrt.“ Kologriwof,
Wort des Lebens S. 323. ,,Selbst die, die an der sichtbaren Kirche keinen Anteil haben,
konnen dennoch diese Gnade empfangen, gleichsam abgeleitet von dem gro3en Gna-
denstrom, der stindig vom Haupt Christus herabflie3t auf Seinen mystischen Leib.
Und sie erhalten diese Gnaden als solche, die vorherbestimmt sind, entweder schon hi-
enieden oder im Jenseits in die lebendige Einheit dieses Leibes eingegliedert zu wer-
den. In Erwartung dieser Einverleibung bewegen sie sich bereits im Glanz der Wahr-
heit dieses mystischen Leibes. Schon Jetzt leben sie sein Leben. Das ist es auch, was
der berithmte Satz des Origenes besagen, will: AuBlerhalb der Kirche wird keiner ge-
rettet. Kologriwof, S. 321. Ob der ,,mystische Leib* Christi nicht schon durch die
(allgemeine) Erlosung die ganze Menschheit sich ,,einleibte®?

vgl. z. B. Gal 3,26.27; Eph 4,6; Kol 2,12

Leider wird selbst dies nicht mehr sichtbar, so daf der grundlegende Charakter der

,» Taufe® —  Tauchen!* — verborgen bleibt. Auch ein Beispiel fiir die Sinnentleerung der
urspriinglich so sinn-vollen symbolischen Handlungen, der ,,Zeichen* — wenn sie ihren
Zeichencharakter einbiiBen, wird man da noch dem Willen des HERRN gerecht?

Im Bewultsein des Volkes jedenfalls weithin; wie es bzgl. der Spender der Taufe sich
verhilt, bleibe dahingestellt!

R6m 6,3.4; Kol 2,12; 3,3; 2 Tim 2,11

Die heutige aktive (in der Ostkirche passive) Taufformel ist erst spiter hinzugekom-
men, als eben die Kleinkinder nicht mehr auf die Glaubensfragen antworten konnten.
Vgl. den Nachweis in meinem Buch ,,Zwei Karoling. Pontifikalien vom Oberrhein®.
Kol 1,13; Hebr 10,32; Eph 2,6

Joh 1,9

Joh 1,4

R6m 6,4; Joh 3,3

1 Kor 6,15; 12,27; Rom 12,5

1 Kor 12,12/27; R6m 12,5; Eph 1,22; 4,4; Kol 3,15

Eph 1,22; 4,15; Kol. 1,18

Apg 8,37; 10,47; Mk 16,16 vgl. unten!

Schon sagt Kologriwof, Wort des Lebens S. 241 iiber den Glauben im Anschluf3 an
Kirejewskij: ,,Sein Hauptmerkmal ist das Bestreben, alle Teile der Seele zu einer Kraft
zu vereinigen und jenen inneren Brennpunkt des 'Daseins zu finden, wo die Vernunft
und der Wille, das Gefiihl und das Gewissen, wo das Schone und das Wahre, das
Wunderbare und das Ersehnte, wo das Gerechte und das Barmherzige, und der ganze
Bestand des Geistes unter der Einwirkung der Gnade in eine lebendige Einheit zusam-
menflieen, damit das durch die Siinde verwundete menschliche Ich in seiner ur-
spriinglichen Geschlossenheit wiederhergestellt werde und so fahig sei, sich Gott hin-
zugeben und sich so zu retten®.

1Joh 3,9; 1 Petr 1,23

Hebr 11,6

Eph 4,6

vgl. den beriihmten Brief Pius IX. an Kaiser Wilhelm I. zitiert bei Hagen, Die Mit-
gliedschaft der Kirche

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi40 08.07.2021



70.  Der Verfasser des Hebrierbriefes (6, 3 ff.) scheint ja, nach dem Wortlaut, diese Mog-
lichkeit auszuschlieB3en fiir die schon zum Glauben Gekommenen, die sodann wieder
abfallen; vielleicht denkt er aber auch nur an moralische Unmdglichkeit der Bekeh-
rung. Die kirchliche Tradition hat sich gegen die vom Wortlaut nahegelegte Auffas-
sung entschieden.

71. Es wird immer wieder der Analogiecharakter aller dogmatischen Formulierungen of-
fenbar, der vorsichtig machen muf3 gegeniiber allen logischen Deduktionen aus dog-
matischen Vordersétzen.

72. Mt 10,31; Rom 10,13; nach Joel 2,32; 1 Kor 12,3; 1 Jo 2,23; 4,2.15

73. vgl. Hagen, Die Mitgliedschaft der Kirche.

74.  Der Ausdruck bezieht sich sowohl zunéchst auf den christlichen Glauben im allgemei-
nen in Unterscheidung vom ,,Heidentum®, er darf aber, entsprechend dem kurialen
Sprachgebrauch sowie dem Sinn des Ganzen durchaus auch angewendet werden auf
das Verhiltnis der auB3erhalb der kirchlichen Gemeinschaft stehenden ,,Nichtkatholi-
ken* zur ,,wahren Religion®, wie sie durch das kirchliche Lehramt vertreten wird.

75. Die ,,ignorantia invincibilis* ist selbstverstidndlich relativ zu fassen eben unter Beriick-
sichtigung der vom Papst selbst angedeuteten Verschiedenartigkeit der Erkenntnisbe-
dingungen. Die ,,Unkenntnis* bezieht sich nicht so sehr auf den Inhalt der Glaubens-
lehre als auf ihre Wahrheit, ihren Offenbarungscharakter. Wer der tatsidchlichen Sach-
lage gerecht wird, kann nicht leugnen, daf} die tibergro3e Mehrheit der auBBerhalb der
aktiven Gemeinschaft der Kirche geborenen Christen die moralische Moglichkeit sol-
cher Erkenntnis kaum einmal erhélt, nicht ohne dal} dabei die Glieder der Kirche eine
erhebliche Schuld (nicht bloB3 versdumter Verkiindigung!) triftt.

76.  zitiert bei Karrer, Das Religiose in der Menschheit, 3. Aufl. S. 223/24. Leo XIII. sagt
in einem Schreiben an Kardinal Gibbons von diesen bona fide-Sonderglaubigen: ,,Sol-
che sind mehr aus Unkenntnis als mit Willen von uns Getrennte.

77. Joh 6,56; 14,20; 17,23.26 und ungezdhlte Male, vor allem bei Paulus.

78. Joh 6,56; 14,20; 17,23.26; Rom 8,10; 2 Kor 13,5; Gal 4,19; Kol 1,27

79.  Gal 5,6

80. Eph 5,19; Kol 3,16; vgl. Rom 15,6

81. 1 Kor 10,16

82. Joh 21,16; 1 Kor 4,1 f.; 12,27 ff., Eph 4,11 ff., 2 Kor 5,18 f.; 1 Thess 5,12; Hebr 13,17
ff.; Apg 20,28; 2 Tim 2,2; 4,2 ff.; 1 Ptr 5,2 u. a.

83. 1 Kor 16,2 £, 2 Kor 8; Phil 4,16; Eph 4,13

84.  Gal 5,22; Eph 5.8.

85. Mt5,16

86. 1 Joh 1,8; R6m 3,9

87. 2 Kor 2,14

88. Man darf dabei sogar an zu Unrecht erfolgte formelle ,,Exkommunikation* denken,
vgl. etwa Johanna v. Orleans, Maria Ward.
89. Hier erweist sich der dynamische Charakter der hl. Taufe, deren Lebenskeim durch

das Leben fortwirkt — die Erkenntnis des fortwirkenden Dynamismus der Sakramente
ist durch die scholastische Begriffszustutzung fast verloren gegangen; vgl. ,,Das Ge-
heimnis des Senfkorns®. 1 Joh 2,27; 3,9; Joh 6,27.56

90. Mt 7,21

91. Mt 19,30;

92. Kol 1,26; Eph 3,4
93. Phil 3,20

94.  Dieser Tatbestand wird durch die libliche Apologie der Sichtbarkeit der Kirche gegen-
iber den Sondergldubigen verdunkelt, ohne daf3 die Gefahr einer solchen ans Wesen
greifenden Akzentverschiebung den meisten ins Bewuftsein tritt: das Sekundére ver-
drangt das Primire, statt es leuchtend zu machen.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi41 08.07.2021



95.

96.
97.
98.
99.

100.

101.
102.
103.
104.

105.
106.
107.
108.
109.

110.
111.
112.
113.
114.

Neben ,,Gemeinde* und ,,Volk* gebraucht die Schrift noch eine ganze Reihe anderer,
durchwegs analoger, Bezeichnungen fiir das Geheimnis ,,Kirche®. Die bedeutsamste
ist wohl die Benennung der Kirche als ,,Leib* (Christi). In ihr kommt auch der ge-
heimnisvolle Doppelcharakter der Kirche zum Ausdruck, denn der ,,Leib*“ ohne die
»oeele® (,,Haupt™) ist ein der Verwesung preisgegebener Leichnam. Die Kirche ist in
ithrer duBeren ,,Leiblichkeit” fiir den Herrn das Organ seines Wirkens In Zeit und
Raum, ja sie ist gleichsam der ,,Leib* der ,,Braut®, ohne die der Herr sein schopferi-
sches Leben nicht weitergibt (Eph 5,29 ff.). Aber wie der Irdische Leib Christi in der
Verkldrung in die Geistigkeit verwandelt wurde, so ist auch die diesseitige Leiblich-
keit der Kirche nur ein Voriibergehendes; das in der Vollendung bleibende Wesen der
Kirche ist die ,,geistige (pneumatische) Gemeinschaft in Christus. So ist die Kirche
auch ein ,,Tempel*“ (1 Kor 3,16 f., 1 Ptr 2,5 u. a.), aber auch nur auf Zeit, in der Voll-
endung des neuen Jerusalem fehlt der ,,Tempel*: ,,Der Herr, der allmachtige Gott, ist
ihr Tempel und das Lamm* Oftb 21,22).

Mt 20,26; Rom 13,10; Kol 3,14

vgl. 1 Ptr 4,10 f., 1 Kor 12,28 f., Eph 4,11; 2 Tim 2,2; 1 Ptr 2,5 f.

vgl. z. B. 2 Kor 1,1; 2 Thess 1,1

Auch die Geistversiegelung (Eph 1,13) =, Firmung* ist immer irgendwie mitgedacht;
die zeitliche (z. T. selbst die ideelle) Trennung von der Taufe hat IThren Grund haupt-
sachlich in der Sduglingstaufe, der die Geistversiegelung nicht mehr richtig entsprach;
die ,,Firmung® setzt sinngemé&l (einen gewissen Grad von) Miindigkeit voraus.

Alles natiirlich vom Menschen her gesehen — von Gott her gesehen, erfiillt sich der
Wille des Allerhdchsten immer, da Er ja diese ,,Freiheit™ des Menschen will, und de-
ren Auswirkungen von vornherein in seinen Weisheitsplan miteinbezogen hat; das
,,Wie* dieses Ineinander zweier widereinander strebender Faktoren bleibt Gottes Ge-
heimnis.

1 Joh 5,16

Mk 4,13 ff.

1 Joh 4,20

,,Ut Christi Caritas rursus dominetur in hominibus!* Wahlspruch des hochsinnigen
Friedenspapstes Benedikt XV.

Joh 17,21.23

Mt 5,14

2 Thess 1,7

Mt 5,13

Auch die Kirche — als solche — sie ist ja im Grund nichts anderes als die Gemeinschaft
der einzelnen Christen — bedarf allzeit der BuB3e. Das liegt in threm gottmenschlichen
Wesen begriindet. Wéhrend der ,,historische® Christus sich in einem Gefal3 von auser-
lesener Reinheit und Heiligkeit inkarnierte, hat Er als ,,mystischen* Leib die siindever-
sehrte Menschheit angenommen, so daf die Heilsgnade in ,,zerbrechlichen Gefa3en*
bewahrt ist. Auch die vom Heiligen GEIST gefiihrte Kirche steht wie der vom glei-
chen GEIST bewohnte Einzelchrist zugleich unter dem ,,andern Gesetz*, das sich in
ithrer kirchengeschichtlichen Entfaltung immer wieder in verschiedenster Weise du-
Bert. ,,Monophysitismus* wire es, dies leugnen zu wollen. Es ist fast eine Gottesldste-
rung, wenn dem Heiligen GEIST auch solche zeitgeschichtlichen Entwicklungen zu-
geschrieben werden, die tatsichlich in der Geistverschlossenheit und Siinde ihrer Glie-
der (aller ,,Rangstufen®) ihren Grund haben.

1 Joh 1,3.7; 2,10; 3,10 ff.; 23; 4,7 f., 16.20.21 u. a., Rom 13,8; 1 Kor 13

1 Kor 12,15 f.

,»Seht, wie sie einander liebenl* Brief an Diognet.

Mt 18,7

Joh 18,37

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi42 08.07.2021



115.
116.

117.
118.
119.
120.

121.

122.
123.
124.
125.
126.
127.
128.

129.

130.

131.
132.

133.

1 Tim 3,15

z. B.Rom 16,17; 1 Kor 1,10; 15,1.12 f.; Eph 4,3; 1 Tim 2,4 {.; 4,16; 6,3 f.; 2 Tim 1,13;
2,18 f.; Tit 1,9; Hebr 11,6; 2 Ptr 1,20; 1 Joh 2,22;4,2; 5,1.5; 2 Joh 7 f.; Oftb 2,14 £;
22,18 f.

s. Anm. 110

Hebr 11,6

Der Text legt die Annahme solcher Absicht des Verfassers doch kaum nahe.

Von den Offenbarungsurkunden aus konnte man dabei an die Auferstehung des Herrn
denken als die grole Wahrheit, von der aller Glaube abhéngt und die es vor allem in
der Welt zu bezeugen gilt; vgl. Apg 1,22; Rom 1,4; 4,25; 6,4; 10,9; 1 Kor 15,3.4.14;
Eph 1,20; 2 Tim 2,8

Hier konnte wohl gefragt werden, ob hier die Kirche als Gemeinschaft aller Gldubigen
oder als ,,Heilsanstalt* gemeint ist; aber die Gemeinschaft ist eben Heilsanstalt gerade
in ihrer Gliederung in ,,Amter*, wobei die ,,Anteilnahme der Laien am hierarchischen
Apostolat der Kirche* nicht so ganz untergeordnete Bedeutung hat, wie dies vor Ver-
kiindigung der ,,Katholischen Aktion* in die Erscheinung getreten war.

2 Tim 1,14; 2,2; Tit 1,13; Oftb 2,14 f.; Apg 20,28

Mt 28,20; Mk 16,16; 2 Tim 4,1 f.; Tit 1,3

Kol 2,10

Joh 16,13

Joel 2,28-31; Apg 2,17 ft., 1 Kor 2,12; Jer 31,31-34; Hebr 8,10 ff.; 10,16

Joh 20,22

2 Ptr 1,21. Es kann nicht geleugnet werden, dal} in der wissenschaftlichen Theologie
der ,,Schule* die menschliche Verstandestitigkeit als logische ,,Deduktion‘ aus (nicht
immer ganz schriftgemifBBen) Pramissen eine allzugrof3e Rolle gespielt hat gegeniiber
der urspriinglichen Aufgabe der Theologie, ,,S. Scriptura® zu sein. Luther hat nicht
ohne Grund sich gegen das liberhandnehmen der Philosophie (,,Hure Vernunft®) in der
Theologie gewandt. Die biblische sowie ,,Verkiindigungs-“theologie von heute steht
dagegen in Reaktion.

Vincenz v. Lerin: ,,Quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditur ... Es lohnte
sich, dem vielzitierten Wort eingehender nachzudenken. Darf z. B. die halbe Christen-
heit von heute, die auBBerhalb der Verbindung mit Rom steht, einfachhin iibergangen
werden bei der Priifung der ,,'O'kumenizitdt”? Ist nicht auch die 6kumenizitét der ,,all-
gemeinen® Konzilien eingeschrénkt, z. B. durch das Fehlen der Ostkirche, die doch als
wirklicher Teil der Kirche Christi nicht bestritten werden kann, da sie den ,,orthodo-
xen* Glauben wahrte und ebenso das echte Sakrament und Amt? Wann erlebt die Kir-
che wieder ein vollwertiges, von allen anerkanntes Glaubenszeugnis auf einem wirk-
lich die ganze Okumene zusammenfiihrenden Konzil? Noch z. Zt. des Tridentinums
schien Rom der Gedanke nicht unkirchlich, auch die ,,Protestanten* (die doch offenbar
noch als Glieder der ,,Kirche* angesehen wurden) zum Konzil einzuladen. Sollte es
heute ganz unmdglich sein?

Bei den Verhandlungen des Vaticanums hatten nicht alle Bischofe klar im Bewul3t-
sein, daB nur wirkliche Offenbarungswahrheiten die assistentia des Heiligen Geistes
gegeben erscheinen lassen, so daB3 mit unfehlbarer Sicherheit deren Wahrheit ,,defi-
niert werden kann. Man liest einige Ausfiihrungen von Konzils,,vitern* (bei Butler,
Das Vaticanische Konzil) nicht ohne Bestiirzung und begreift die Verlegenheit der mit
anderem Wahrheitsgewissen ausgestatteten andern.

Joh 17,21.23; vgl. H. S'chlunk, Das Wunder der Kirche (Tambaran)

Man kann leider nicht sagen, daf3 dieser unbestreitbare Grundsatz allzeit in der Kirche
beachtet worden wire. Selbst hochamtliche Verlautbarungen von Triagern des Lehr-
amts konnten peinlich beriihren.

Vgl. Hagen, Die Mitgliedschaft der Kirche.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi43 08.07.2021



134.

135.

136.

137.

138.
139.
140.

141.
142.
143.
144.

145.

Man konnte sie auch noch zur sichtbaren Kirche rechnen, nur in sehr unvollkommener
Weise, da sie ja durch die sichtbare Taufe der sichtbaren Kirche einverleibt wurden
und dieser Tatbestand kraft des character indelebilis nicht mehr von Grund aus geén-
dert wird. Rechnet man doch ,,abgestandene* Katholiken, deren Band mit der Kirche
nicht formell geldst wurde, noch zur sichtbaren Kirche, obwohl diese zum Unterschied
von jenen nicht einmal mehr der (wesentlichen!) unsichtbaren Gemeinschaft zugeho-
ren. Man sieht, die Begriffe sind flieBend bzw. unzureichend.

Der kuriale Ausdruck dafiir ist ,,error invinciblis*; die moralische Unmdglichkeit, die
Glaubenspflicht im konkreten Fall zu erkennen, 146t diesen Tatbestand gegeben er-
scheinen.

Es ist sehr bedauerlich, dafl — entgegen dem strengen kirchenrechtlichen Begriftf des
CJC — diese von uns tragischerweise getrennten Briider mit den (formellen) ,,Héareti-
kern* immer wieder in einen Topf geworfen werden, ebenso, dal3 man darauf vergifit,
daB3 auch den formellen Héretikern gegeniiber die christlichen Pflichten der Wahrhaf-
tigkeit, Gerechtigkeit und Liebe nicht aufgehoben sind.

Mt 16, 18; wozu die vielen Stellen verglichen werden miif3ten, die Petrus in der Fiih-
rung des Apostelkollegiums zeigen. Freilich mufl man sich vor anachronistischer Exe-
gese hiiten: die heutige Ausprigung des Primats darf man in der urchristlichen Ge-
meinde nicht voraussetzen.

Joh 21,15 ff.

Lk 22,32

vgl. Fr. Heiler, Urchristl. Autonomie und pépstlicher Zentralismus, ein sehr aufschlu3-
reiches, in der geschichtlichen Darstellung im Wesentlichen einwandfreies Werk, das
alle Beachtung verdient.

Eph 1,22; 4,15; Kol 1,18

Mt 28,20

Nicht einmal ausgesprochene Urkundenfalschungen ausgenommen, (vgl. Heiler Anm.
140).

vgl. die Erklarung der ,,evangelisch-katholischen Christen zur Frage der Una Sancta.
(Es ist nicht genau geklart, welche Schrift gemeint ist.)

Der Ausdruck ,,romische Kirche* ist so verschiedensinnig, dal aus dem ununterschie-
denen Gebrauch desselben ein wahrer Rattenschwanz von Mif3verstdndnissen erwach-
sen ist. ,,Romische* Kirche ist zunédchst die stadtrémische Kirchengemeinde oder ,,Di-
ozese*, deren Bischof zugleich in aufsteigender Stufung universalere Amter bekleidet:
als Metropolit der Erzdidzese Rom, als Primas von Italien, als Patriarch des Abendlan-
des, als summus episcopus (- ,,papa‘“ ist urspriinglich ein Titel, den er ebenso mit an-
dern teilte wie alle andern vorgenannten Amter -) der Gesamtkirche. Es leuchtet ein,
daf} der romischen Stadtgemeinde entsprechend analoge Rechte alle andern grof3en
Stadtgemeinden haben, ebenso die Metropolitansprengel, die Volkskirchen, die Patri-
archate entsprechend ihrer rémischen Schwester. Es ist ganz unbegriindet, da3 andere
Kirchen sich In allem an stadtrémischen Ordnungen, Gebrauchen, Sitten usw. unifor-
mieren; wohl ist es sinnvoll, dafl die ,,Vorsteherin des Liebesbundes‘ darnach strebt,
sich so vorbildlich zu gestalten, dal} ihre Ordnung als Modell fiir andere geltend und
von diesen zur Gestaltung ihrer gebietsgemiBen Verfassung gebraucht werden kann,
ihr ,,Geist* als ,,Licht“, das allen andern voranleuchtet. Die Geschichte beweist freilich
eindeutig, daf der romischen Gemeinde durchaus kein iiberzeugendes Charisma in
dieser Hinsicht von ihrem hochsten Herrn verliehen wurde, dal3 sie vielmehr ebenso
der menschlichen Hinfalligkeit und Unzulénglichkeit ausgeliefert ist wie alle andern
»Kirchen®. Einzig in bezug auf das wesentliche Einheitsamt der Bewahrung vor dem
Glaubensabfall ist dem Bischof der romischen Gemeinde in ganz bestimmter Grenzu-
mschreibung eine assistentia des Heiligen Geistes gegeben, die seine unfehlbare Glau-

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi44 08.07.2021



146.

147.

148.
149.
150.
151.
152.
153.
154.
155.
156.
157.
158.
159.
160.
161.
162.

163.
164.
165.
166.
167.
168.
169.
170.
171.

172.
173.
174.
175.
176.
177.
178.
179.
180.

bensentscheidung ermdglicht (Vaticanum), dariiber hinaus eignet ihm ein Fiihrungs-
recht der Gesamtkirche in Ausiibung des ,,Einheitsamts®, das keine inhaltliche Um-
grenzung kennt, das aber naturgeméilf sich auf die Erhaltung der notwendigen Einheit
(,,in necessariis unitasl“) der Gesamtkirche beschriankt und den berechtigten Selbstén-
digkeitsanspriichen der verschiedenen Patriarchate, Primate usw. Rechnung trégt. Von
der Gesamtkirche als ,,romischer (mit Riicksicht auf die universale Funktion des ro-
mischen Bischofs) ist also in ganz anderem Sinn zu sprechen als von der (engeren oder
weiteren) romischen Gebietskirche; die daraus sich ergebenden Konsequenzen wollen
gut beachtet sein — im Interesse der Einheit der Gesamtkirche, die nur in organischer
Mannigfaltigkeit bestehen kann.

Die ,,Autokephalie der dstlichen Patriarchate entspricht dem urspriinglichen Zustand
der verfaflten und gegliederten Kirche.

Mt 20,25 ff. Der Titel, den der grof3e Gregor in wahrhaft evangelischer Auffassung
seines Amtes (vgl. Heiler, Autonomie . . .) sich zulegte (,,Servus servorum Dei*), ist
aus der kurialen Sprache nicht verschwunden, doch erscheint er den AuBBenstehenden
nur mehr als ein ,,Epitheton ornans®, das als solches seine Glaubwiirdigkeit erst bewei-
sen muf.

Mt 20,25

Joh 17,25.23

1 Kor 10,17

1 Kor 10,16

Rom 15,6

1 Kor 11,26

»Hanc igitur” vor der Konsekration

Eph 2,19

,»Circumstantes im wahren Wortsinn, wie urspriinglich gemeint und verwirklicht
Gal 3,28

1 Kor 12,12.27; Rom 12,5; Eph 1,22; 4,4; Kol 3,15

Eph 1,22; 4,15; Kol 1,18

Eph 2,14

Joh 6,51 f.

Joh 6,56; 14,20; 17,23.26; vgl. 1 Joh 3,24; Rom 8,10; 2 Kor 13,5; Gal 4,19; Kol 1,2;
sowie bzgl. des ,,Wir in Christo* ungezédhlte Male bes. bei Paulus

Gal 2,20; Eph 2,15

1Joh 2,9 f;3,10.14 £f,; 4,12 ftf.; 20.

Joh 13,35

1 Kor 1,13

Jak 2,1 ff.

Brief an Philemon

Gal 3,28; Kol 3,11

Apg 10,35; Rom 2,11; Eph 6,9 ff.; Kol 3,25

1 Kor 7,24; 14,34f.; Eph 5,21 ff.; Kol 3,221f.; 1 Tim 2,8 ff.; 6,1 ff.; Tt 2,1 ff.; 3,1 ff;;
Philem u. a.

Hebr 8,8

Hebr 13,14; Phil 3,20; 2 Kor 5,6

Phil 2,10; Oftb 8,3; 6,9

,,eX hac altaris participatione* (,,Supplices des Kanons)

2Kor 11,2

Gal 3,29. Vgl. das MiBverstandnis des Titels ,,Heiliger* Vater!

Tit 2,14. Daher heillen auch die Berufenen des Alten Bundes ,,Heilige*.

Eph 1,12

2Kor 11,2

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi45 08.07.2021



181.
182.
183.
184.
185.
186.
187.
188.
189.
190.
191.
192.
193.
194.
195.
196.
197.
198.
199.
200.
201.
202.
203.
204.
205.
206.

207.
208.
209.
210.
211.
212.
213.
214.
215.
216.
217.
218.
219.

220.
221.

222.
223.
224.

1 Kor 7,34

Hebr 10,9; Joh 4,34; 5,30; 6,38-57; 14,31

Mt 6,10

1 Thess 4,2; Rom 12,2

Hebr 10,10

Gal 4,6; Rom 5,5; 8,9.11; 1 Kor 6,19; 2 Tim 1,14; Tit 3,6

Rom 6,22; Gal 5,22; Eph 5,9; Kol 3,12

Eph 5,27

1 Kor 15,45; Rém 8,2

Hebr 8,10; 10,16 = Jer 31,34; vgl. Rom 2,15 (Heiden!)

Jak 2,8

Joh 13,34

Rom 13,8 ff.; Gal 5,14

Mt 28,19; Mk 16,15; Rom 10,14.17; 2 Tim 4,2

2 Tim 4,2

Rom 8,5.14; 1 Kor 12,11

1 Kor 13,1 ff.

Jak 1,25;2,12; Rom 8,21; 1 Ptr 2,16; 2 Kor 3,17

Hebr 8,6 f.; 1 Kor 11,25

2 Kor 3,17

1 Kor 6,12 ff.; 10,23 ff.

Gal 5,13; 1 Kor 8,9 ff.; 1 Ptr 2,16

1 Kor 10,24; 13,5; Phil 2,4

Gal 6,2; vgl. Mt 7,12

Apg 26,18; Rom 5,5; 6,22; 1 Kor 3,17; 6,19; Eph 5,26; Kol 3,3

Rom 5,18; 2 Kor 5,15ff.; Gal 3,13; 5,1; Eph 1,7 £.; 2,8.16; Kol 1,12; 2,14; 3,1; 1 Tim
2,5; 2 Tim 1,9; Tit 3,5; Hebr 6,4; 9,12.28; 10,19 f.; 1 Joh 3,5; 4,10; Offb 1,5; 5.9.
Rom 8,24

Rom 3,22 £.; 5,1 £.; 6,7 £.; 8,30; Eph 2,16; Tit 3,6; Hebr 6,4

Eph 2,6; 5,8; Koi 1,13; 3,1; Phil 3,20; 1 Thess 5,5

Joh 6,56; 15,3 ff.

Mt 9,13; Mk 2,17; Lk 5,32; Rom 3,10.23; Gal 3,22; 1 Tim 1,15

Rom 7,14 ff.

Roém 7,23

Rom 7,14.19

Mt 13,24 ff.; 36 ff.

2 Thess 2,7

1 Kor 12,4 ff.; 27 ft.

1 Kor 12,7 £.; 27 £.; 13; 14,1 ff.; 1 Thess 5,11; Hebr 10,24; 1 Ptr 2,5 ff.; Oftb 1,5

1 Kor 4,2; 12,41f.; 27 ff.; 2 Kor 3,6; 5,18 f.; 2 Kor 10,8; Eph 3,2 ff.; 4,11; Phil 2,17
Kol 1,25; 1 Thess 5,12; 1 Tim 3,1.9; 5,17 f.; Tit 1,5; Hebr 13,17

Eph 4,13 ff.

Man darf den prignanten Sinn des ,,Evangeliums* mit den evangelischen Briidern tat-
sdchlich darin sehen, aber, ithn darauf zu beschrinken, erscheint nicht berechtigt.

s. Anm. 116

Joh 10,8 f.; 14,6 f.; 15,10 f.; Rom 6,12 ff.; 2 Tim 4 u. v. a.

Joh 6,32 ff. Es erscheint der ,,Schule* wesentlich, die der Kirche zur ,,Verwaltung* ge-
gebene Heils- und Heiligungsgnade begrifflich genau zu zergliedern. Es erscheint aber
heute doch fast noch nétiger und bedeutsamer, die letzte Einheit von Wort und Sakra-
ment und die Einheit der Sakramente zu betonen im einen Sakrament: Christus. Immer
ist es der Herr, der in seiner Geistessendung auf Grund seines Erlosungstodes alle
Gnade wirkt.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi46 08.07.2021



225.
226.
227.

228.
229.
230.
231.

232.
233.

234.
235.
236.

237.
238.
239.

240.

241.

242.
243.
244,
245.
246.
247.
248.
249.
250.
251.
252.
253.
254.
255.
256.
257.

Joh 1,16

,Extra Ecclesiam nulla salus* (Joh 15,5)

vgl. z. B. Rom 6,19 f.; 12,1 ff.; 1 Kor 5,8; Gal 5,16 ff.; Eph 3,14 f.; 4,1 {f.; 24; 5,26 ft.;
Phil 1,11; Kol 3,9.12 ff.; 1 Thess 3,13; 4,2; 2 Thess 2,13 f.; Hebr 12,14; 1 Tim 3,9; 1
Ptr 3,15; 2 Ptr 3,11

Hadrian V1. in seiner Botschaft an den Niirnberger Reichstag 1522/23

Mt 5,16

Br. Franz Hasenbichler

Es ist Vorsicht geboten bei Aussagen dariiber, wie der Herr die Einheit seiner Kirche
verwirklicht wiinscht — die Pldne und Wege Gottes, des ,,ganz anderen®, entsprechen
zumeist nicht unserer allzu beschrénkten Vorstellung (Rom 11,33). Wir haben gemil3
unserer Einsicht auf alle Einheit hinzuwirken, die wir als im Willen des Herrn gelegen
ansehen, aber Immer in der bescheidenen Gehorsamshaltung, die dem Herrn nicht vor-
greift. Das Kirchengebet vor der Kommunion erbittet ausdriicklich das ,,coadunare
,secundum voluntatem Tuam®, die Einheit, so wie sie Gottes Willen entspricht.

Joh 10,16

Luther hat Im Glaubensbekenntnis das ,,Catholica® mit ,,aligemeiner christlicher Kir-
che® libersetzt, ganz zu Recht; infolge der inzwischen leider erfolgten Begriffseinen-
gung empfinden beide Teile das diesbeziigliche Bekenntnis des andern Teils als vom
eigenen abweichend, ganz entgegen der Meinung des Symbolums.

s. Anm. 65

1 Ptr2,9; Lk 1,17; Tit 2,14

Diese ,,Sicht der Kirche wird zwar nicht als theologische Lehre verkiindet, sie wird
aber — wohl ohne volles BewuBtsein — so gepflegt, daf sie geradezu als die landldufige
anzusehen Ist. Sie zu entwurzeln, auch im VolksbewuBtsein, und damit ein echtes
kirchliches ,,Volks“bewultsein wachzurufen, ist eine der wichtigsten Aufgaben prakti-
scher Ekklesiologie.

zu ihrer ,,Integritit*.

Mt 20,25; 23,11; Mk 10,44; Lk 22,26; 1 Kor 3,5; 4,1; 2 Kor 3,6; 6,4; Eph 3,7 u. a.

Der Vorwurf des ,,Klerlkalismus® kann nur verstummen, wenn diese Wahrheit der
ganzen Kirche in Fleisch und Blut {ibergeht.

z. B. durch einseitiges Hervortreten der ménnlichen ,ratio* (,,Logik*), des Organisati-
ons- und Machtstrebens bzw. des Willenselementes in Aszese und Moral, der ,,Metho-
dik* statt der ,,Liebe*, der Autoritit auf Kosten der ,,Freiheit®.

z. B. in Verweichlichung des Christusbildes, Pflege der Gefiihlsseligkeit in der From-
migkeit, Uberbetonung der ,,passiven” Tugenden in Moral und Aszese.

1 Kor 11,3 ff; 14,34 ff.; 1 Tim 2,11; Eph 5,23

1 Ptr 3,3

Mt 9,13; Mk 2,17; Lk 5,32; Rém 3,10.23; Gal 3,22; 1 Tim 1,15

Eph 4,2; Jak 1,3 f.; 1 Kor 13,1 ff.

1 Kor 10,12; Gal 6,2.4

Kol 1,24

Joh 17,15

1 Tim 2,15; 3,5; 5,8.14

1 Kor 7,31; 2 Kor 6,10; Phil 4,12

Hebr 13,14; Phil 3,20; 2 Kor 5,6; 1 Ptr 1,17; 2,11

Mt 19,11; 1 Kor 7,25 ff.; Mt 19,16 ff.; Mk 10,18 ff.; Lk 18,18 ff.

1 Kor 1,17.20 £.; 26 ff.; 2,1 ff.; Kol 2,8

Joh 4,23; Rom 7,6; 8,5.14.21; 1 Kor 2,13; 14,15; Eph 1,17; Gal 5 ff.; Kol 1,9

1 Kor 13,12

Mt 19,14; Mk 10,14; Lk 18,17; Mt 21,16

1 Kor 1,12 ff.; 3,4 ff.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi47 08.07.2021



258. Mt23,9

259. Mt 24,35

260. Hebr 13,8

261. Luthers Anliegen, das Glaubensgeheimnis bzw. das ,,Wort* nicht der Weltweisheit zu
iiberantworten, soll keinesfalls damit auf die Seite geschoben werden.

262.  Analogie ist immer ,,dhnlich-undhnlich®.

263. 1Kor1,12

264. Es muB anerkannt werden, wie Rom immer wieder dem unerleuchteten Elfer gewisser
Uberrémer entgegen das Recht der Liturgien des Ostens festgehalten hat. Es stand
schon einmal In einer romischen Kongregation der Antrag zur Debatte, die Ordina-
tionsform des Ostens mangels der ,,Form* des Sakramentes ungiiltig zu erkliren; zum
Gliick kam gerade ein Fachmann in die Sitzung, der nachwies, daf just diese Ordina-
tionsform des Ostens urspriinglich auch die rdmische gewesen war ...

265. Mt6,6

266. Rom 3,22

267. 1Kor9,22

268. Kol 2,10

269. Die einzige wirkliche Uberwindung der Hiresie, wobei es keine ,,Sieger* und keine
,Besiegten gibt, sondern nur eine siegende Wahrheit und Liebe.

270. Eph2,20; 3,5; 4,11

271. Mt 16,18

272. Mt 10,1 ff.; Mk 3,13 ff.; Lk 6,12 ff.

273. Mt 10,5 ff.; Mk 6,7 ff.; Lk 9,1 ff.; Mt 28,19; Mk 16,15; Apg 1,8; Mk 13,9; Joh 20,21

274. Mt 16,19 f.; 18,18; Joh 20,23 ff.; Mt 26,26 ff.; Mk 14,22 ff.; Lk 22,19 ff.; Mt 28,19 u.
a.

275. 1Ptr29; Lk 1,17; Tit 2,14

276. Mt28,18

277. Joh 20,21

278. Rom 12,4 ff.; 1 Kor 12,12 ff.; Eph 4,10 ff.

279. Joh 21,15 f; 1 Ptr 5,2; Apg 20,28

280. Mt 28,19; Mk 16,15; Joh 17,20; Rom 10,17; 12,7; 1 Kor 1,17; 12,28; 2 Tim 2,24; 4,2
f;Tit1,9f.

281. Lk22,26; Rom 12,8; 1Tim 5,17; Hebr 13,17

282. 1 Tim 3,1; Apg 20,28; Offb 2 ff.

283. Mt20,25

284. Joh 13,14

285. Rom 12,10

286. Mt 20,25;23,11; Mk 10,44; Lk 22,26; 1 Kor 3,5; 4,1; 2 Kor 3,6; 6,4; Eph 3,7 u. a.

287. Lk 9,48;10,16.22; Joh 5,17 ff.; 6,38; 8,28; 10,18; 12,49; 14,24; 17,3.18.21.23; 20,21

288. Mt 28,19; Mk 16,15; Lk 10,22; Joh 17,18; 20,21; 2 Kor 5,20; 10,8; Gal 1,1.15

289. 1Tim4,14;5,22;2Tim 1,6;2,2; Tit 1,5

290. ,.Definition‘ der ,,Katholischen Aktion* durch Papst Pius XI., 2 Tim 2,2

291. Lk5,21

292. Mt 16,19; Joh 20,23

293. ihrer heilswirksamen Kraft unabhéngig von den personlichen Qualitéten ihrer Aus-
spender, die freilich nicht vergewaltigt, sondern in ihrer Wirksamkeit abhéngt von Be-
reitschaft und Mitwirkung des Empfangers (,,Glaube*“-“Liebe*)

294. 1Kor4,1

295. 1 Tim5,22

296. vgl. Ignatius v. Antiochien in seinen Briefen

297.  vgl. Rom 2,29; 4,16; Mt 3,9; Gal 3,9

298. Joh 11,52

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi48 08.07.2021



299.
300.
301.

302.
303.
304.
305.
306.
307.
308.
309.
310.
311.
312.
313.
314.
315.
316.

317.

318.

319.
320.
321.
322.
323.
324.
325.

326.
327.
328.
329.

330.
331.

Joh 10,16

2 Kor 5,14

,Jeder Katholik ein Missiondr Lacordaire, entfaltet von Br. Gottwills: ,,Jeder Tag ein
Missionstag ...!“

Mt 5,13

Mt 13,33; Lk 13,20

Mt 5,14; Mk 4,21; Lk 8,16; Eph 5,8 ff.; 1 Joh 1,7

Mt 5,14

Eph 4,5 u. a.

Rom 8,10.14; 1 Kor 2,16

1 Kor 1,17 ff.; 2,2 u. a.

1 Kor 15,17 u. a. vgl. Anm. 120

Gal 1,8

1 Tim 6,20; 2 Tim 1,14

Joh 1,14; 1 Joh 1,1; 1 Kor 15,4; Apg 1,21; Kol 1,26; Hebr 1,2 u. a.

1 Kor 15,3; 2 Thess 2,15

Rom 8,14

Joh 13,35

Wer diese Bezeichnung aufgebracht hat, hat unserer Kirche damit keinen guten Dienst
erwiesen. Denn alle Einschrankung des ,,Catholica® ist irgendwie dessen Negation. So
ist der ,,Konfessions“begriff des Wortes ,,Katholisch* entstanden, der den eigentlichen
Sinn dieses Wesensmerkmals der Kirche Christi ganz verdrangt hat, wenigstens im
BewuBtsein des durchschnittlichen ,,Katholiken®.

Um der Eindeutigkeit der Gegeniiberstellung der mit ,,Rom* nicht unierten Kirchenge-
meinschaften willen sei im Folgenden die Kirche, soweit sie mit dem Papst verbunden
ist, kurz ,,romische* genannt trotz der Unrichtigkeit dieses Ausdrucks unter anderen
Gesichtspunkten.

Die Statistiken iiber die Mitgliederzahl der verschiedenen ,,Kirchen* gehen auseinan-
der; nach einigen steht die Mehrheit, nach andern die Minderheit in ,,Union‘ mit
»Rom*. Vgl. Congar, ,,Chrétiens désunis*.

Joh 10,7

Apg2,21; Rom 10,13

Rom 8,14

Gal 3,28

Eph 4,4 u. a.

s. Anm. 317

Das Bild des idealen Seins der ,,Braut ohne Makel und Runzeln* wird naturgemaf
auch von den anderen Kirchen in Anspruch genommen, ist also ohne Beweiskraft.
Titel der Heiligenlegende von Alban Stolz.

vgl. die Botschaft Hadrians VI. an den Niirnberger Reichstag 1522/23

Joh 13,35

In der kurialen Sprache wird daher der Ausdruck ,,Kirche* fiir die nichtunierten kirch-
lichen Gemeinschaften im allgemeinen streng vermieden, doch wird der ,,Kirchen*-
charakter der (nichtunierten, autokephalen) Ostkirchen in offiziellen Kundgebungen
durch Verwendung des Ausdrucks ,,Kirche* anerkannt, zweifellos zu Recht, nachdem
nicht bloB ein ,,orthodoxer* Glaube, sondern auch Amt und Sakrament anzuerkennen
sind.

Man konnte geradezu von innerkirchlichem ,,Héresie*“-ansatz sprechen.

Man denke an die geradezu tragische Verstindnislosigkeit der romischen Kurie gegen-
iber dem religiosen ,,Anliegen* Martin Luthers in den ersten Jahren seines reformato-
rischen Auftretens!

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi49 08.07.2021



332.

333.
334.

335.
336.
337.

338.

339.
340.

341.

342.
343.

344.

345.
346.
347.
348.
349.
350.
351.
352.
353.
354.
355.
356.
357.
358.

359.
360.
361.

Die ,,Héresie* Luthers war selbst wieder irgendwie Reaktion gegen einen evangeli-
schen ,,Klerikalismus®.

Mt 10,8 ff.; Mk 6,8 ff.; Lk 9,3 ff.; 10,3 ff.

Die Ostkirchen z. B. stehen auf dem Standpunkt, da3 die Einheit der Gnadengemein-
schaft und der Liebe bedeutungsvoller sei als die duerer Disziplin und bevorzugen die
grofere Freiheit der ,,autokephalen* (nationalen) Einzelkirche. Allem ,,Organisatori-
schen* begegnen sie als einem ,,Menschlichen® in der ,,g6éttlichen* Kirche mit MiB3-
trauen; im Grund riihrt alle Ablehnung der ,,Union* mit Rom von diesem Mil}trauen
gegen den ,,Westen* her.

Mt 23,9

Eph 4,4

Man trifft aber solche trotz der kirchl. Verurteilung des Satzes, dal3 die Tugenden der
Heiden — um wieviel mehr die der vom Heiligen Geist im Taufwasser Wiedergebore-
nen und Besiegelten! — nur glinzende Laster seien.

Man lese etwa das russische ,,Pilgerleben®, um einen tiefen Eindruck zu erhalten von
der Glaubens- und Liebeskraft, die da lebendig in die Erscheinung tritt!

Joh 3,8

Nachweis bei Fr. Heiler im ersten Band seines grolen Werkes iiber die Kirchen: Die
Ostkirche.

Luther stand ja wohl manchen ironischen bzw. vermittelnden Formulierungen Melan-
chthons etwas kritisch gegeniiber, gab aber schlieBlich doch seine Zustimmung. Wel-
che welt- und kirchengeschichtliche Chance ist versdumt worden, da man in Augsburg
nur auf die Differenzen stierte und die groen Einigungsmdoglichkeiten iibersah! Noch
heute muf jeder ernsthafte Versuch der Wiedervereinigung an einer Auseinanderset-
zung iiber die — in der lutherischen Kirche heute noch als (grundlegende) Bekenntnis-
schrift anerkannte, wenn auch nicht durchwegs mehr ernstgenommene — Confessio
Augustana beginnen.

Joh 21,15 ff.; Lk 22,32

Liickenlos ist diese Ordnung auch heute nicht durchgefiihrt; aufgrund von Konkorda-
ten ist gelegentlich noch ein Wahlrecht der Kapitel o. 4. zugestanden; immer wird aber
heute die ,,Bestdtigung® durch den Papst verlangt.

Auf dem Vaticanum hat diese Auffassung einiger Uberromer eine Rolle gespielt, doch
hat der CJC ausdriicklich die Bischdfe in threr Ordo-Selbsténdigkeit sichergestellt.

In den verschiedensten Arten und Graden

Joh 17,21.23

2 Thess 1,7

Eph 1,12; 4,12 1.

Eph 3,18

Mt 4,17

Offtb 2,4; 3,1.14 u. a.

s. Anm. 109

Apg 1,14

Apg 4,32

Mt 23,9

1 Kor 7,32 ff.

Eph 5,21 ff.

Es ist auffallend, wie wenig Spielraum heute innerhalb der Kirche im Grof3en und der
religiosen Gemeinschaften dem ,,Rat* eingerdumt wird; tiberall tritt die Neigung zu
(alttestamentlicher) Gesetzlichkeit zutage.

Eph 5,32; 2 Kor 11,2; Oftb 19,7; 21,9

Eph 5.27

Eph 1,12

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum Christi50 08.07.2021



362. Rom 3,9.23

363. Der Sprachgebrauch der Schrift ist diesbeziiglich nicht eindeutig; mancherorts ist of-
fenbar als ,,Siinde* nur die wirkliche Gottesabkehr gemeint. Vgl. 1 Joh 5.16-18; Hebr
10,26; Mt 12,31

364. 1Joh 5,16; vgl. Rom 8,1

365. Phil 2.5; 1 Kor 2,16

366. Joh 4,34

367. 1Kor 12,7

368. 1Kor 10,31

369. 1Kor4,l

370. d.i. Wirkung der Sakramente ,,opere operato* — unabhéngig von der Disposition des
Ausspenders, doch nicht des Empfangers.

371. 1 Kor 14,1. Paulus nennt Rém 12,6 ff. die Gabe der Prophetie vor den ,,Amts‘“‘gaben,
Eph 4,11 gleich nach den Aposteln.

372.  1Kor 1,5;2,9; 2 Kor 3,8 ff.; Eph 1,3 ff.;17 ff.; 2,6; 3,15 ff.; Kol 1,12 f. u. a.

373. 1Kor 10,31;1 Tim 4,4

374. 1Kor7,31

375. 1Kor 10,23 ff.; 1 Tim 6,8

376. Joh 4,23

377. 1Kor3,22

378. 1Kor2,2

379. Joh 4,23

380. Ro6m 13,10; 15,5 u. a.

381. Joh 17,21.23

382. Rom 8,9 ff.; 1 Kor 6,2.19

383. 1Kor 14,12.15.19

384. 1 Thess 5,21; Rom 2,15; 1 Kor 2,14; 14,20; Phil 1,10; Eph 1,18; 5,10

385. 2 Thess 3,11; Jak 1,27; 5.1 ff.; 2 Kor 8,13; Apg 2,44; 4,32

386. 2Kor3,17

387. Eph4,13

388. s. Anm. 384

389. 2Kor5,14

390. Mt 9,17; Mk 2,22; Lk 5,38

391. Eph3,9;1,10; Kol 1,16

392. 1Kor1,28

393. Rom4,16

394, ROm 4,17-25

Quelle: Maran atha. Zum 25. Todestag von Dr. Max Josef Metzger, hrsg. v. Christkonigs-
Institut, Meitingen-Freising: Kyrios-Verlag, 1969, S. 33-115.

Metzger - Theologische Abhandlung iiber das Konigtum ChristiS1 08.07.2021



