Evangelium und Gesetz
Von Hans Joachim Iwand

Dieses Thema kommt zweimal in der Dogmatik vor. Einmal dort, wo von den Prinzipien der
Offenbarung Gottes in seinem Wort die Rede ist. Hier wird die Frage zu erdrtern sein, ob wir
es mit dem einen Wort Gottes zu tun haben — Jesus Christus ist dieses eine Wort Gottes —
und inwiefern dann doch von zwei Worten die Rede ist: Gesetz und Evangelium. Man weif3
aus der Geschichte der Kirche, da3 man schwere Fehler dadurch begehen kann, dall man diese
beiden Worte Gottes nicht unterscheidet und damit alles sozusagen im Gesetz aufgeht! Wir
wissen aber heute ebenso — und das ist das Besondere, was uns die vergangenen 200 Jahre
neuprotestantischer Theologiegeschichte gelehrt haben —, dafl man diese beiden Worte so
weit voneinander trennen, sie so gegeneinander isolieren kann, dal man zwei Offenbarungen
erhilt: eine, die im wesentlichen als allgemeine und universale gilt, als theologia naturalis,
und die andere, die als revelatio specialis das Evangelium von Jesus Christus enthélt. Hier er-
geben sich dann aber mindestens genauso viele und schwere — auch inhaltlich schwere —
Fragen, Fragen ausgesprochen existentieller Natur, da3 man auch bei dieser Losung nicht
ohne weiteres sich beruhigen wird. Denn etwa: Wie komme ich nun aus der revelatio genera-
lis zur revelatio specialis? Ist der Kreis derer, die in der revelatio specialis eingeschlossen
sind, nicht notwendig geringer, kleiner als der jener anderen, die notwendigerweise alle Men-
schen ausmachen? Heif3t es nicht aber umgekehrt: ,,Gott hat alle beschlossen unter den Un-
glauben, daf3 er sich aller erbarme?* Miissen nicht Gesetz und Evangelium immer zusammen,
sozusagen in einer Funktion auftreten? Und ist das nicht eben schon durch die Vers6hnungs-
lehre gegeben?

Nach allem, was wir bereits behandelt haben, wird es Sie nicht {iberraschen, wenn ich sage,
daB3 ich mich dem herkdmmlichen Schema von Gesetz und Evangelium nicht anschlieSen
kann — seit Karl Barth mit seinem Utrechter Vortrage aus dem Jahre 1937' (gemeint ist wohl
der Barmer Vortrag 19352 — Anm. d. Hrsg.) den Finger auf diese Wunde gelegt hat, ist sie
offen geblieben im Korper der protestantischen Theologie und bildet gegenwirtig eines der
schwierigsten Probleme zwischen den beiden protestantischen Konfessionen.

Aber, nicht wahr: in Jesus Christus, in dieser hier durch Gott geschehenen Verséhnungstat,
sind ja doch wohl beide, Gesetz und Evangelium, eins. ,,Er hat den, der von keiner Siinde
wullte, fiir uns zur Stinde gemacht, damit wir wiirden die Gerechtigkeit Gottes in ihm.* Dieses
Jesus Christus richtende Gesetz ist ja doch ein und dasselbe wie das Evangelium, und umge-
kehrt: damit wiirden wir in ihm die ,,Gerechtigkeit®. Hier ist doch das Evangelium — also die
Botschaft von der Versohnung — so eng und innig verflochten mit dem Gesetz, dal man auch
hier nicht gern unterscheiden wird. Oder die wichtige Stelle: ,,Christus hat uns erldst vom
Fluch des Gesetzes, da er ward ein Fluch fiir uns* (Gal. 3, 13). Ahnlich Rém. 8, 2 ff.: An de-
nen, die im Geiste wandeln, erfiillt sich das ,,dikaioma tou nomou* (die Rechtsforderung des
Gesetzes).

Dennoch ist in Jesus Christus auch zugleich der Unterschied: ,,Was dem Gesetz unmdoglich
war,... das tat Gott und sandte seinen Sohn ...“ (R6m. 8, 3). Mit Jesus Christus und nur mit
ihm ist also doch wohl die Grenze des Gesetzes aufgewiesen. Und zwar eben darin, dal3 die
»sarx*, also die gottfeindliche, gottwidrige Existenz des Menschen, die ,,inkarnierte Feind-
schaft gegen Gott*, der Natur gewordene Gegensatz, ein Doppeltes zeigt: einmal, da3 Gott es
vermag, auch diesen Menschen mit sich zu verséhnen, der Fleisch ist, und zweitens, da3 an

! [Rechtfertigung und Recht. (ThSt[B) 1.) Zollikon — Ziirich 1938.]
2 [Evangelium und Gesetz. ThEx 32.) Miinchen 1935; in diesem Band: S. 1-29.]

Iwand - Evangelium und Gesetz (Dogmatik I1I) 1 26.07.2021



diesem Menschen die Ohnmacht des Gesetzes, seine Schwiche, offenbar wurde. Es vermag
noch aufzuzeigen, was ist, aber nicht zu dndern, was ist.

Aufheben also dessen, was ist, und Setzen eines Neuen, das vermag das Gesetz nicht. Das Ge-
setz bedarf immer eines ,,Mitarbeiters®, ist immer auf cooperario, auf ,,Synergismus®, einge-
stellt. Hier ist immer eine Beziehung gesetzt zwischen Gott und Mensch. Wo aber Gott zum
Partner den Menschen hat, der ,,Fleisch® ist, da kehrt sich das Gesetz in sein Gegenteil um: Da
wird es ausschlieBendes, richtendes, verurteilendes Wort. Das Gesetz vermag also nicht den
Bund zu schlieflen zwischen Gott und Mensch, sondern setzt den Bund voraus. Es sanktioniert
das, was ist: sei es den geschlossenen Bund in seinen VerheiBungen, sei es den gebrochenen
Bund in seinen Drohungen (denken wir etwa an Rom. 2, 7 und 8).

Wenn wir nun die Verséhnungslehre recht verstanden haben, dann bedeutet ,,Evangelium* die
Botschaft von der Aufhebung des bestehenden Verhiltnisses. Hier hat Gott etwas getan! Hier
war er allein sein eigener Partner. Hier hat er so gehandelt, dall zwar der Mensch dabei war,
aber doch so, daB3 er nur Organon des gottlichen Willens war: ,,ohne Siinde*. Hier — nur hier
— sehen wir die Vorgeschichte des Menschen, seine ,,ewige Geschichte®, die Geschichte, die
er vor Gott spielt, die ,,historia Jesu“. Etwa so: Kennst du des Menschen Geschichte? Wenn
du diese Geschichte nicht kennst, kennst du dich tiberhaupt nicht, kennst du das tiefste und
unergriindlichste, aber auch das seligste und herrlichste Geheimnis deiner eigenen menschli-
chen Geschichte nicht... Darum auch die Geschichte des Lebens Jesu von Anbeginn unter die-
sem Vorzeichen steht: Hier begegnet ihr dem Menschen, auf den der Kosmos (und wir alle
mit als Glieder dieses Kosmos) warten, der dazu bestimmt ist, die Versohnung zwischen Gott
und Welt, den Bund zwischen beiden, mitten in der Welt aufzurichten und zu bestétigen.

Und insofern treffen wir in diesem einen doch auf das ,,Evangelium® ganz allein, auf das ,,an
und fiir sich“ des Verbum Dei. Dal} dieses Verbum Dei dann auch so ,,flir mich* ist, gehort
mit hinein. Wére es nicht ,,an und fiir sich®, dann wire es nie geschehen, wére es nie Ge-
schichte, konnte uns nicht ,,erzahlt” werden als Gottes Tat! Es bliebe immer dialektisch,
bliebe immer nur aus dem ,,fiir mich* heraus verstindlich, aus dem Bezogensein auf die Exis-
tenz.

Aber ich bin doch hier hinein eingeschlossen, und zwar jeder, der es hort. Die Botschaft er-
reicht mich nur, weil ich je schon darin eingeschlossen bin. Und zwar eingeschlossen als
»Sunder®, als ,,Fleisch®, als Glied des ,,Unglaubens‘ usw. Das , fiir mich* enthélt also einen
Titel. Wer weil}, ob ich ithn annehme? Ich konnte vielleicht meinen, dal3 ich davon nicht be-
troffen bin, dal} ,,es mich nichts angeht”. Und eben dazu dient nun das Gesetz, und dazu diente
es vornehmlich unter den Juden, weil das Heil in erster Linie diese angeht. Dazu dient es aber
auch unter den Heiden, weil sie zu leicht vergessen, daf3 die Ungerechtigkeit uns nicht eintre-
ten 1463t ins Gottesreich. Es muf3 den Heiden offenbar machen, dal} ,,Verfall einer Kultur
nicht nur ,,Niedergang* bedeutet, ,,decline, Auf und Ab menschlicher Kulturen, sondern
Zorn!, orge und thymos, Gottes Gericht!

Und insofern mufl man auch das pro me unter einem doppelten Aspekt horen, lesen, verste-
hen. Man darf es nicht einfach tfassen. Das Ich ist sowohl durch das Gesetz wie das Evange-
lium herausgestellt: ,,Du bist das*. Das Gesetz ruft mich bei meinem Namen, es fragt mitten
hinein in unsere Taten: ,,Wo bist du? Steckst du in deinen Taten oder bist du dariiber hinaus?
Aber im Evangelium ist das pro me VerheifSung, ergreife ich in dem pro me des Sterbens und
der Auferstehung Jesu meine ureigenste Pradestination. Glaube, dafl Gott vermag, was das
Gesetz nicht vermag: ,,Was nicht ist, ins Dasein zu rufen.*

Gesetz und Evangelium — so sahen wir — kdnnen so weit auseinandergeriickt werden, daf3

Iwand - Evangelium und Gesetz (Dogmatik I1I) 2 26.07.2021



die Einheit, aus der beide stammen, verlorengeht. Dal} also keine Briicke, kein Steg mehr von
dort nach hier fiihrt, dafl das Gesetz seinen eigenen Bereich hat — die Selbsterkenntnis des
Menschen — und das Evangelium ebenso seinen eigenen Bereich — den Glauben an die Ver-
gebung. Dal} aber die Einheit beider verloren ist, da3 also verloren und vergessen ist, dal} es
ein und derselbe Gott ist, der in beiden Worten mit uns redet, mit uns handelt. ,,Seht ihr nun,
daB ich’s allein bin und kein Gott neben mir?*, heiflt es im Deuteronomium (32, 39). Bei ein
und demselben Gott liegt beides: das Té6ten und das Lebendigmachen. Hinter dem Licht und
der Finsternis, hinter dem Frieden und dem Ubel steht unser Gott, er ganz allein: ,,auf daf3
man erfahre von der Sonne Aufgang und der Sonne Niedergang, dafl auBer mir keiner sei*
(Jes. 45, 6). Wahrscheinlich werden wir auch das bekannte Wort: ,,Der Buchstabe totet, der
Geist macht lebendig™ (2. Kor. 3, 6) so lesen miissen, dal3 beides Funktionen des einen Gottes
und der einen Offenbarung Gottes sind. Und Gott totet eben darin, dal3 er uns richtet mit dem
Wort des Gesetzes. [hm begegnen heifit ,,sterben®. Rom. 7,10 heif3it es, da} ,,das Gebot mir
zum Tode gereichte®, obschon es mir zum Leben gegeben war. Darum muf3 dann auch das
Evangelium verstanden werden als eine ,,Auferweckung®, als ein Auferstehen. Das Evange-
lium horen heiflt geradezu: den jiingsten Tag vorwegnehmen! Die Ohren, die das horen, die
Herzen, die dariiber froh werden, die Fii3e, die sich nun regen, um in neuen Wegen zu wan-
deln, sie sind bewegt, erregt und aufgerichtet durch Gott, der die Toten lebendig macht. Und
zwar vollendet sich doch wohl die Predigt des Gesetzes genauso in Christus wie auch die Bot-
schaft von der Vergebung. ,,Sic enim et Christus, cum nos peccata nostra non cruciarent, pro
nobis doluit, et passus est, ut suo pro nostris peccatis dolore multo fortius nos ad luctum mov-
eret sicut ad mulieres se- quentes dicit: nolite fiere super me, sed flete super vos ipsos>. Die
Geschichte Jesu hat also in diesem Sinne reflexive Bedeutung, sie ist irgendwie meine Ge-
schichte — meine Geschichte, wie ich sie unter dem Aspekt des erfiillten, an ihm erfiillten
Gesetzes zu sehen bekomme. Hier am Kreuz ist all unsere Tugend, unsere Gerechtigkeit, un-
sere Weisheit und unsere Stirke gekreuzigt! Hier ist iber den ganzen Menschen Gericht ge-
sprochen. Hier hat Gott ein uniibersehbares Nein mitten hineingestellt, hineingertickt in unser
Leben und unsere Geschichte. Und das ist nun in der Tat der Sinn des Gesetzes, da3 es jenes
Geschehen verdeutlicht. Es kann wohl niemand wirklich ganz und von innen her unter das
Gesetz geraten, ohne daf3 dieses ihm eben damit zur Briicke wird, zum Fiihrer zu Christus,
und zwar eben zu diesem gekreuzigten Herrn. Das Gesetz ist die Briicke vom Sinai nach Gol-
gatha. Das Gesetz Gottes macht uns innerlich zu dem, was wir von auflen in Christus vor uns
sehen!

Hier meldet sich das schwere Problem des ,,fiir euch®, des pro vobis des Neuen Testaments.
Dies ,,fiir euch* kann ja nur Sinn haben, wenn ich diese Wahrheit des Menschen vor Gott in
meinem Leben nicht zur Darstellung bringe, wenn also mein Leben insofern ein stdndiges
Verdecken dieser meiner wahren Existenz vor Gott ist. Vielleicht darf man das Ecce homo
einmal so verstehen. Siehe, das ist der Mensch! Mit anderen Worten: Hier begegne ich mir
selbst, meinem eigenen Bilde, wie ein Fliichtling, der der Strafe entlaufen ist und nun an dem
Galgen voriiberkommt, der eigentlich fiir ihn gebaut war. Vermag ihn jetzt sein gestohlenes
Leben, seine gestohlene Freiheit noch zu erfreuen? So vollendet sich die Erkenntnis, die das
Gesetz bringt, in der Passion Jesu. Hier ist sie konsummiert. Nur von daher kann iiberhaupt
das Gesetz ausgelegt, verkiindigt werden, es macht uns diesem gerichteten und zerschlagenen,
von Gott zerschlagenen Menschen gleich. Es ist so, als ob Gott uns damit die Last abnédhme,
die uns niemand, niemand sonst abnehmen kann: ,,uns selbst* (,,dal} ich in deinem Leiden,
mein Heil, mich finden soll*).

3 ,So néimlich hat auch Christus, da unsre Siinden uns nicht quilen, fiir uns geduldet und gelitten, so daB er uns
mit seinem Dulden fiir unsre Siinden viel stirker zum Kampf bewegt, wie er auch zu den Frauen, die ihm folgen,
spricht: ,Weinet nicht iiber mich, sondern weint iiber euch selbst! “““ (Bernhard von Clairvaux).

Iwand - Evangelium und Gesetz (Dogmatik I1I) 3 26.07.2021



Mit anderen Worten: Die Geschichte Jesu konnten wir gar nicht auf uns beziehen, wenn sie
nicht je schon meine Geschichte, die Geschichte meiner selbst, soweit ich teilhabe am
Menschsein und am Menschenlos, wire. Dieses Kreuzigen geschieht mir, solange ich lebe.
Das Gesetz schldgt sozusagen einen Nagel nach dem anderen in mein Fleisch.

Das ,, fiir euch*

Ich wiirde behaupten, dal3 die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium das besondere Mo-
ment des ,,fiir euch* herausarbeitet. Wer diese Unterscheidung nicht genau trifft, kann auch
das ,.fiir euch* nicht zur Geltung bringen. Es gehoren, um dieses ,,pro me* horbar und falbar
zu machen, zwei Worte dazu. So wie wir das ja auch immer wieder finden: ,,Er hat den, der
von keiner Siinde wullte, fiir uns zur Stinde gemacht.* Christus ist also nicht nur derjenige, in
dem uns die Schuld vergeben ist, sondern er ist zundchst und grundlegend der, in dem wir mit
unserer Schuld vor Gott und von Gott her festgehalten sind. Ja, dieser Mensch Jesus Christus
ist nur dazu Mensch geworden, nur dazu gestorben und gekreuzigt, damit die Wahrheit des
Menschen, diese von uns immer wieder umgangene, immer wieder geflirchtete und verdeckte
Wabhrheit des Menschen herausgestellt wiirde... Hier am Kreuz ist unsere Gerechtigkeit, Weis-
heit und Kraft vor Gott gerichtet, hier ist das Gesetz wirklich im letzten erfiillt, denn hier hat
es den Menschen getroffen, der Gott entweicht. Hier ist iiber den ganzen Menschen Gericht
gesprochen: ,,Ist einer gestorben, so sind alle gestorben (2. Kor. 5, 14).

Das ,.fiir dich* heil3t also: an deiner Statt! Du bist mit diesem Gericht gemeint. Eben das ist ja
nicht aus dem brutum factum des Kreuzes abzulesen, dies eben liegt in dem Wort vom Kreuz.
Dies konnte niemand wissen noch sagen, wenn es das Gesetz nicht sagte. So wird man auch
das Wort verstehen miissen, dal} das Gesetz Erkenntnis der Siinde wirkt: eben indem es uns
diesen Menschen am Ende des Weges sichtbar macht: Ecce homo. Der Mensch, der Fleisch
ist, ist hier gerichtet. Er kann nicht eintreten in das Gottesreich, auch nicht als der sittliche,
auch nicht als der religiose Mensch; denn das alles ist ja nur immer wieder der Mensch unter
dem Nomos, das heif3it der gerichtete und verdammte Mensch. Alles Wissen um sich selbst,
gerade sobald er in die Sphére des Religiosen und Ethischen eintritt, kann ja gar nichts ande-
res sein als brennende Scham und Erkenntnis der Ferne zu Gott. In unserem eigenen Urteil
iibernehmen wir Gottes Urteil, der damit die Wahrheit als eine endgiiltige, als eine letztwillige
herausgestellt hat.

Aber damit sind zugleich zwei weitere Momente gegeben: Einmal, da3 wir in der Erkenntnis
der Siinde vor einem letzten Wort Gottes stehen. Man mull Gott glauben, dal wir Siinder sind.
Es ist also kein Zufall, keine Schwiche, keine durch diese oder jene Lage gegebene Verfeh-
lung, sondern es ist notwendig, unausbleiblich, unsere Bestimmung: Der Mensch, der wir
sind, muB offenbar werden in seiner Ubereinstimmung mit diesem dort in Jesus Christus ge-
kreuzigten und hingerichteten Adam. Insofern sagt das Gesetz, was ist. Es stellt fest. Es bringt
Erkenntnis, das hei3t, was zunéchst nur eine unbegreifliche, eine dullere, eine lediglich mir als
Formel begegnende Wahrheit ist, das wird nun in der Erkenntnis auch die meine. Die Wahr-
heit Gottes zieht vom Kreuze her ein in mein Leben, ich erkenne sie, ich weill, warum ich
glaube. Ich begreife in einer wunderbaren, einer nicht néher zu schildernden Exstasis, einer
Versetzung an jene Stelle, dal mein Leben und diese Geschichte zusammenhéngen, dal sie
nicht wire, wenn mein Leben nicht wire, und mein Leben keine Hoffnung auf Wendung, auf
Umkehr, auf Verwandlung hitte, wenn mir Gott diesen ,,topos pou sto*, diesen Ort, wo ich
stehen kann, nicht geschenkt hitte.

So ist die Predigt des Gesetzes immer darauf ausgerichtet, dal3 jenes pro nobis der Geschichte
Jesu an ithrem Ende aufklingt. Das bringt mir das Gesetz! Und eben damit bringt es mir mehr,
unendlich viel mehr als das bloBe Sittengesetz, der kategorische Imperativ oder der contract

Iwand - Evangelium und Gesetz (Dogmatik I1I) 4 26.07.2021



social. Sie alle beziehen mein Leben auf ein Sein-sollen! Sie alle sagen: Tue das, und du wirst
leben! Sie alle verweisen mich auf den Weg unabgeschlossenen Tuns. Sie alle treiben mich
auf die endlose StraBBe meiner Leistungen, sie alle verlegen mein Leben in die Zukunft. Sie alle
bringen mich um das Heute meines Lebens. Sie alle verdammen mich dazu, zwischen einer
unerfiillten Zukunft und einer schuldbeladenen Vergangenheit zerrieben zu werden. Je belas-
teter mein Gestern ist, desto phantastischer sind die Hoffnungen, Wiinsche und Vorsitze fiir
das Morgen. Aber wer ich bin, wer ich heute und hier bin, das erkenne ich aus diesem Gesetz
nicht. Das ist der Sinn des in Christus erfiillten Gesetzes.

Und das Zweite, was darin enthalten ist, betrifft den Satz von der Siindlosigkeit Jesu. Auch
dies ist kein empirischer Satz! Wo immer er erklingt, macht er eins deutlich: da3 dieser Tod,
dieses Sterben eine offene Frage bleibt. Es ist ein in sich grundloser Tod. Dieser Tod schlieB3t
das Leben Jesu nicht ab, sondern auf. Nicht erst durch die Auferstehung ist dieser Tod weiter
wirksam, sondern eben durch das Ereignis selbst, in der Siindlosigkeit Jesu, ist das ,,pro no-
bis* begriindet, und eben dies mul} die Predigt des Gesetzes dartun.

Wir sagten, daB dies ,,fiir euch® immer nur da begriffen, geglaubt, ,,entdeckt™ werden kann,
wo zwei Worte erklingen, wo also die frohe Botschaft Gottes in Jesus Christus uns von zwei
Seiten her gesagt wird: Gott totet und macht lebendig (Dtn. 32, 39). Es ist ein Gott, aber der
Mensch, dem er sich zuwendet, ist nicht ein und derselbe. Die Einheit meines Lebens liegt in
der 7reue Gottes, der totet und lebendig macht, der richtet und begnadigt, aber nicht darin, dafl
,,ich mir treu bleibe®, dal} ich ,,derselbe bleibe®, ich das ,,sittliche Ich*, den ,,ethischen Kern*
im Menschen, die ,,imago Dei“, festhalte. Sondern es sind zwei Menschen, die von Gott ange-
sprochen werden.

Der Mensch, welcher das Wort mit seinen Ohren hort, mit seinem Herzen glaubt, mit seinen
FiiBen verkiindet und herumtrégt, ist der aus dem Grabe erweckte Mensch, ist ,,mit Christus
auferstanden®, ist der mit seiner Gerechtigkeit bekleidete Mensch: ,,damit wir wiirden die Ge-
rechtigkeit Gottes in ihm* (2. Kor. 5, 21). Beachte das ,,in ihm®, so auch 1. Kor. 1, 30. In ihm
haben wir unser wahres Wesen, nicht in uns. Indem er wichst und wir abnehmen, werden wir,
was wir vor Gott und durch Gott sind. Seine Gerechtigkeit wird uns zugeeignet = imputiert!

Wir haben gesehen, dafl das Leben Jesu ein prinzipiell unabgeschlossenes, ein prinzipiell un-
erfiilltes, ein immer noch und immer wieder offenstehendes, auf uns wartendes Leben ist —
wie das vielleicht am deutlichsten in der ganzen Fiille neutestamentlicher Zeugnisse im Heb-
rderbriefe zum Ausdruck gebracht ist: Jesus Christus bringt als der lebendige Hohepriester all-
zeit sein Werk vor Gott dar, dieses ist, obwohl in sich vollendet, immer noch ,,offen*.

Und zwar liegt diese Offenheit des Lebens Jesu darin, da3 es auf den Tod hin gelebt wird. Es
vollendet sich im Tode, es ist erfiillt und vollbracht durch das Ereignis des Todes. Deswegen
tritt wohl auch das sogenannte ,,LLeben Jesu®, eine Erfindung des neunzehnten Jahrhunderts,
die ,,vita Christi, also die unter dem Aspekt der Biographie verstandene Geschichte Jesu in
dem Glaubensbekenntnis der Kirche vollig zuriick. Zwischen Geburt und Kreuz liegt sozusa-
gen ,,nichts“! Alles, was dazwischen liegt, ist nur Stufe, Weg, Ubergang aus dem Leben in
den Tod. Wie kann denn ein Leben um des Todes willen gelebt werden, also eines das Leben
selbst auf hebenden, dahingebenden Zweckes willen?

Hier liegt der erste Punkt, welcher beachtet sein will, wo es um das rechte Verstindnis des
,»pro me* geht: Dieser Tod wird nach dem Zeugnis der Schrift (Jes. 53) stellvertretend erlitten.
Durch den Einfluf der Sozinianer, genauer durch den des humanistischen, ethischen, autono-
men Verstandnisses vom Menschen wurde dieser Gedanke der Stellvertretung eliminiert. Man
meinte, die satisfactio sei weder religids noch ethisch gerechtfertigt. Aber wenn wir einmal

Iwand - Evangelium und Gesetz (Dogmatik I1I) 5 26.07.2021



ganz von der satisfactio absehen, so bleibt doch immer noch der seltsame und wunderbare
Tatbestand, daf} da einer an meiner Stelle stand bzw. steht, lebt bzw. stirbt, dal3 sein Los ei-
gentlich das meinige wire, daf ich also in ihm eigentlich herausgestellt, eigentlich getroffen
bin. In diesem Sinne ist auch Christus des Gesetzes Ende, weil hier, an ihm, dieses Ende des
Gesetzes sichtbar geworden ist, mitten hineingeriickt in unseren Lebensraum, in unsere Ge-
schichte. Das wird am Ende stehen, am Ende des Weges, den wir den Nomos nennen: Dieser
Mensch, in dem die menschliche Weisheit und Gerechtigkeit verurteilt und gerichtet ist! Da-
rum ist das Wort vom Kreuz all denen eine Torheit und ein Argernis, die diesen Menschen
eben doch erhalten, gerettet, geborgen sehen mochten. Was hier am Kreuz héngt, ist der
Mensch als solcher, das ,,ecce homo*, der wir alle sind oder sein mochten, der aus sich heraus
vor Gott gerechte, gute und freie Mensch.

Darum verbindet sich mit dem Zeugnis des stellvertretenden Leidens (in dem Jesus die Wahr-
heit des Menschen vor Gott ist) das Bekenntnis zur Siindlosigkeit Jesu. Die Leben-Jesu-For-
schung hatte seinerzeit ihre grof3ten Miihen, diesen Satz von der Siindlosigkeit Jesu aufrecht-
zuerhalten. An was fiir Métzchen sie sich dabei stie3en, das kennzeichnet nur die Substanzlo-
sigkeit ihrer Fragestellung (Tauben bei der Tempelreinigung usw.). In Wahrheit ist gerade
Psalm 22 am Kreuz das stirkste Argument fiir die Zweifel an Jesu Siindlosigkeit, weil alleror-
ten, wo wir so denken und reden, wir damit dem Unglauben Ausdruck geben. Es ist offenbar
der Hebraerbrief gewesen, der dieses Problem aufs tiefste mitempfunden hat, indem er von
einem ,,Versuchtwerden, doch ohne Siinde* spricht (Kap. 4, 15). Mit anderen Worten: Was
wir im Leben Jesu sehen, ist nur durch seine Ndhe zu uns bedingt. Er schmeckt unser Leben,
er sicht die Gefahren und Bedrohungen unserer Existenz, er ist an unsere Stelle getreten —
aber nun als ein solcher, welcher ganz von Gott her lebt und ganz im Gehorsam gegen Gott
verharrt (nicht im Risiko). Und all die Abgriinde und Siinden, in die wir ahnungslos, leichtsin-
nig, frivol und voller Torheit geraten, werden von ithm als Anfechtungen erlitten. Er ist der
Kranke, der wir nicht sein wollen, und so steht er unter uns Gesunden wie einer, der seine
Krankheit offen trdgt, die wir mit unseren Gewéndern, Gesten und Mienen, mit Werken und
Reden bedecken. Er deckt sie auf. Und nun eben nicht die seine, sondern mit der seinigen un-
sere Krankheit.

Das Bekenntnis zur Siindlosigkeit Jesu ist also das Bekenntnis derer, die wissen: All Siind’
hast du getragen, die also jene Umkehr im Urteil vollzogen haben, die Deuterojesaia ankiin-
digt: ,,Fiirwahr, er trug unsere Krankheit und nahm auf sich unsere Schmerzen. Wir aber hiel-
ten ihn flir den, der geplagt und von Gott geschlagen und gemartert wére* (Jes. 53, 4). Es ist
sozusagen ein nachtrdgliches Erkennen: Wir hielten ihn fiir den von Gott Geplagten — nun
erst begreifen wir, daf3 er an unserer Stelle gestanden hat! Damit bekommt die Geschichte
Jesu etwas Spiegelartiges, damit ergibt sich der seltsamste Zusammenhang zwischen Glauben
und Erkennen: daB also in dieser Geschichte unsere wahre Geschichte spielt und damit unsere
eigene Geschichte, die unserer Werke, als eine solche erweist, in welcher wir vor Gott auf der
Flucht sind. So ist also hier das ,,pro me* zundchst einmal Inbegriff des Verdammungsurteils
Gottes: Es trifft mich in ihm. Es hebt mich auf in diesem einen Menschen. Es ist letzte Ausle-
gung des Gesetzes.

Aber indem es das ist, der ,,ernste Spiegel®, in dem ich mich erkenne (im a posteriori meiner
Existenz, als den eben damit aufgehobenen, sozusagen hinter mir liegenden Menschen), bin
ich eben dieser nicht mehr. Der Mensch ist aufgehoben, und an seine Statt ist ein neuer, ein
anderer, ein fremder Mensch getreten. Alles, was ich nun habe, habe ich aus thm. Das ist die
andere Seite des ,,pro me*, das ist der ,,frohliche Wechsel®“. Ich kann gar nicht mehr aus mir
heraus leben, weil ich ein ,,Toter* bin. Woraus ich lebe, das ist seine Geschichte, sein Werk,
seine Gerechtigkeit.

Iwand - Evangelium und Gesetz (Dogmatik I1I) 6 26.07.2021



Das kann man aber nicht begreifen, solange man die Rechtfertigungslehre darauf aufbaut, daf3
sie sich am Selbstbewultsein oder am Selbstverstindnis des Glaubens erweisen lasse. Denn
diese Identitét ist ja prinzipiell durchbrochen. Prinzipiell ist ja hier deklariert, dal Ich = Nicht-
Ich bin!, der alte und der neue Mensch! Nicht das Ich Adams, also des Menschen ihm inhé-
rentes Selbstverstindnis, umschlieft christliche und vorchristliche Existenz; denn so etwas
gibt es nicht einmal, sondern umgekehrt: Christus umschlieB3t beides: die Existenz des alten
und des neuen Menschen. In ihm stirbt Adam, und aus ihm lebt ein neuer Mensch, und wie
beide in einem Menschen eins sind, ist Sache der Treue Gottes, der aus Siinde Gerechtigkeit,
aus Tod Leben schafft. An diese Treue Gottes halte ich mich aber allein im Glauben.

Wenn ich in diesem Sinne das ,,pro me* ergreife, dann ergreife ich darin meine Priadestination
und in meiner Priadestination die Geschichte Gottes in Jesus Christus. Nur so, nur indem ich
zugleich darin mein Heil ergreife und umgekehrt mein Heil in der Form ergreife, daB3 ich hin-
eingehore in diese Geschichte — nur so ist das ,,pro me* recht verstanden.

Im , fiir dich* ist die Tiire in diese Geschichte von Gott her aufgetan, ich ergreife damit seine
Wahl und seinen Ratschluf3, ich kann mich nur auf ihn beziehen, weil und insofern er sich auf
mich bezogen hat.

Acht Thesen

1. Die Einheit von Gesetz und Evangelium ist damit gegeben, da3 Jesus Christus das eine
Wort Gottes ist.

2. Dies gilt gegen diejenigen, die zwei Offenbarungsquellen annehmen und das Gesetz
der Welt extra Christum zuteilen, das Evangelium aber der Welt in Christo.

3. Die Unterscheidung Gesetz und Gnade ist damit gegeben, dall die Gnade vermag, was
das Gesetz nicht vermag: die Siinde auf heben und die Gerechtigkeit schenken.

4. Darum ist das Gesetz von dem Evangelium her auszulegen, das heifit, es ist nach dem
Selbstverstindnis des natiirlichen Menschen zu richten und in neue Form zu fassen.

5. Impletio legis facit opera, non faciunt opera impletionem legis. (Die Erfiillung des Ge-
setzes schafft Werke, nicht schaffen die Werke die Erfiillung des Gesetzes.)

6. Der Mensch steht einem in seiner Forderung der Sache nach erfiillten Gesetz gegen-
iiber.

7. Also muB} das Evangelium und der Glaube der Lex vorausgehen, damit sie als ,,ge-
sunde Lehre® ... erkannt und geiibt wird.

8. Dann ist aber Lex (tertius usus) Verheifsung.

Aus der Bonner Vorlesung iiber Rechtfertigung (Dogmatik III) im Sommersemester 1958. Ur-
spriinglich abgedruckt in: Hans Joachim Iwand, Nachgelassene Werke. (Teilsammlung.) Hrsg,
von Helmut Goll—witzer, Walter Kreck u. a. Band 4. Miinchen: Christian Kaiser Verlag 1964,
S. 441-451.

Quelle: Ernst Kinder/Klaus Haendler, Gesetz und Evangelium. Beitrdge zur gegenwdrtigen
theologischen Diskussion, WdF 142, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 21986,
S. 30-41.

Iwand - Evangelium und Gesetz (Dogmatik I1I) 7 26.07.2021



